

# তাফসীরে তাবারী শরীফ পঞ্চম খণ্ড

আল্লামা আৰু জা'ফর মুহাম্মদ ইব্ন জারীর তাবারী রহমাতৃল্লাহি আলায়হি

সম্পাদনা পরিষদের তত্ত্বাবধানে অনূদিত এবং তৎকর্তৃক সম্পাদিত

সীর রচনার লৈ কুরআন' য়ামদ ইব্ন করার জন্য যখানি ত্রিশ

ফাউণ্ডেশন
বৈয়ে একটি
ন তরজমা
বয়োজনীয়
ন দরবারে
ভাষাভাষী
। কুরআন
। অবদান

্রশ–এর যুবদানও

রার্বাল

চৌধুরী চালক নাদেশ



ইসলামিক ফাউণ্ডেশন বাংলাদেশ

#### তাফসীরে তাবারী শরীফ

পঞ্চম খণ্ড

তাফসীরে তাবারী শরীফ প্রকল্প

গ্রহ্মত্ব ঃ ইসলামিক ফাউণ্ডেশন বাংলাদেশ কর্তৃক সর্বস্বত্ব সংরক্ষিত

প্রকাশকাল ঃ বৈশাখঃ ১৪০১ যিলকাদ ঃ ১৪১৪ মেঃ ১৯৯৪

ইফাবা. অনুবাদ ও সংকলন প্রকাশনা ঃ ১২২ ইফাবা. প্রকাশনা ঃ ১৭৫৭ ইফাবা. গ্রন্থাগার ঃ ২৯৭.১২২৭ ISBN: 984 - 06 - 0143-1.

#### প্রকাশক ঃ

পরিচালক অনুবাদ ও সংকলন বিভাগ ইসলামিক ফাউণ্ডেশন বাংলাদেশ বায়তুল মুকাররম, ঢাকা – ১০০০

কম্পিউটার কম্পোজ ও মুদ্রণঃ

তাওয়াকাল প্রেস ৯/১০, নন্দলাল দত্ত লেন, লক্ষীবাজার, ঢাকা –১১০০

#### বাঁধাইকারঃ

আল—আমীন বুক বাইন্ডিং ওয়ার্কস ৮৫, শরংগুপ্ত রোড, নারিন্দা, ঢাকা–১১০০

প্রচ্ছদ অংকনে ঃ রফিকুলইসলাম

মূল্যঃ ১৬০:০০ (একশত ষাট) টাকা মাত্র।

TAFSIR-E TABARI SHARIF (5th Volume) (Commentary on the Holy Quran): Written by Allama Abu Jafar Muhammad Ibn Jarir Tabari (Rh) in Arabic, translated into Bengali under the Supervision of the Editorial Board of Tabari Sharif and published by Director, Translation and Compilation Section, Islamic Foundation Bangladesh, Baitul Mukarram, Dhaka-1000.

May – 1994

**Price:** Tk. 160.00 U. S. Dollar: 8.00

#### আমাদের কথা

কুরআনুল করীম আল্লাহ্ তা'আলার কালাম। ইসলামের প্রাথমিক যুগেই এর তাফসীর রচনার ইতিহাস সূচীত হয়। প্রাচীন তাফসীরগুলোর মধ্যে 'আল—জামিউল বায়ান ফী তাফসীরিল কুরআন' কিতাবখানি তাফসীরে তাবারী শরীফ নামে মশহুর। ইহা আল্লামা আবৃ জা'ফর মুহাম্মদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.)—এর এক বিশেষ অবদান। কুরআন মজীদের ব্যাখ্যা জানা এবং উপলব্ধি করার জন্য এই কিতাবখানি অন্যতম প্রধান মৌলিক সূত্ররূপে বিবেচিত হয়ে আসছে। মূল কিতাবখানি ত্রিশ খন্ডে সমাপ্ত।

আরবী ভাষায় রচিত এই পবিত্র গ্রন্থ বাংলা ভাষায় অনুবাদ ও প্রকাশনার জন্য ইসলামিক ফাউণ্ডেশন বাংলাদেশ একটি প্রকল্প গ্রহণ করেছে। দেশের কয়েকজন প্রখ্যাত আলিম ও মুফাস্সির নিয়ে একটি সম্পাদনা পরিষদ গঠন করা হয়। এ পরিষদের তত্ত্বাবধানে বিশিষ্ট আলিমদের দ্বারা গ্রন্থখানি তরজমা করানো হচ্ছে এবং পরিষদ তা সম্পাদনা করে যাচ্ছেন। আমরা এই অতি গুরুত্বপূর্ণ ও প্রয়োজনীয় কিতাবখানির বাংলা তরজমার পঞ্চম খণ্ড প্রকাশ করতে পারায় আল্লাহ্ রার্ব্ আলামীনের মহান দরবারে শুকরিয়া জ্ঞাপন করছি। আমরা আশা করি, একে একে সকল খন্ডের বাংলা তরজমা বাংলা ভাষাভাষী পাঠকদের সামনে তুলে ধরতে পারবো, ইনশাআল্লাহ্। আমরা আরো আশা করি, বাংলাভাষায় কুরআন মজীদ চর্চা ও ইসলামী জীবন দর্শনের বিভিন্ন শাখায় গবেষণা কর্মে এই তাফসীরখানি মূল্যবান অবদান রাখবে।

আমি এর অনুবাদকবৃন্দ, সম্পাদনা পরিষদের সদস্যবৃন্দ, ইসলামিক ফাউন্ডেশন বাংলাদেশ—এর অনুবাদ ও সংকলন বিভাগের সংশ্লিষ্ট কর্মকর্তা ও কর্মচারীবৃন্দসহ এর প্রকাশনায় সামান্যতম অবদানও ব্যাদের আছে, তাঁদের সকলকে মুবারকবাদ জানাই।

জাল্লাহ্ আমাদের সবাইকে কুরআনী যিন্দেগী নির্বাহের তাওফীক দিন। আমীন! ইয়া রাব্বাল জালামীন!

> দাউদ—উজ্ জামান চৌধুরী মহাপরিচালক ইসলামিক ফাউণ্ডেশন বাংলাদেশ

#### প্রকাশকের কথা

षान्रामनुनिन्नाार्।

আল্লাহ্ সুবহানাহ ওয়া তা'আলার অশেষ রহমতে তাফসীরে তাবারী শরীফের বাংলা তরজমার পঞ্চম খন্ড প্রকাশিত হল।

কুরআন মজীদের ভাষা আরবী। তাই এর অর্থ, মর্ম ও ব্যাখ্যা জানার জন্য যুগে যুগে নানা ভাষায় কুরআন মজীদের অনুবাদ ও ভাষ্য রচিত হয়েছে। ভাষ্য রচনার ক্ষেত্রে যে সমস্ত তাফসীর গ্রন্থকে মৌলিক, প্রামাণ্য ও প্রাচীন হিসাবে গণ্য করা হয় তাফসীরে তাবারী শরীফ তার মধ্যে অন্যতম। এ তাফসীরের রচয়িতা আল্লামা আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইবৃন জারীর তাবারী রহমাত্ল্লাহি আলায়হি (জন্ম ঃ ৮৩৯ খ্রীস্টাব্দ—২২৫ হিজরী, মৃত্যু ঃ ৯২৩ খ্রীস্টাব্দ— ৩১০ হিজরী)। কুরআন মজীদের ভাষ্য রচনা করতে গিয়ে প্রয়োজনীয় যত তথ্য ও তত্ত্ব পাওয়া গিয়েছে তা তিনি এতে সন্ধিবেশিত করেছেন। ফলে এই তাফসীরখানা হয়ে উঠেছে একটি প্রামাণ্য মৌলিক তাফসীর, যা পরবর্তী মুফাস্সিরগণের নিকট তাফসীর প্রণয়নের ক্ষেত্রে নির্ভরযোগ্য সহায়ক গ্রন্থ হিসাবে বিবেচিত হয়ে আসছে। এই তাফসীরখানা তাফসীরে তাবারী শরীফ নামে সমধিক পরিচিত হলেও এর আসল নাম ঃ "আল—জামিউল বায়ান ফী তাফসীরিল কুরআন।"

পাশ্চাত্য দুনিয়ার পতিত মহলে ঐতিহাসিক এবং সমালোচনামূলক গবেষণার জন্য এই তাফসীরখানা বিশেষভাবে সমাদৃত। আমরা প্রায় সাড়ে এগারো শ' বছরের প্রাচীন এই জগৎ বিখ্যাত তাফসীর গ্রন্থখানির বাংলা তরজমা প্রকাশ করার সুযোগ পাওয়ায় আল্লাহ্ তা'আলার মহান দরবারে শুকরিয়া জ্ঞাপন করছি। ইনশাআল্লাহ্ আমরা ক্রমান্বয়ে তাফসীরে তাবারী শরীফের প্রত্যেকটি খণ্ডের তরজমা প্রকাশ করব।

তাফসীরে তাবারীর শ্রদ্ধেয় অনুবাদক ও সম্পাদকগণের নিকট আমরা কৃতজ্ঞ। সেই সংগে এই খণ্ডখানি প্রকাশে যারা আমাদের বিভিন্নভাবে সহযোগিতা করেছেন তাঁদের সবাইকে মুবারকবাদ জানাচ্ছি। আমরা সর্বাত্মক চেষ্টা করছি নির্ভূলভাবে এই পবিত্র গ্রন্থখানা প্রকাশ করতে। তবুও এতে যদি কোনরূপ ভুলভ্রান্তি কোন পাঠকের নজরে পড়ে, মেহেরবানী করে তা আমাদের জানালে পরবর্তী সংস্করণে সংশোধন করে দেয়া হবে ইনশাআল্লাহ্।

আল্লাহ্ তা'আলা আমাদের স্বাইকে কুরআন মজীদের শিক্ষা গ্রহণ করে সে অনুযায়ী আমল করার তাওফীক দিন। আমীন। ইয়া রাবাল আলামীন।

মুহামদ লুতফুল হক

পরিচালক অনুবাদ ও সংকলন বিভাগ ইসলামিক ফাউণ্ডেশন বাংলাদেশ।

# সম্পাদনা পরিষদ

| ১. মাওলানা মোহাম্মদ আমিনুল ইসলাম      | সভাপতি     |
|---------------------------------------|------------|
| ২. ডঃ এ, বি, এম, হাবীবুর রহমান চৌধুরী | সদস্য      |
| ৩. মাওলানা মুহামদ ফরীদুদ্দীন আতার     | "          |
| ৪. মাওলানা মুহামদ তমীযুদ্দীন          | <b>33</b>  |
| ৫. মাওলানা মোহামদ শামসুল হক           | 99         |
| ৬. জনাব মুহামদ লুতফুল হক              | সদস্য–সচিব |

# অনুবাদক মন্ডলী

- ১. মাওলানা সৈয়দ মুহামদ এমদাদ উদ্দীন
- মাওলানা আবৃ তাহের
   মাওলানা আ, ন, ম, রহুল আমীন চৌধুরী
   মাওলানা ইসহাক ফরিদী

### সূচীপত্র

| আয়াত        | ২. স্রা বাকারা                                                     | બૃષ્ટ      |
|--------------|--------------------------------------------------------------------|------------|
| <b>ર્</b> જ. | তারপর তারা আল্লাহ্র হুকুমে তাদেরকে (জালৃতবাহিনীকে) পরাজিত          |            |
| yt, k.       | করল ;                                                              | 01         |
| <b>২৫</b> ২. | এ সমস্ত আল্লাহ্র আয়াত, আমি তোমার নিকট তা যথাযথভাবে আবৃত্তি        |            |
| j.           | করেছি,                                                             | 2          |
| ২৫৩.         | এই রাসূলগণ, আমি তাদের মধ্যে কাউকে কারো উপর শ্রেষ্ঠত্ব দিয়েছি 🗝    | 79         |
| ২৫৪.         | হে মু'মিনগণ। আমি যা তোমাদেরকে দিয়েছি তা হতে তোমরা ব্যয়           |            |
|              | করো                                                                | ۷:         |
| zaa.         | षাল্লাহ্ ব্যতীত কোন ইলাহ নেই। তিনি চিরজীবী চিরস্থায়ী              | <b>২</b> 8 |
| ২৫৬.         | দীন সম্পর্কে জোর জবরদন্তি নেই; সত্যপথ ভ্রান্ত পথ হতে সুষ্পষ্ট হয়ে |            |
|              | গেছে                                                               | ৩৬         |
| २৫१.         | যারা বিশ্বাস করে আল্লাহ্ তা'আলা তাদের অভিভাবক                      | 8৮         |
| ২৫৮.         | ভূমি কি ঐ ব্যক্তিকে দেখনি, যে ইব্রাহীমের সাথে তার প্রতিপালক        | دی         |
| ২৫৯.         | তুমি সেই ব্যক্তিকে কি দেখনি, সে এমন এক                             | <b>৫</b> ৮ |
| <b>460</b>   | যখন ইবরাহীম বলল, হে আমার প্রতিপালক। কিভাবে                         | 69         |
| ২৬১.         | যারা নিজেদের ধন-সম্পদ আল্লাহ্র রাহে ব্যয় করে                      | ४०४        |
| 262.         | যারা আল্লাহ্ তা'আলার পথে ধনৈশ্বর্য ব্যয় করে                       | 770        |
| ২৬৩.         | যে দানের পর কষ্ট দেয়া হয় তা অপেক্ষা                              | 775        |
| ২৬৪.         | হে মু'মিনগণ! দানের কথা প্রচার করে                                  | 225        |
| २७४.         | যারা আল্লাহ্র সন্তুষ্টি লাভের জন্য                                 | 772        |
| ২৬৬          | তোমাদের কেউ কি পসন্দ করে                                           | ১২৬        |
| २७१.         | হে মু'মিন! তোমরা যা উপার্জন কর                                     | ১৩৫        |
| २७৮.         | শয়তান তোমাদেরকে দারিদ্রোর ভয় দেখায়                              | 38¢        |
| ২৬৯.         | তিনি যাকে ইচ্ছা হিকমত প্রদান করেন এবং                              | 784        |
| <b>३</b> ९०. | যা কিছু তোমরা দান কর অথবা যা কিছু                                  | 262        |

| আয়াত      | ২. স্রা বাকারা                               | পৃষ্ঠা         | ত. স্রা আলে ইমরান                                                                                              | পৃষ্ঠা      |
|------------|----------------------------------------------|----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ২৭১.       | তোমরা যদি প্রকাশ্যে দান কর তবে তা ভাল আর     | ১৫২            | ১৩. দু'টি দলের পরস্পর সমুখীন হওয়ার মধ্যে                                                                      |             |
| ২৭২.       | তাদের সংপথ গ্রহণের দায় তোমার নয় এবং        | ን <b>৫</b> ৫   | ১৪. নারী, সন্তান, রাশিকৃত স্বর্ণ, রৌপ্য আর                                                                     | २४१         |
| ২৭৩.       | এটা প্রাপ্য অভাবগ্রস্ত লোকদের                | >49            | ১৫. বল, আমি কি তোমাদের এসব বস্তু হতে                                                                           | ২৯৫         |
| ২৭৪.       | যারা নিজেদের ধনসম্পদ রাতদিন                  | 708            | ১৬. যারা বলে, হে আমাদের প্রতিপালক! আমরা                                                                        | ৩০২         |
| ২৭৫.       | যারা সৃদ গ্রহণ করে তারা সেই ব্যক্তির ন্যায়  | ১৬৫            | ১৭. তারা ধৈর্যশীল, সত্যবাদী                                                                                    | ৩০৩         |
| ২৭৬.       | আল্লাহ্পাক সৃদ <b>েই নিশ্চিহ্ন করেন</b>      | <b>&gt;9</b> 0 | ১৮. আল্লাই সাক্ষ্য দেন যে তিনি বাতীত কোন ইলাহ নেই                                                              | ৩০৪         |
| ২৭৭.       | যারা ঈমান আনয়ন করে এবং                      | ১৭২            | ১৮. আল্লাহ্ সাক্ষ্য দেন যে, তিনি ব্যতীত কোন ইলাহ নেই<br>১৯. ইসলাম আল্লাহ্র নিকট একমাত্র জীবন ব্যবস্থা          | ৩০৬         |
| ২৭৮.       | হে মু'মিনগণ। তোমরা আল্লাহ্কে ভয় কর          | ১৭২            | ২০. যদি তারা আপনার সাথে বিতর্ক লিপ্ত হয়                                                                       | ৩০৯         |
| ২৭৯.       | যদি তোমরা না ছাড় তবে জেনে রোখ যে,           | <b>७</b> ९८    | ২১. যারা আল্লাহ্র নিদর্শনসমূহকে প্রত্যাখ্যান করে                                                               | ৩১২         |
| ২৮০.       | যদি ঘাতক অভাবগ্ৰস্ত হয় তবে                  | 399            | ২২. এসব লোক, এদের কার্যাবলী ইহকাল ও পরকালে                                                                     | \$20        |
| ২৮১.       | তোমরা সেই দিনকে ভয় কর যে দিন                | 728            | ২৩. তুমি কি তাদেরকে দেখনি                                                                                      | ৩১৬         |
| ২৮২.       | হে মু'মিন। তোমরা যখন একে অন্যের              | ১৮৬            | ২৪. তা একারণে যে, তারা বলে থাকে                                                                                | ৩১৭         |
| ২৮৩.       | যদি তোমরা সফরে থাক এবং                       | ২১৬            | ২৫. কিন্তু সেদিন যাতে কোন সন্দেহ নেই                                                                           | ৩১৯         |
| ২৮৪.       | আসমান এবং যমীনে যা কিছু আছে সবই আল্লাহ্রই    | ২২০            | ২৬. হে রাসূল। আপনি বলুন                                                                                        | ৩২০         |
| ২৮৫.       | রাসূল, তার প্রতি তার প্রতিপালকের পক্ষ হতে    | ২৩২            | ২৭. আপনি রাতকে দিনে রূপান্তরিত করেন                                                                            | ৩২১         |
| ২৮৬.       | আল্লাহ্ কারোও উপর এমন কোন কষ্টদায়ক          | ২৩৬            | ২৮. মু'মিনগণ যেন মু'মিনগণ ব্যতীত                                                                               | ৩২৪         |
|            |                                              |                | ২৯. বল, তোমাদের জন্তরে যা আছে                                                                                  | 990         |
|            | ৩. স্রা আলে-ইমরান                            |                | ৩০. যেদিন প্রত্যেকে সে যে ভাল কাজ করেছে                                                                        | ৩৩৫         |
|            | আলিফ-লাম-মীম, আল্লাহ্ ব্যতীত                 | <b>২</b> 8৯    | ৩১. হে রাসূল! আপনি বলুন                                                                                        | ৩৩৬         |
|            | তিনি সত্যসহ তোমার প্রতি কিতাব অবতীর্ণ করেছেন | ২৫৬            | ৩২. হে নবী। ভাপনি বলুন                                                                                         | ७७৮         |
| ¢.         | আল্লাহ্ নিচয়ই আসমান ও যমীনে                 | ২৫৯            | ৩৩. নিশ্য় আল্লাহ্ তা'আলা আদমকে                                                                                | ৩৪০         |
| ৬.         | তিনিই মাতৃগর্ভে যেভাবে ইচ্ছা তোমাদের         | ২৫৯            | ৩৪. তারা একে অপররের বংশধর                                                                                      | <b>७</b> 8० |
| ٩.         | তিনিই তোমার প্রতি এ কিতাব নাযিল              | ২৬১            | ৩৫. শুরণ কর যথন ইয়ারানের নী ব্যক্তিক                                                                          | <b>08</b> 5 |
| ৮.         | হে আমাদের পালনকর্তা। তুমি যখন আমাদের         | ২৭৯            | का पर्याप्त वा | ७৪২         |
| ۵.         | হে আমাদের প্রতিপালক। আপনি মানব জাতিকে        | ২৮২            | क स्वार्थिक व्याप्त व्याप क्षांत्रा                                                                            | ৩৪৬         |
| ٥٥.        | যারা কৃষ্ণরী করে আল্লাহ্র নিকট তাদের         | ২৮৩            |                                                                                                                | ৩৫১         |
| <b>33.</b> | তাদের অভ্যাস ফিরআউনী সম্প্রদায় ও তাদের      | ২৮৩            | માર્ગ વારામાં આ ગાલમાં આવેલું                                                                                  | ৩৬১         |
| 75.        | যারা কুফরী করে তাদেরকে বল                    | 2pa            | ৩৯. যথন যাকারিয়া কক্ষে সালাতে                                                                                 | ৩৬২         |

| আয়াত       | ৩. স্রা আলেইমরান                                           | পৃষ্ঠা      |
|-------------|------------------------------------------------------------|-------------|
| 80.         | সে বলল, হে আমার প্রতিপালক!                                 | ৩৭৪         |
| 87.         | সে বলল, হে আমার প্রতিপালক। আমাকে একটি                      | ৩৭৭         |
| 8२.         | স্বরণ কর, যখন ফেরেশতাগণ                                    | <b>৩৮</b> ১ |
| ৪৩.         | হে মারইয়াম। তোমার প্রতিপালকের অনুগত হও                    | ৩৮৪         |
| 88.         | এটা অদৃশ্য বিষয়ের সংবাদ যা                                | ৩৮৬         |
| 8¢.         | শ্রণ কর, যখন ফেরেশতাগণ বলল                                 | ৩৯০         |
| 8৬.         | সে দোলনায় থাকা অবস্থায়                                   | ৩৯৩         |
| 89.         | সে বলল, হে আমার প্রতিপালক! আমাকে কোন                       | ৩৯৫         |
| 8b.         | তিনি তাকে শিক্ষা দিবেন কিতাব                               | ৩৯৬         |
| 8৯.         | তাকে বনী ইসরাঈলের জন্য রাসূল করবেন,                        | ৩৯৭         |
| Co.         | আমি এসেছি আমার সমুখে তাওরাতের                              | 8০৬         |
| <i>৫</i> ১. | আল্লাহ্ আমার প্রতিপালক এবং                                 | 80b         |
| ৫২.         | যখন ঈসা তাদের অবিশ্বাস উপলব্ধি করলো                        | 808         |
| ৫৩.         | হে আমাদের প্রতিপালক আপনি যা অবতীর্ন করেছেন, তাতে আমরা ঈমান |             |
|             | এনেছি                                                      | 874         |
| <b>∉</b> 8∙ | এবং তারা চক্রান্ত করছিলো, আল্লাহ্ও কৌশল করে ছিলেন আল্লাহ্  |             |
|             | কৌশলীদের শ্রেষ্ট্র                                         | 928         |



# তাবারী শরীফ

পঞ্চম খণ্ড



# সূরা বাকারা

( অবশিষ্ট অংশ )

হ্যরত দাউদ (আ.) জালুত বাহিনীকে পরাজিত করেন।

(٢٥١) فَهَزَمُوْهُمْ بِإِذُنِ اللهِ ﴿ وَقَتَلَ دَاؤَدُ جَالُؤْتَ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُلَكَ وَ الْحِكْمَةَ وَعَلَّمَهُ مِ بِنَعْضِ ﴿ لَفَسَكَ تِ الْأَرْضُ وَلَكِنَّ وَلَكِنَّ اللَّهَ ذُوْ فَضْلِ عَلَى الْعَلَمِيْنَ ٥ اللَّهَ ذُوْ فَضْلٍ عَلَى الْعَلَمِيْنَ ٥

২৫১. তারপর তারা আল্লাহ্র হুকুমে তাদেরকে (জাল্ত বাহিনীকে) পরাজিত করল এবং দাউদ হত্যা করল জাল্তকে। আল্লাহ্ তাকে কর্তৃত্ব এবং হিকমত দান করলেন; এবং যা তিনি ইচ্ছা করলেন তা তাকে শিক্ষা দিলেন। আল্লাহ্ যদি মানবজাতির একদলকে অন্য দল ধারা প্রতিহত না করতেন, তবে পৃথিবী বিপর্যন্ত হয়ে যেত। কিন্তু আল্লাহ্ জগতসমূহের প্রতি অনুগ্রহশীল।

आল্লাহ্ পাকের বাণী— عُهُزَمُونَ هُمُ بِاذْنِ اللهِ وَقَتَلَ دَاؤُدُ جَالُوتَ —এর ব্যখ্যাঃ

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন– ﴿ عَنَيْكُ এর অর্থ হল, তালৃত ও তাঁর সৈন্যরা জালৃতের বাহিনীকে পর্যুদন্ত ও পরাজিত করেছে এবং দাউদ (আ.) জালৃতকে হত্যা করেছেন।

এ আয়াতের কিছু অংশ উহ্য আছে। প্রকাশ্য অংশ দারা উহ্য অংশের মর্ম বুঝা যায়, তাই তা উহ্য রাখা হয়েছে।

আয়াতাংশের মর্ম হলো, তারা যখন জালৃত ও তার সেনাবাহিনীর বিরুদ্ধে লড়াই করতে বের হলো তখন বলল, "হে আমাদের প্রতিপালক। আমাদের উপর ধৈর্য নাযিল করুন, আমাদেরকে অবিচল রাখুন এবং আমাদেরকে কাফিরদের বিরুদ্ধে সাহায্য করুন। আল্লাহ্ তা'আলা তাদের প্রার্থনা কবুল

করলেন, তাদেরকে ধৈর্য ধারণের তাওফীক দান করলেন, তাদেরকে অবিচল রাখলেন এবং কাফিরদের বিরুদ্ধে মু'মিনদেরকে সাহায্য করলেন । ফলে, আল্লাহ্র হকুমে তালৃত বাহিনী তাদেরকে (জালৃত বাহিনীকে) পরাজিত করল। فَهَرُمُوْ هُمْ بِاذُنِ الله ( আল্লাহ্র হকুমে আল্লত বাহিনীকাণ তাদেরকে পরাজিত করল) এ বাণী দ্বারা ইঙ্গিত মিলে যে, আল্লাহ্ তা'আলা তাদের দু'আ কবুল করেছেন, তাই উপরোক্ত বাক্যগুলো উল্লেখ করেনিনি, বরং উহ্য রেখেছেন । قَهُرُمُوُهُمْ بِاذُنِ الله অর্থ, আল্লাহ্র ফায়সালা ও সিদ্ধান্তের বদৌলতে তাদেরকে হত্যা করেছে। বলা হয় هُرَيْمَةُ ( সম্প্রদায়টি সৈন্যদলকে সম্পূর্ণরূপে পরাজিত করেছে)।

عَتُلُدَافَهُ جَالُتَ ( দাউদ হত্যা করেছে জালৃতকে ) এ দাউদ হলেন দাউদ ইব্ন আইশা, মহান আল্লাহ্র প্রিয় নবী (আ.)। দাউদ (আ.) কর্তৃক জালৃত হত্যার ঘটনা নিম্নরূপঃ

৫৭৪০. ওয়াহ্ব ইবৃন মুনাব্বিহু (র.) থেকে বর্ণিত, তিনি বলেন, তালৃত যখন জালৃতের বিরুদ্ধে বের হলেন, তখন জালত বলেছিল, "তোমাদের সেই যোদ্ধাকে আমার সামনে নিয়ে এস, যে আমার সাথে লড়বে. সে আমাকে হত্যা করলে তোমরা আমার রাজ্যের মালিক হবে. আর আমি যদি তাকে হত্যা করি. তাহলে তোমাদের রাজ্যের মালিক হব আমি। এরপর দাউদ (আ.)-কে নিয়ে আসা হলো তালুতের নিকট। তালৃত ও দাউদ (আ) চুক্তিবদ্ধ হলেন, যদি তিনি (দাউদ) তাকে ( জালৃতকে ) হত্যা করতে পারেন, তবে তাঁর নিকট নিজ কন্যা বিয়ে দিবেন এবং তাঁর সম্পদে তাঁকে নির্বাহী বানাবেন । তালুত ও দাউদ (আ.) চুক্তিবদ্ধ হলেন। তাগৃত হযরত দাউদ (আ.)–কে অস্ত্র পরিয়ে দিলেন। কিন্তু দাউদ (আ.) তা পরিধান করে যুদ্ধ করা পসন্দ করলেন না. বরং বললেন, আল্লাহ তা'আলা যদি আমাকে সাহায্য না করেন, তাহলে এ অন্ত্রগুলো আমাকে রক্ষা করতে পারবে না। তিনি একটি কুঠার এবং থলিতে কিছু পাথর নিয়ে অগ্রসর হলেন এবং জালতের সামনে গিয়ে উপস্থিত হলেন। জালত তাঁকে দেখে বলল, আরে। তুমি কি আমার সাথে লড়বে। দাউদ (আ.) বললেন, অবশ্যই। সে বললঃ তুমি যে কুঠার আর পাথর নিয়ে এসেছ। মানুষ তো কুকুর মারতে গেলে এগুলো নিয়ে যায়। আমি তোমার শরীরের গোশৃত টুকরো টুকরো করে পশু-পাখীকে খাওয়াব। দাউদ (আ.) বললেন, বরং তুমি আল্লাহ্র দুশমন, তুমি কুকুরের চেয়েও নিকৃষ্ট। এ কথা বলেই তিনি একটি পাথর বের করলেন এবং ফিঙ্গাতে লাগিয়ে জালতের প্রতি নিক্ষেপ করলেন। পাথরটি তার দু'চোখের মাঝ বরাবর লেগে মস্তিষ্কে ঢুকে গেল। পরিণামে সে আছড়িয়ে মাটিতে পড়ে গেল। তার সাথীরা পলায়ন করল। তার মাথা কেটে ঝুলিতে নিলেন হ্যরত দাউদ (আ.)। এ দিকে সেনাবাহিনী তালুতের নিকট গিয়ে অনেকেই নিজেকে জালুতের হত্যাকারী বলে দাবী করল। প্রমাণস্বরূপ কেউ দেখাল জালুতের তরবারি, কেউ তার অস্ত্র এবং কেউ তার মৃতদেহের কোন একটা অংশ দেখাতে লাগল। দাউদ (আ.) কিন্তু জালুতের মস্তকটি লুকিয়ে রেখেছিলেন। তালুত বললেন, যে ব্যক্তি জালুতের মাথা নিয়ে আসবে সে–ই প্রকৃত হত্যাকারী প্রমাণিত হবে। দাউদ (আ.) মাথা নিয়ে আসলেন। তিনি তালুতের নিকট প্রতিশ্রুতি পূর্নের দাবী জানালেন। এক্ষণে তো তার সাথে তালুতের মেয়ে বিয়ে দেয়া ছাড়া উপায় নেই। কিন্তু অপমানবোধ তাঁকে পেয়ে বসে এবং তিনি দাউদ (আ.) – কে হত্যার সংকল্প করেন। দাউদ (আ.) পালিয়ে পাহাড়ের দিকে চলে যান। সেখানে তথায় পৌঁছে তালৃত তাঁকে অবরোধ করেন। এক রাতে তালৃত ও তাঁর সঙ্গীরা ঘুমে আচ্ছন্ন হলে পর দাউদ (আ.) তাঁর নিকট এলেন। তালুতের

উয়্ ও পানপাত্র হস্তগত করলেন। তাঁর কয়েক গাছি দাড়ি কেটে নিলেন এবং পোশাকের আঁচল কেটে আপন স্থানে ফিরে আসলেন। তারপর তালৃতকে ডেকে বললেন, আপনার প্রহরীরা কেমন যেন? আমি তো ইচ্ছা করলে গত রাতে আপনাকে খুন করতে পারতাম। এই দেখুন না আপনার লোটা, এই দাড়ি ও কাপড়ের আঁচল। এগুলো তিনি তালৃতের নিকট পাঠিয়ে দিলেন। তালৃত অনুধাবন করলেন যে, দাউদ (আ.) ইচ্ছা করলে তাঁকে হত্যা করতে পারতেন। অবশেষে তিনি দাউদ (আ.)-এর প্রতি দয়াবান হলেন এবং তাকে নিরাপত্তার প্রতিশ্রুতি দিলেন যে, তাঁর পক্ষ থেকে কোন আক্রমণ আসবে না। তারপর তিনি চলে গেলেন। পরে আবার তালৃত দাউদ (আ.)-কে হত্যার ষড়যন্ত্রে মেতে উঠলেন। তালৃত যার সাথেই লড়তেন পরাজিত হতেন। অবশেষে তিনি মারা গেলেন।

বর্ণনাকারী বিকার (র.) বলেন, ওয়াহ্ব ইব্ন মুনাব্বিহ্ (র.)-কে জিজ্ঞেস করা হয়েছিল আর আমি শুনছিলাম যে, তালৃত নবী ছিল কি না? তাঁর প্রতি কি ওহী আসত? উত্তরে তিনি বলেছিলেন, 'না, তাঁর নিকট ওহী আসত না, তবে তাঁর সাথে একজন নবী থাকতেন। নবীর নাম ছিল শামুঈল (আ.)। নবীর প্রতি ওহী আসত। ইনিই তালৃতকে রাজা বানিয়েছিলেন।

৫৭৪১. ইব্ন ইসহাক (র.) হতে বর্ণিত, তিনি বলেন, দাউদ (আ.) নবী ছিলেন। তাঁর আরও চার ভাই ছিল। তাঁর বৃদ্ধ পিতাও তাঁদের সাথে থাকতেন। তারপর পিতা আলাদা হয়ে গেলেন তাদের থেকে। দাউদ (আ.)— ও ভাইদের থেকে আলাদা হয়ে গেলেন পিতার ছাগল চরানোর জন্যে। তিনি ছিলেন ভাইদের মধ্যে সবার ছোট। অপর চার ভাই তাল্তের সাথে যুদ্ধে গিয়েছিল। পিতা দাউদ (আ.)-কে ডাকলেন। উভয় সেনাদল পরস্পর কাছাকাছি ও মুখোমুথি অবস্থান নিয়েছে।

ইবৃন ইসহাক (র.) বলেন, ওয়াহ্ব ইবৃন মুনাব্বিহ্ (র.) এর সূত্রে কেউ কেউ আমার নিকট বর্ণনা করেছেন যে, দাউদ (আ.) ছিলেন আকারে খাটো, বর্ণ ছিল নীল, মাথার চূল স্বল্ল, পবিত্র ও নির্মল অন্তর। তাঁর পিতা বললেন, বেটা। তোমার ভাইদের জন্য আমরা কিছু সাজসরঞ্জাম তৈরি করেছি, এগুলো দিয়ে ওরা শক্রর বিরুদ্ধে শক্তি পাবে, তুমি তা নিয়ে ওদেরকে দিয়ে আস, তুমি কিন্তু তাড়াতাড়ি ফিরে আসবে। তিনি বললেন, ঠিক আছে তা–ই করব। তিনি বের হলেন, সাথে নিলেন সাজসরঞ্জাম। আর নিলেন তাঁর <del>থলে। থলেতে</del> তিনি পাথর টুকরো রাখতেন। সাথে ফিঙ্গাটিও নিলেন। ফিঙ্গার সাহায্যে তিনি ছাগল পালকে শক্রর আক্রমণ থেকে রক্ষা করতেন। পিতা থেকে বিদায় নিয়ে তিনি যাত্রা করলেন। এক পাথরের পাশ দিয়ে যাবার সময় পাথর বলে উঠল, 'দাউদ' (আ.)। আমাকে তুলে আপনার থলেতে রাখুন, আমাকে দিয়ে আপনি জালৃতকে হত্যা করতে পারবেন, আমি হযরত ইয়াকূব (আ.)—এর পাথর। তিনি পাথরটি তুলে থলেতে ভরে যাত্রা করলেন। তিনি চলছেন। অপর একটি পাথর ডেকে উঠল, হে দাউদ (আ.)। আমাকে আপনার থলেতে তুলে নিন, আমাকে দিয়ে আপনি জালুতকে হত্যা করতে পারবেন। আমি ইসহাক (আ.)-এর পাথর। তিনি তা-ও উঠিয়ে থলেতে ভরলেন। তিনি আবার রওয়ানা করলেন। পথের ধারে একটি পাথর বলে উঠল, "দাউদ (আ.)! আমাকে থলেতে ভরে নিন, আমাকে দিয়ে আপনি জালৃতকে হত্যা করতে পারবেন। আমি ইবরাহীম (আ.)–এর পাথর।" তিনি সেটিও তুলে নিলেন। তিনি অবশেষে সেনাদলের নিকট পৌঁছে ভাইদের সরঞ্জামাদি তাদেরকে পৌঁছিয়ে দিলেন। তিনি সৈন্যদের মুখে জালূতের কথা, তার বীরত্ব ও গান্তীর্য, লোকের মনে তার ব্যাপারে ত্রাস এবং তার প্রতি তাদের শ্রদ্ধা পোষণের

কথা শুনতে পেলেন। তিনি বললেন, "আল্লাহ্র কসম। তোমরা কি এ লোকটিকে এতই শুরুত্ব দাও? 'সে একটা কিছু' আমি তো তা মনে করি না। আল্লাহ্র কসম, আমি যদি তার দেখা পেতাম তো তাকে খুন করে ছাড়তাম। তোমরা আমাকে রাজার নিকট নিয়ে যাও তো! তাঁকে রাজা তালূতের দরবারে নেয়া হলো। তিনি বললেন, 'জনাব! আমরা দেখছি যে, আপনারা আল্লাহ্র এ দুশমনটিকে অত্যন্ত গুরুত্ব দেন। আল্লাহ্র কসম। আমি যদি তাকে পেতাম তো খুন করে ছাড়তাম। তালৃত বললেনঃ তোমার পূর্ব অভিজ্ঞতা ও শক্তির বর্ণনা দাও তো, শুনি। দাউদ (আ.) বললেন, একবার নেকড়ে এসে আমার বকরী পালে আক্রমণ করে। আমি তাকে কাবু করে ফেলি, তার মাথা ঝাপটে ধরে চোয়াল দুটো ছিঁড়ে ফেলি। তারপর সেটির মুখ চেপে ধরি। আমাকে একটি বর্ম দিন আমি তা পরিধান করে দেখি। একটি বর্ম হাযির করা হলো। তিনি তা পরলেন। এটি তাঁর দেহে যথাযথভাবে লেগে গেল, হলো মানানসই। এতে তালূতসহ উপস্থিত ইসরাঈলীয়গণ পরম আনন্দিত হলো। তালৃত বললেন, সম্ভবত এর হাতেই আল্লাহ্ তা'আলা জালৃতকে ধ্বংস করবেন। রাত্রি অবসানে সবাই জালূতের দিকে রওয়ানা করলেন। উভয় পক্ষ মুখোমুখি। দাউদ (আ.) বললেন, 'জালুত কই', ওকে আমাকে চিনিয়ে দাও। ওরা জালুতের দিকে ইঙ্গিত করল। জালুত ছিল বর্ম পরিহিত তার অশ্বে উপবিষ্ট। তাকে দেখামাত্রই থলের ভেতরে পাথরগুলো লাফালাফি, দাপাদাপি আরম্ভ করে দিল। এটি বলে আমাকে নিন, ওটি বলে আমাকে। তিনি একটি পাথর নিয়ে ফিঙ্গাতে সেট করলেন। তারপর তা পাকিয়ে জালৃতের দিকে ছুঁড়ে মারলেন। পাথর গিয়ে লাগল জাল্তের দু'চোখের মাঝ বরাবর এবং মস্তিষ্কে ঢুকে গেল। জালৃত ঘোড়া হতে পড়ে মারা গেল। দাউদ (আ.) হত্যা করলেন জালৃতকে। অবশেষে তার সেনাবাহিনী ছত্রভঙ্গ হয়ে পলায়ন করলে জনতার মুখে একটাই বুলি, দাউদ (আ.) জালৃতকে হত্যা করেছেন। তালৃত জনতা হতে বিচ্ছিন্ন হয়ে পড়লেন। জনসাধারণ তালৃতের স্থলে দাউদ (আ.)-এর প্রতিই আকৃষ্ট হলো। এমনকি তাল্তের নাম শোনাই গেল না। ইয়াহুদী ও খৃষ্টানদের ধারণা, তালৃত যখন দেখলেন ইসরাঈলীয়রা তাঁকে ছেড়ে দাউদ (আ.)-এর প্রতি ঝুঁকছে, তখন তিনি দাউদ (আ.)-কে হত্যা করার গোপন ষড়যন্ত্রে মেতে উঠলেন। আল্লাহ্ তা আলা এ অপকর্ম হতে তাঁকে বিরত রাখলেন এবং হ্যরত দাউদ (আ.)-কে বাঁচালেন। অবশেষে আপন অপরাধ মেনে নিয়ে তিনি আল্লাহ্র দরবারে তাওবা করলেন।

এক্ষণে আমরা দাউদ (আ.) ও তালৃত সম্পর্কে যে দুটো ভাষ্য পেশ করলাম ওয়াহ্ব-ইব্ন মুনাব্বিহ্ হতে এর বিপরীত একটি বর্ণনা রয়েছে। তা হলো ঃ

৫৭৪২. ওয়াহ্ব ইব্ন মুনাব্বিহ্ (র.) থেকে বর্ণিত, তিনি বলেন, বনী ইসরাঈল যখন তাল্তের রাজত্ব মেনে নিল, তখন তাদের একজন নবীর নিকট আল্লাহ্ তা'আলা ওহী প্রেরণ করলেনঃ "তাল্তকে বল, মাদইয়ানবাসীদের বিরুদ্ধে লড়াই করতে, ওদের কাউকেই সে যেন জীবিত না রাখে, অতিসত্ত্বর তাকে আমি ওদের ওপর বিজয় দান করব। তাল্ত লোকজন নিয়ে মাদইয়ান আসলেন এবং সেখানকার রাজা ব্যতীত সবাইকে হত্যা করলেন। রাজাকে বন্দী করে নিয়ে আসলেন। সাথে সাথে ওদের যত পশু—পাখী, জীব—জত্বু সব নিয়ে এলেন। নবী শামুঈল (আ.)—এর নিকট আল্লাহ্ তা'আলা ওহী প্রেরণ করলেন, বললেনঃ তুমি কি তাল্তের কান্ড দেখে বিন্মিত হও না? আমি তাকে নির্দেশ দিয়েছি সে তা অমান্য করেছে, ওদের রাজাকে বন্দী করে নিয়ে এসেছে এবং পশু—পাখীগুলোকেও। তুমি তার সাথে সাক্ষাত করে তাকে বল, আমি তার বংশধর থেকে রাজত্ব ছিনিয়ে নেব, কিয়ামত পর্যন্ত তার ঘরে রাজত্ব

আর যাবে না। আমি মর্যাদাবান করি তাকে. যে আমার আনুগত্য করে। যার নিকট আমার নির্দেশ গুরুতহীন মনে হয়, তাকে আমি অপমান করি। নবী (আ.) তালতের সাথে সাক্ষাত করে বললেন, আপনি করলেন কিঃ ওদের রাজাকে বন্দী করলেন কেন? কেনইবা পশু সম্পদ নিয়ে এসেছেন? উত্তরে তালত বললেন মহান আল্লাহর রাস্তায় কুরবানী করার জন্যে পশুগুলো এনেছি। শামুঈল (আ.) জানিয়ে দিলেন যে, তাঁর বংশ থেকে আল্লাহ তা'আলা রাজত ছিনিয়ে নিবেন, কিয়ামত পর্যন্ত তাঁর বংশে আর রাজত আসবে না। আল্লাহ তা'আলা শামুঈল (আ.)—এর নিকট ওহী প্রেরণ করলেন, "তুমি আইশা নিকট যাও, সে তার সন্তানগুলো তোমার সামনে নিয়ে আসবে, তারপর আমি যার সম্পর্কে নির্দেশ দেই, তাকে তুমি পবিত্র তৈল লাগিয়ে দেবে. ফলে সে ইসরাঈলীয়দের রাজা হবে। নবী শামুঈল (আ.) আইশার নিকট গেলেন। তারপর বললেন, আপনার ছেলেগুলো আমার সামনে নিয়ে আসন। আইশা তাঁর বড ছেলেকে ডাকলেন স্বাস্থ্যবান, সূদর্শন ছেলেটি উপস্থিত হলে শামুঈল (আ.) তার প্রতি তাকালেন এবং খণী হয়ে বললেন আলাহ তা'আলা তাঁর বান্দাদের সম্পর্কে সর্বদ্রষ্টা। তৎক্ষণাৎ আল্লাহ তা'আলা ওহী প্রেরণ করলেন 'তোমার চক্ষ্বয় তো বাহ্যিক অবস্থা দেখে। আর আমি দেখি অন্তরের অন্তন্তন পর্যন্ত। কাংক্ষিত ছেলে এটি নয়। অন্য একজন ডাক। অপরজন এলো। আল্লাহ্ বললেন. "এ কাংক্ষিত ব্যক্তি নয়। একে একে ছয় পত্র আনা হলো, সবার ব্যাপারে একই উত্তর। কাংক্ষিত ও উদ্দিষ্ট ছেলে এটি নয়। শামুসল (আ.) বললেন আপনার অন্য কোন ছেলে আছে কি? আইশা বলল, আমার অপর একটি শিশু সন্তান আছে বইকি! সে তো বকরী চরায়। শামুঈল (আ.) বললেন, লোক পাঠিয়ে ওকে নিয়ে আসুন। তারপর সাদা বর্ণের কম চুলবিশিষ্ট দাউদ (আ.) উপস্থিত হলেন। শামুঈল নবী (আ.) তাঁকে তৈল লাগিয়ে দিলেন এবং পিতা আইশাকে বললেন, ঘটনাটি গোপন রাখুন। কারণ, তালৃত যদি জানতে পারে, তবে একে হত্যা করবে। আপন লোকজনসহ জালৃত যাত্রা করল ইসরাঈলীয়দের দিকে। সে সৈন্যসমাবেশ ঘটিয়ে যুদ্ধের সকল প্রস্তুতি সম্পন্ন করছে। অপরদিকে বনী ইসরাঈলকে নিয়ে তালৃত যুদ্ধে বের হলেন এবং সকল প্রস্তুতি সম্পন্ন করলেন। জালৃত সংবাদ প্রেরণ করল তালৃতের নিকট, আপনি আমার সম্প্রদায়কে হত্যা করতে পারবেন না, বরং আমি আপনার লোকজনকে হত্যা করব। আপনি আমার বিরুদ্ধে লড়াই করতে প্রস্তুত হন কিংবা অপর কাউকে পাঠিয়ে দিন। তবে কথা এই, যদি আপনাকে আমি হত্যা করতে পারি, তাহলে পুরো রাজত্ব আমারই হবে। অন্যথায় পুরো রাজত্ব আপনার -ই হবে। "জালতের বিরুদ্ধে লডবার কে আছে জালৃতকে যে হত্যা করতে পারবে রাজা তার নিকট আপন কন্যা বিয়ে দিবেন এবং রাজতে অংশীদার করবেন।" এ ঘোষণা সেনাবাহিনীতে ছড়িয়ে দিলেন। নবী শামুদল (আ.) দাউদ (আ.)-কে পাঠিয়েছিলেন অন্যান্য ভাইদের নিকট, তারা তখন সৈন্যদলের মধ্যে ছিল। শামুঈল (আ.) বললেন, তুমি ওদের নিকট যাও, এ জিনিসপত্রগুলো দিয়ে আসো এবং ব্যাপার কি তা আমাকে জানাও। দাউদ (আ.) ভাইদের নিকট এসে একটি ঘোষণাটি শুনলেন। ঘোষক বলছিল "জালূতের বিরুদ্ধে লড়াই করার কে আছে, জালূতকে যে হত্যা করতে পারবে রাজা তার কন্যা বিয়ে দেবেন সে ব্যক্তির নিকট। দাউদ (আ.) আপন ভাইদেরকে বললেন, তোমাদের মধ্যে কি এমন কেউ নেই যে জালুতের বিরুদ্ধে লড়তে পারে? জালুতকে হত্যা করে রাজকন্যা বিয়ে করার মত কেউ কি তোমাদের মধ্যে নেই? তারা বলল, তুমি নির্বোধ ছেলে। জালূতের বিরুদ্ধে কে লড়তে পারে? সে তো প্রতাপশালী রাজাদের অন্যতম। দাউদ (আ.) যখন বুঝতে পারলেন যে, কেউ এতে আগ্রহী নয়, তখন তিনি বললেন, আমি–ই যাব, আমি তাকে হত্যা করব। ওরা অনেক ধমক

্রনুরা বাকারা ঃ ২৫১

দিল, ও রাগ করল। যখন এ ব্যাপারে তারা একটু অসর্তক হলো, তখন তিনি বেরিয়ে পড়লেন এবং ঘোষকের নিকট গিয়ে পৌঁছলেন। বললেন, আমি জালুতের বিরুদ্ধে লড়ব। ঘোষক তাকে নিয়ে বাদশার নিকট গেলেন এবং বললেন. এই বালক ব্যতীত বনী ইসরাঈলের কেউ ডাকে সাড়া দেয়নি। রাজা বললেন, বৎস ! তুমি কি জালুতের বিরুদ্ধে লড়তে যাবে? তিনি বললেন হ্যাঁ, অবশ্যই। বাদশাহ বললেন, ইতিপূর্বে তুমি কি এ ধরনের কোন ব্যাপারের সম্মুখীন হয়েছ? দাউদ (আ.) বললেন, হ্যাঁ, আমি ছাগলের রাখাল। একবার একটা বাঘ এসে আমার বকরী-পালে আক্রমণ করল। আমি সেটির দু' চোয়াল ঝাপটে ধরে ছিঁড়ে ফেলেছিলাম। তিনি বালকের জন্যে তীর–ধনুক ও যাবতীয় যুদ্ধান্ত্র আনার নির্দেশ দিলেন। দাউদ (আ.) এগুলো পরিধান করে ঘোড়ায় চড়ে কিছুদূর মাত্র অগ্রসর হলেন। তারপর ঘোড়া ফিরিয়ে রাজার নিকট এসে পড়লেন। রাজা ও উপস্থিত লোকজন বলল. ছেলেটি তো সাহস হারিয়ে ফেলেছে! তিনি এসে রাজার সমুখে দাঁড়ালেন। রাজা জিজ্ঞেস করলেন, ব্যাপার কি? তিনি উত্তর দিলেন, আল্লাহ্ তা'আলা যদি জালতকে হত্যা না করেন এ ঘোডা ও অস্ত্র তো তাকে হত্যা করতে পারবে না। আমাকে অনুমতি দিন আপন ইচ্ছানুযায়ী আমি লড়তে যাই। রাজা অনুমতি দিলেন। হযরত দাউদ (আ.) আপন থলেটি গলায় ঝুলালেন, তাতে কয়েক টুকরো পাথর ভরলেন এবং যে মিকলা ( পাথর নিক্ষেপের যন্ত্র ) নিয়ে বকরী চরাতেন সেটি নিলেন। এরপর জালূতের উদ্দেশ্যে যাত্রা করলেন। জালূত–বাহিনীর নিকট যখন পৌছলেন, তখন জিজ্ঞেস করলেন, জালৃত কোথায়? তাকে জালৃতকে দেখিয়ে দেওয়া হলো। পরিপূর্ণ অস্ত্র–সজ্জিত জালুত অশ্বে আরোহণ করে বেরিয়ে পড়ল। দাউদ (আ.)-কে দেখে জালুত বলল, 'আমি কি তোমার সাথে লড়াই করব? দাউদ (আ.) বললেন, হাাঁ। সে দাউদ (আ.)-কে লক্ষ্য করে বলল, (তুমি তো কুকুর শিকারীদের ন্যায় পাথর নিক্ষেপের যন্ত্র ও পাথর নিয়ে এসেছ। দাউদ (আ.) বললেন, তাই বটে। জালৃত হুংকার হেড়ে বলল, অনতিবিলম্বে তোমার দেহের গোশতগুলো কেটে টুকরো টুকরো করে আকাশের পাথি এবং জীবজন্তুকে খাওয়াব। দাউদ (আ.) বললেন, আল্লাহ্ পাক তোমার দেহের গোশতকে খন্ডবিখন্ড করে দেবেন। এরপর দাউদ (আ.) একটি পাথর তাঁর পাথর নিক্ষেপণ যন্ত্রে সেট করলেন। তারপর পাক দিয়ে ছুঁড়ে দিলেন জালুতের দিকে। তার শিরস্তাণের নাক বরাবর লেগে পাথরটি মাথার ভেতরে প্রবেশ করল। ফলে জালৃত ঘোড়া হতে নিচে পড়ে গেল। দাউদ (আ.) অগ্রসর হয়ে তরবারি দিয়ে তার মাথা কেটে থলেতে ভরে নিলেন। অস্ত্র–সজ্জিত জালূতের মৃতদেহ টেনে এনে তালূতের সামনে রাখলেন। জনতা এতে পরম আনন্দিত হলো। তালৃত প্রস্থান করলেন। রাজধানীতে এসে তালৃত লোকমুখে শুধু দাউদ (আ.)-এর প্রশংসাই শুনতে লাগলেন। এতে তিনি রুষ্ট হলেন। এরপর দাউদ (আ.) এসে বললেন, আমার স্ত্রীকে আমার নিকট হস্তান্তর করুন। তালৃত বললেন, বিনা মোহরে রাজকন্যা চাও? দাউদ (আ.) বললেন, মোহরের শর্ত তো তখন করেননি, এখন আমার নিকট তো অর্থ নেই। রাজা বললেন, তোমার সামর্থের অতিরিক্ত কিছু চাপিয়ে দিব না।

তিনি মোহরানা আদায় করলেন এবং বললেন, আপনার শর্ত পূর্ণ করেছি। এবার আমার স্ত্রী আমাকে দিয়ে দিন। শেষ পর্যন্ত তালৃত আপন কন্যাকে দাউদ (আ.)-এর নিকট বিয়ে দিলেন। জনসাধারণ সর্বদা দাউদ (আ.)-এর প্রশংসায় মুখর। তাঁর জনপ্রিয়তা এখন সর্বোচ্চে। এতে তালৃত ঈর্বাবিত। ষড়যন্ত্রের নতুন চাল আরম্ভ হলো। ছেলেকে ডেকে বললেন, তুমি দাউদকে খুন করবে। বিশ্যয়াভিভূত ছেলে বলে উঠল, স্বহানাল্লাহ্। সেতো আপনার পক্ষ হতে এমন আচরণ পেতে পারে না। তালূত ছেলেকে বুঝালেন, তুমি

্তা বোকা ছেলে, দাউদ তো অনতিবিলয়ে পরিবার–পরিজনসহ তোমাকে দেশ হতে বহিন্ধার করবে। -<mark>পিতার মন্তব্য শুনে সে আপন বোনের বা</mark>ডীতে ছটে গেল। বলল, তোমার পিতার পক্ষ থেকে আমি আশংকা করছি যে, তিনি তোমার স্বামীকে হত্যা করবেন। তোমার স্বামীকে বলো সতর্কতা অবলম্বন ও দার সরে থাকতে। স্ত্রী তাঁকে ঘটনা জানালেন। ফলে তিনি তখনি আতাগোপন করলেন। প্রতাযে দাউদ জো )-কে ডেকে নেয়ার জন্য তালত লোক পাঠালেন। এদিকে স্ত্রী করল কি। নিদ্রিত ব্যক্তির কাঠামো তৈরি করে লেপ দিয়ে ঢেকে দিল। তালতের পিয়ন এসে জিজ্ঞেস করল দাউদ কোথায়? রাজা তাঁকে ডেকেছেন। মহিলা বললেন, উনি সারারাত অসুস্থ ছিলেন, এখন ঘুমিয়ে আছেন। বাহকেরা তালূতকে এ সংবাদ জানাল। কিছুক্ষণ পর আবার বাহকের আগমন। মহিলা বললেন, তিনি এখনও ঘুমে। ঘুম ভাঙ্গেনি। বাহক রাজ দরবারে গিয়ে জানাল। তৃতীয় বারে রাজার নির্দেশ, ঘুমন্ত হলেও তাকে আমার নিকট হাযির কর। বাহকগণ এসে দেখল বিছানায় কেউ নেই। ওরা রাজাকে রিপোর্ট করল। তিনি কন্যাকে জিজ্জেস করলেন কেন সে মিথ্যা কথা বলল? কন্যার উত্তর, আমি যদি তা না করি তো সে আমাকে খুন করে ফেলবে এ আশংকায় আমি শংকিত ছিলাম। এদিকে দাউদ (আ.) পাহাড়ে চলে গেলেন। অবশেষে তালৃত নিহত হলো এবং পরবর্তীতে দাউদ (আ.) রাজ-সিংহাসনে বসলেন।

৫৭৪৩. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত, তিনি বলেন, তালৃত ছিল সেনাধ্যক্ষ। হ্যরত দাউদ (আ.)-এর পিতা কিছু সাজ–সরঞ্জাম দিয়ে দাউদ (আ)–কে পাঠিয়েছিলেন তাঁর ভাইদের নিকট। তালতকে উদ্দেশ্য করে দাউদ (আ.) বলেছিলেন, জালুতকে হত্যা করতে পারলে বিনিময়ে আমি কি পাব ? তালুতের উত্তর আমার সহায়-সম্পত্তির এক-তৃতীয়ংশ পাবে এবং আমার কন্যা বিয়ে দিব তোমার নিকট। দাউদ (আ.) তাঁর থলে কাঁধে নিলেন, তাতে ভরে নিলেন ধারালো পাথর তিনটি। পাথর তিনটির নাম রাখলেন, এটি ইবরাহীম (আ.)-এর পাথর, এটি ইসহাক (আ.)-এর পাথর এবং এটি ইয়াকুব (আ.)-এর পাথর। তারপর থলেতে হাত ঢুকালেন। বললেন, আমার ইলাহ্ –এর নামে, ইবরাহীম, ইসহাক এবং ইয়াকুব আলায়হিমুস্ সালামের ইল হর নামে হাত দিলাম। ইবরাহীম (আ.)-এর পাথর তাঁর হাতে উঠল। সেটিকে পাথর নিক্ষেপণ–যন্ত্রে ফিট করলেন। পাথরটি তার মাথা থেকে ৩৩ টি (তেত্রিশ) শিরস্ত্রাণ উড়িয়ে নিয়েছে এবং তার পেছনের দিকে ত্রিশ হাজার সৈন্যকে হত্যা করেছে।

৫৭৪৪. সৃদী (র.) থেকে বর্ণিত, তিনি বলেছেন, তালূতের সাথে সেদিন যারা নদী অতিক্রম করেছিল, তাদের মধ্যে তেরটি ছেলে সন্তানসহ হযরত দাউদ (আ.)-এর পিতাও ছিলেন। হযরত দাউদ (আ.) ছিলেন ছেলেদের মধ্যে কনিষ্ঠতম। হযরত দাউদ (আ.) একদিন তাঁর পিতাকে বললেন. "আব্বাজান! আমি যা লক্ষ্য করে তীর ছুঁড়ি তা—ই তীরবিদ্ধ হয়ে লুটিয়ে পড়ে।" তিনি বললেন, "হে আমার প্রিয় ছেলে! সু–সংবাদ নাও, আল্লাহ্ তা'আলা শিকারের মধ্যে তোমার জীবিকা নিহিত রেখেছেন। আবার এসে হয়রত দাউদ (আ.) বললেন, "আব্বাজান। আমি পাহাড়ী এলাকায় গিয়েছিলাম, বিশ্রামরত একটি বাঘ দেখে তার দু'কান ধরে পিঠে চড়ে বসলাম। সেটি তো আমাকে দেখে গর্জন করে নি।" পিতা বললেন, প্রিয় বৎস। সুসংবাদ গ্রহণ কর, একটি কল্যাণকর ব্যাপার আল্লাহ্ তোমাকে দিবেন। অন্যদিন হযরত দাউদ (আ.) এসে বললেন, আব্বাজান। আমি পাহাড়ে চলতে চলতে তাসবীহ পড়ছিলাম। দেখি কি পাহাড়ের সব কিছুই স্মামার সাথে তাসবীহ পড়ছে।" তিনি বললেন, "হে বৎস! সুসংবাদ গ্রহণ কর, একটি কল্যাণ আল্লাহ তোমাকে দিয়েছেন।"

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ২

হযরত দাউদ (আ.) ছাগল চরাতেন, তাঁর পিতা তাঁকে দায়িত্ব দিয়েছিলেন। তিনি পিতা ও ভাইদের নিকট খাদ্য নিয়ে যেতেন। তৎকালীন নবী (আ.) একটি শিং ( বোতল) ভর্তি করে তৈল ও একটি লৌহ বর্ম পাঠালেন তাল্তের নিকট এবং বললেন, আপনার যে সৈন্য জাল্তকে হত্যা করবে, তার মাথায় এ শিংটি রাখলে পরে তা টগ্বগ্ করে ফুটতে থাকবে এবং তার মাথাটি তৈলাক্ত হয়ে যাবে। কিন্তু তার মুখমন্ডলে এক ফোঁটা তৈলও পড়বে না। এটি তার মাথায় মুকুট হিসাবে শোভা পাবে। সে এ পোশাকটি পরলে তা তার গায়ে মানানসই হবে। তারপর তাল্ত বনী ইসরাঈলের সবাইকে জাকলেন। তিনি তাদের সবাইকে পরীক্ষা করলেন, কিন্তু কারো সাথে তা মিলল না। সকলকে পরীক্ষা করার পর হয়রত দাউদ (আ.)—এর পিতাকে তাল্ত বললেন, আপনার কোন সন্তান অবশিষ্ট রয়ে গেল কিং যে এখানে আসেনিং তিনি বললেন হ্যাঁ, আমার ছেলে দাউদ অবশ্য রয়ে গেছে, সে আমাদের খাবার-দাবার নিয়ে আসে।

দাউদ (আ.) আস্ছিলেন, পথিমধ্যে তিনটি পাথর ছিল। সেগুলো বলে উঠল, 'দাউদ'! আমাদেরকে সাথে নিন, আমাদের দ্বারা আপনি জালৃতকে হত্যা করতে পারবেন। তিনি সেগুলোকে উঠিয়ে তার থলেতে নিলেন। তালূতের ঘোষণা ছিল জালূতের হত্যাকারীর নিকট তিনি আপন কন্যা বিয়ে দিবেন এবং তার সীলমোহর তালুতের রাজ্যে প্রচলিত হবে। দাউদ (আ.)-এর আগমনের পর শিংটি তার মাথায় স্থাপনের সাথে সাথে তা টগবগিয়ে ফুটে উঠল, মাথা তৈলাক্ত হয়ে গেল। পোশাকটি পরানো হলে তা তাঁর দেহে ফিটফাট ও আঁটসাঁটভাবে লেগে গেল। অথচ তিনি ছিলেন হলুদ বর্ণের রুগ্ন লোক। ইতিপূর্বে যারাই পোশাকটি পরিধান করেছে, তাদের গায়ে টিলে হয়েছে। কিন্তু দাউদ (আ.)-এর গায়ে তা মানানসই হয়ে গেছে। এরপর তিনি জালূতের দিকে যাত্রা করলেন। জালূত ছিল শ্রেষ্ঠতম সুঠামদেহী ও শক্তিশালী। দাউদ (আ)-এর প্রতি নজর প্রভতেই জালতের মনে ভীতির সৃষ্টি হলো, সে বলল, বালক! ফিরে যাও, তোমাকে হত্যা করতে আমার দয়া হচ্ছে। দাউদ (আ.) বললেন, 'না, না বরং আমি তোমাকে হত্যা করবই।' তিনি পাথরগুলোকে পাথর নিক্ষেপণ–যন্ত্রে ফিট করলেন, প্রতিটি পাথর নেয়ার সময় এক একটি নাম রাখলেন। বললেন, 'এটি আমার পূর্বপুরুষ হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর নামে, এটি আমার পূর্বপুরুষ ইসহাক (আ.)–এর নামে এবং এটি আমার পূর্বপুরুষ ইয়াকৃব (আ.)-এর নামে। তারপর তিনি নিক্ষেপণ যন্ত্রে চক্কর লাগালেন, তিনটি পাথর একটিতে পরিণত ইলো, তিনি সেটি জালূতের প্রতি নিক্ষেপ করলেন। পাথর গিয়ে লাগল জালূতের দু'চোখের মাঝে। তা তার মাথায় ঢুকে গেল এবং তিনি জালৃতকে হত্যা করলেন। তারপর সে পাথরটি পর পর মানুষ হত্যা করা আরম্ভ করল, যার গায়েই লাগে তার সর্বাঙ্গ ছেদ করে ঢুকে যায়। অবশেষে তাঁর আশে পাশে আর কেউ থাকল না এবং তারা পরাজিত হলো। হযরত দাউদ (আ.) হত্যা করলেন জালৃতকে। তালৃত দেশে ফিরে আপন কন্যা বিয়ে দিলেন দাউদ (আ)—এর নিকট এবং রাজ্যে তাঁর সীলমোহর চালু করে দিলেন। দিন দিন মানুষ দাউদ (আ.)-এর দিকে ঝুঁকছে, তাঁকে সবাই ভালবাসছে। তা দেখে তালূতের মনে, বিরূপ প্রতিক্রিয়ার সৃষ্টি হলো। তিনি তাঁর প্রতি হিংসা পোষণ করতে লাগলেন। অবশেষ তাঁকে হত্যার পরিকল্পনা করলেন। কিছুক্ষণ পর দাউদ (আ.) সমুখ দিয়ে তাঁর ঘরে প্রবেশ করলেন। তালূত তখন নিদ্রামগ্ন। তিনি দুটো বর্শা তালূতের দু'পায়ের নিকট এবং অপর দুটো তার ডান ও বাম পার্শ্বে রেখে গেলেন। সজাগ হয়ে বর্শা দেখেই তালৃত বুঝে নিল এ কর্মের নায়ক কোন্ লোক। তালৃত বললেন, আল্লাহ্ তা'আলা দাউদ (আ.)-কে করুণা করুন। সে তো আমার চেয়ে ভাল। আমি সুযোগ পেলে তাকে হত্যা করতাম, অথচ সে পূর্ণ সুযোগ পেয়েও আমাকে আক্রমণ করেনি, হত্যাও করেনি।

একদিনের কথা। ঘোড়ায় চড়ে ভ্রমণ করছিলেন তাল্ত। উপত্যকায় দেখতে পেলেন দাউদ (আ.)-কে।
পায়ে হেঁটে চলছেন। তাল্ত বললেন, এ—ই মোক্ষম সুযোগ, আজ আমি তাকে খুন করবই। বিপদের
আতাস পেলে দাউদ (আ.)-কে আর খুঁজে পাওয়া যেত না। তাল্ত পিছু নিলেন হযরত দাউদ (আ.)-এর।
তাল্তের দুরতিসন্ধি টের পেয়ে দাউদ (আ.) পলকে ঢুকে পড়লেন এক গুহায়। ইতিমধ্যে আল্লাহ্ তা'আলা
একটি মাকড়সাকে নির্দেশ দিলেন গুহার মুখে জাল তৈরি করে দিতে। মাকড়সা অনতিবিলম্বে তাই
করল। গুহার মুখে মাকড়সার জাল দেখে তাল্ত ভাবলেন, সে গর্তে ঢুকে থাকলে তো এ জাল অবশ্যই
ভিত্তে যেত। সাত-পাঁচ তেবে তাল্ত সে স্থান ত্যাগ করলেন।

৫৭৪৫. রবী (র.) থেকে বর্ণিত, তিনি বলেন, আমাদেরকে জানানো হয়েছে যে, দাউদ (আ.) তাঁর ভাইদের নিকট আগমনের সময় থলেতে তরে তিনটি পাথর নিয়ে এসেছিলেন। দাঙ্জিক জালৃত উন্যুক্ত ময়দানে দাঁড়িয়ে বলল, একজন বীরের বিরুদ্ধে লড়াই করার জন্যে কি কোন বীর আছে? তালৃত তার অধীনস্থ লোকদেরকে জিজ্ঞেস করলেন, জালৃতের বিরুদ্ধে লড়াই করার জন্যে তাদের মধ্যে কেউ আছে কিনা, নতুবা তালৃত নিজেই বেরুবেন। দাউদ (আ.) বেরিয়ে এলেন, তিনি বললেন 'আমি আছি'। তালৃত তাঁকে যুদ্ধবর্ম পরিয়ে দিলেন, তাঁকে চমৎকার মানিয়েছিল। তালৃত ভীষণ খুশী। তালৃত তাঁর ব্যক্তিগত সব অস্ত্রশন্ত্র তাঁকে পরিয়ে দিলেন। এদিকে দাউদ (আ.) আগমনের সময় তিনটি পাথর নিয়ে এসেছিলেন। দাউদ (আ.) তাঁর শক্তপক্ষকে লক্ষ্য করে একটি পাথর নিক্ষেপ করলেন। তা গিয়ে পড়ে লোকজনের মধ্যে। তারপর নিক্ষেপ করলেন দ্বিতীয়টি। তা—ও গিয়ে পড়ল জালৃতের সেনাবাহিনীর মধ্যে। তৃতীয় পাথরে নিহত হয় অহংকারী জালৃত। এরপর আল্লাহ্ তা 'আলা দাউদ (আ.) তাদের নেতৃত্ব লাভ করলেন। তারা সবাই তাঁর প্রতি আনুগত্য প্রদর্শন করল।

তিনি বললেন, আল্লাহ্ তা'আলা আমার নিকট ওহী প্রেরণ করেছেন যে, অমুক ব্যক্তির সন্তানদের মধ্যে একজন সাহসী লোক আছে, তাকে দিয়ে আল্লাহ্ তা'আলা জাল্তকে হত্যা করাবেন। সে বলল, 'হে আল্লাহর নবী! হ্যা আমার কয়েক ছেলে আছে বটে। এরপর থামের ন্যায় লম্বা–চওড়া বারো জন ছেলে সন্তান নবী (আ.)-এর নিকট হাযির করল। তাদের একজন ছিল সৌন্দর্যে সর্বশ্রেষ্ঠ ও সুদর্শন। তিনি নির্ধারিত শিংটি দিয়ে তাদেরকে পরীক্ষা করতে লাগলেন। কিন্তু শিংটিতে কোন প্রতিক্রিয়া দেখা গেল না। একে একে সবাইকে তিনি পরীক্ষা করলেন। আল্লাহ্ তা'আলা ওহী প্রেরণ করলেন "আকৃতি দেখে আমি লোক মনোনীত করি না, বরং অন্তরের পরিজ্ঞাতা ও পরিপকৃতাই আমার মনোনয়নের চাবিকাঠি।"

নবী বললেন, হে আমার প্রতিপালক! সে তো বলছে তার আর ছেলে সন্তান নেই। আল্লাহ তা'আলা বললেন সে তাহলে মিথ্যা বলছে। নবী (আ.) লোকটিকে ডেকে বললেন, "আল্লাহ্ তা'আলা তো বলছেন আপনার আরো ছেলে সন্তান আছে। সে বলল. হে আল্লাহর নবী! আল্লাহ তা'আলা সত্য বলেছেন. আমার আরো একটি ছেলে আছে। তবে সে সবচেয়ে খাটো ও ক্ষুদ্র। লোক–লজ্জার ভয়ে আমি তাকে জনসমক্ষে আসতে দিই না। তাকে আমি বকরীর পাল দেখাশোনায় নিয়োজত রেখেছি। "এখন সে কোথায়?" নবী (আ.) জিজেস করায় সে বলল, বকরী নিয়ে অমুক পাহাড়ের অমুক স্থানে আছে। নবী (আ.) যাত্রা করলেন। তাঁর তাঁবতে যেতে পথে একটি ঝর্ণা। তিনি দেখলেন সেই ছেলেটি দুটো বকরী ঘাড়ে বহন করে ঝণা পাড়ি দিচ্ছে। বকরী দুটোর গায়ে একটুও পানি লাগছে না। তিনি বললেন, নিঃসন্দেহে এ–ই সেই প্রার্থিত ব্যক্তি। পশুর প্রতি যার এত দরদ মানুষের প্রতি সে নিঃসন্দেহে আরো অধিক দয়া পরবশ হবে। তিনি শিংটি বালকের মাথায় রাখলেন। দেখা গেল তা থেকে পানি বেরুচ্ছে। তিনি বললেন, ভাতিজা। তুমি কি এখানে বিশায়কর কিছু লক্ষ্য করছ? দাউদ (আ.) বললেন, হ্যাঁ, আমি যখন তাসবীহ পাঠ করি, তখন পর্বতগুলো আমার সাথে তাসবীহ পাঠ করে। নেকড়ে বাঘ ও হিংস্ত্র পশুগুলো আমার বকরী পালে আক্রমণ করে মুখে তুলে নিলে আমি গিয়ে তার দু'চোয়াল মুচড়ে ধরে বকরী ছাড়িয়ে নিই। পশুটি কিন্তু আমার উপর রাগ দেখায় না, হুংকার ছাডে না। বালকটির সাথে তাঁর চামড়ার থলিটি ছিল। সে পায়ে হেঁটে চলছিল। তিনটি পাথর এ বলে চিৎকার করছিল যে, দাউদ (আ.) আমাকেই তুলে নিবেন। অপরটি বলছিল, না, আমাকেই নিবেন। তৃতীয় পাথরটি বলছিল, না, তিনি নিবেন আমাকেই। তিনটি পাথরই তিনি তাঁর থলিতে তুলে নিলেন। নবী (আ.)-এর সাথে যখন তিনি আগমন করলেন এবং লোকজন যুদ্ধের জন্যে বেরিয়ে এলো, তখন ন্রী (আ) বললেন, انَّ اللهُ قَدُ بَعَثَ عَلَيْكُمْ طَالُوتَ مَلكًا वललान, انَّ اللهُ قَدُ بَعثَ عَلَيْكُمْ طَالُوتَ مَلكًا তোমাদের জন্যে রাজা করেছেন।"

এ প্রসংগে তাদের সাথে নবী (আ.)-এর যে কথোপকথন হয়েছে, তা আল্লাহ্ তা আলাকুরআন মজীদে উল্লেখ করেছেন।

এরপর ইব্ন যায়দ (র.) সূরা বাকারার ২৪৭, ২৪৮ ও ২৪৯ নম্বর আয়াত পর্যন্ত তিলাওয়াত করলেন এবং বললেন, এ দলের লোকেরা সকলে ঐক্যমতে পৌঁছেছিল এবং তারা ছিল ঐক্যবদ্ধ। তিনি وَنَصُرُنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَفْرِيْنَ 'কাফির সম্প্রদায়ের বিরুদ্ধে আমাদেরকে সাহায্য দান কর" আয়াতাংশ তিলাওয়াত করলেন।

যুদ্ধক্ষেত্রে জালূতের দজোক্তি প্রসংগে ইব্ন যায়দ (র.) বলেন, হাতে তীর-ধন্ক নিয়ে মিশ্র রঙের এক অনারব ঘোড়ায় সওয়ার হয়ে জালূত বেরিয়ে এল যুদ্ধক্ষেত্রে। চ্যালেঞ্জ ছুঁড়ে দিয়ে সে বলল, "কে এগিয়ে আসবে আমার সাথে যুদ্ধ করতে? তোমাদের সেনাপতিকে পাঠিয়ে দাও।" ভয় পেয়ে গেলেন তালূত। তাঁর সৈনিকদেরকে ডেকে বললেন, আমার পক্ষে জালূতকে শায়েন্তা করার কে আছে? 'আমি, আমি,' দাউদ (আ.) উত্তর দিলেন। "তবে এগিয়ে এসো" তালূত বললেন। আপন বর্ম খুলে তিনি দাউদ (আ.)-কে পরিয়ে দিলেন। আলাহ তা আলা আপন শক্তি ফুঁকে দিলেন দাউদ (আ.)-এর মধ্যে।

জালৃত একটি তীর ছুঁড়ল হযরত দাউদ (আ.)-এর প্রতি। হযরত দাউদ (আ.)-এর বর্মে এসে লাগল তীরটি। তাঁর সামান্য ক্ষতিও হয়নি তাতে। তীরটি হাতে নিয়ে ভেঙ্গে ফেললেন তিনি। তিনি বললেন, এবার আমার আক্রমণ গ্রহণ কর। দাউদ (আ.) তাঁর পাথর তিনটিকে ইবরাহীম, ইসহাক ও ইয়াকৃব নামে আখ্যায়িত করেছিলেন। আল্লাহ্ তা 'আলার দরবারে প্রার্থনা করে পাথরগুলোকে একটি পাথরে পরিণত করে দিতে বললেন। আল্লাহ্ তা 'আলা সেগুলোকে একত্রিত করলেন। সেগুলো একটি পাথরে পরিণত হলো। পাথর নিক্ষেপণ–যন্ত্রে তিনি পাথরটি বসিয়ে তা ঘুরাতে লাগলেন নিক্ষেপ করার জন্যে। জালৃত বলল, এ কি। নেকড়ে ও পশু শিকারের ন্যায় তুমি কি আমার দিকে পাথর নিক্ষেপ করবে? আমার সাথে যুদ্ধ করতে হলে তীর–ধনুক নিয়ে প্রস্তুত হও। "এটিই আমি তোমার দিকে ছুঁড়ব এবং এটি দিয়েই আমি তোমাকে হত্যা করব" দাউদ (আ.) বললেন। আপন উক্তি পুনরাবৃত্তি করল জালৃত। হাাঁ, হাাঁ তুমি আমার নিকট নেকড়ের চেয়েও অধম–হীন –তুচ্ছ" বললেন দাউদ (আ.)! তিনি তাঁর যন্ত্র ঘুরাতে লাগলেন। তাতেছিল মহান আল্লাহ্র দেওয়া শক্তি ও ক্ষমতা। আল্লাহ্ তা আলার নির্দেশের ভিত্তিতে তিনি তা নিক্ষেপ করলেন। এক খন্ড মেঘ এসে পাথরটি দ্বারা আঘাত করল জালৃতের দু চক্ষুর মাঝে। দু চক্ষুর মাঝ দিয়ে প্রবেশ করে ঘাড়ের পেছন দিকে বেরিয়ে তার পশ্চাতে অবস্থানরত অনেক সৈন্যকে হত্যা করল। এভাবে আল্লাহ্ তা আলা তাদেরকে পরাজিত করলেন, করলেন পর্যুনস্ত।

৫৭৪৭. ইব্ন জ্রাইজ (র.) হতে বর্ণিত, তিনি বলেন الْمُ اللهُ مُنْتَلِكُمْ اللهُ وَاللهُ مِنْتَلِكُمْ اللهُ وَاللهُ مِنْتَلِكُمْ اللهُ وَاللهُ و

তাফসীরকার মুজাহিদ (র.) বলেন, দাউদ (আ.)-এর পিতা কিছু জিনিসপত্র সহ তাঁকে তাঁর ভাইদের নিকট পাঠিয়েছিলেন। দাউদ (আ.) একটি থলি নিলেন। তাতে তলে নিলেন তিনটি পাথর। পাথরগুলোর নাম রাখলেন ইবরাহীম, ইসহাক ও ইয়াকৃব। ভাষ্যকার ইব্ন জুরাইজ (র.) বলেন, দাউদ (আ.) ছিলেন দর্বল ও অগোছালো লোক। তিনি হেঁটে যেতে লাগলেন। পথ চলতে চলতে পেলেন তিনটি পাথর। "আমাদেরকে আপনার থলেতে তুলে নিন, আমাদের সাহায্যে আপনি জালুতকে হত্যা করতে পারবেন" পাথরগুলো তাঁকে ডেকে বলল। পাথরগুলো তুলে তিনি থলেতে রাখলেন। তিনি শুনছিলেন, থলেতে পাথরগুলোর একটি বলছে, আমি হারূন (আ.)-এর পাথর, আমাকে দিয়ে তিনি অমুক রাজাকে হত্যা করেছেন। দ্বিতীয়টি বলছে, আমি মুসা (আ.)-এর পাথর, আমাকে দিয়ে তিনি অমুক রাজাকে হত্যা করেছেন। তৃতীয় পাথরটি বলছে আমি দাউদ (আ.)-এর পাথর, আমি জালৃতকে হত্যা করব। প্রথম দুটো পাথর তৃতীয়টিকে বলল, দাউদ (আ.)-এর পাথর! জালৃত— হত্যায় আমরা তোমাকে সাহায্য করব। অনন্তর পাথর তিনটি এক পাথরে পরিণত হয়ে গেল। পাথর বলল, হে দাউদ (আ.)। আপনি আমাকে জালূতের দিকে নিক্ষেপ করুন, আমি বায়ুর সাহায্যে জালূতের দিকে এগিয়ে যাব। আল্লাহ্–ই জানেন— কথিত আছে যে, জালতের শিরস্তাণের ওজন ছিল প্রায় নয় মণ পঁচিশ সের (ছ'শ' রিত্ল)। ইব্ন জুরাইজ (র.)-এর বর্ণনা, তাফসীরকার মুজাহিদ (র.) বলেন, দাউদ (আ.) একটি পাথরকে ইবরাহীম, একটিকে ইসহাক এবং একটিকে ইয়াকৃব নামে অভিহিত করেছিলেন। তারপর সে গুলোকে পাথর নিক্ষেপণ–যন্ত্রে স্তাপন করেছিলেন।

ইব্ন জুরাইজ (র.) বলেন, এরপর হযরত দাউদ (আ.) তাল্তের নিকট গিয়ে বললেন, জাল্ত হত্যা-কারীর জন্যে আপনি আপনার রাজত্বের অর্ধেক এবং আপনার মালিকানাধীন সব কিছুর অর্ধেক দেয়ার প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন। আমি যদি তাকে হত্যা করি, তবে আমাকে তা দিবেন কিং অবশ্যই, অবশ্যই দিব, তাল্ত উত্তর দিলেন। অন্যান্য লোকজন বিশেষত দাউদ (আ.)-এর ভাইয়েরা তাঁকে নিয়ে বিদুপ ও হাসাহাসি করছিল।

, জালৃতকে হত্যা করার জন্যে কেউ এগিয়ে এলে তালৃত তার বর্মটি তাকে পরিয়ে দেখতেন। তার গায়ে যথাযথ তাবে মানান ই না হলে তা খুলে নিয়ে লোকটিকে বিদায় করে দিতেন। তালৃতের জন্যান্য বর্মের চেয়ে এটি বড় ছিল। এবার বর্মটি দাউদ (আ.)-কে পরিয়ে-দিলেন। এটি তাঁর দেহে চমৎকার তাবে–মানিয়ে গেল। তাঁকে নির্দেশ দিলেন সম্মুখে অগ্রসর হতে। দাউদ (আ.) অগ্রসর হয়ে এমন একস্থানে দাঁড়ালেন, যেখানে ইতিপূর্বে কেউ দাঁড়ায়নি। তিনি ছিলেন বর্ম পরিহিত। তাঁকে দেখে দয়ার সুরে জালৃত বলল, তুমি তো ছোট্ট ছেলে–তুমি দুর্বল বালক, তোমার প্রতি আমার দয়া হয়, তুমি ফিরে যাও। রাজ, রাজন্যবর্গের কেউ আসুক, আমি তার সাথে যুদ্ধ করব। দাউদ (আ.) উত্তর দিলেন, আল্লাহ্ তা জালার অনুমতিতে আমিই তোমাকে হত্যা করব। তোমাকে হত্যা না করে আমি এ স্থান ত্যাগ করব না। দাউদ (আ.)-এর দৃঢ়তা দেখে জালৃত পূর্ণ শক্তিতে এগিয়ে এলো তাঁকে কাবু করার জন্যে। আল্লাহ্ তা আলার নাম নিয়ে পাথর ছুঁড়লেন হযরত দাউদ (আ.)। দমকা বাতাসে জালৃতের শিরস্ত্রাণ উড়ে গেল। পাথরটি গিয়ে লাগল তার মাথায়। ঢুকে গেল মাথা ভেদ করে ভুঁড়িতে। সে নিহত হলো।

তাফসীরকার মূজাহিদ (র.) বৃলেন, পাথরটি নিক্ষেপের পর তা ভেঙ্গে তেত্রিশ টুকরো হয়ে যায়। তার শিরস্ত্রাণ খসিয়ে দেয় এবং তার পেছনে অবস্থানরত ত্রিশ–হাজার শক্রসেনাকে হত্যা করে। আল্লাহ্ তা'আলা কুরআন মাজীদে ইরশাদ করলেন "وَعَثَلُ دَاؤُدُ جَالُونَ " ( দাউদ হত্যা করল জাল্তকে )।
দাউদ (আ.) তাল্তকে বললেন, প্রতিশ্রুতি পূরণ করুন। —তাল্ত প্রতিশ্রুতি পালনে অস্বীকৃতি জানাল।
তখন দাউদ (আ.) বনী ইসরাঈলের এক শহরে গিয়ে বসবাস করতে লাগলেন। এ সময় তাল্তের মৃত্যু
হলো। তখন বনী ইসরাঈলের লোকজন দাউদ (আ.)-কে তাদের রাজা হিসাবে বরণ করে নিল। তাল্তের
ধন ভান্ডার তাঁর হাতে তুলে দিল। তারা স্বীকার করল যিনি জাল্তকে হত্যা করেছেন, তিনি নিশ্যুই
আল্লাহ্র নবী। আল্লাহ্ তা'আলা বললেন, দাউদ জাল্তকে হত্যা করলে আল্লাহ্ তাকে কর্তৃত্ব ও হিক্মত
দান করলেন এবং যা তিনি ইচ্ছা করলেন তা তাকে শিক্ষা দিলেন।

কুর্নি কুর্নি বিশ্বি । কিন্তু তা'আলা তাকে রাজত্ব ও হিক্মত দিয়েছেন। )-এর ব্যাখ্যায় কেউ কেঁউ বলেছেন, আল্লাহ্ তা'আলা দাউদ (আ.)-কে দান করেছেন তালতের রাজত্ব ও শামুঈল (আ.)-এর নবৃওয়াত।

৫৭৪৮. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত, তিনি বলেছেনঃ তালতের মৃত্যুর পর দাউদ (আ.) বাদশাহ হয়েছেন এবং আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে নবী বানিয়েছেন। وَأَنْ اللّهُ الْمَالُونَ وَعَلّمَ اللّهُ الْمَالُونَ وَعَلّمَ وَعَلّمَ اللّهُ الْمَالُونَ وَعَلّمَ أَنْ اللّهُ الْمَالُونَ وَعَلّمَ أَنْ اللّهُ الْمَالُونَ وَعَلّمَ اللّهُ الْمَالُونَ وَعَلّمَ اللّهُ الْمَالُونَ وَعَلّمَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللللللللللّهُ اللللل

আল্লাহ তা'আলার বাণী ঃ

সুরা বাকারা ঃ ২৫১

وَ لَوْلاَ دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لَّفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَلَٰكِنَّ اللَّهَ ذُقْ فَضْلٍ عَلَى الْعُلَّمِيْنَ -

অর্থঃ ( আল্লাহ্ যদি মানব জাতির একদলকে অন্য দল দারা প্রতিহত না করতেন, তবে পৃথিবী বিপর্যস্ত হয়ে যেত। কিন্তু আল্লাহ্ জগতসমূহের প্রতি অনুগ্রহশীল (২ ঃ ২৫১)।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী বলেন, এর অর্থ আল্লাহ্ তা'আলা যদি একদল মানুষ দারা অর্থাৎ তাঁর অনুগত ও তাঁর প্রতি ঈমান আনয়নকারী জনগণ দারা অপর দল মানুষকে তথা তাঁর অবাধ্য ও তাঁর সাথে শিরককারী লোকদেরকে প্রতিহত না করতেন।

শর্তব্য যে, জালূতের বিরুদ্ধে যুদ্ধের দিনে তালূতের সৈন্যদের মধ্যে যারা পানি পান করে কুফরী ও শ্বাধ্যতার বশবর্তী হয়ে যুদ্ধে যেতে অপারগতা প্রকাশ করেছিল, আল্লাহ্র প্রতি অবিচল আস্থা স্থাপনকারী ও ধৈর্যশীল সৈনিকদের দ্বারা আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে প্রতিহত করেছেন। অথচ সূচনাতে তিনি তাদের দ্'আ কবৃল করেছিলেন, যখন তারা আল্লাহ্র পথে জিহাদের জন্যে একজন রাজা প্রেরণের প্রার্থনা জানিয়েছিল। এভাবে যদি আল্লাহ্ তা'আলা ঈমানদারদের দ্বারা কাফিরদেরকে প্রতিহত না করতেন, তবে পৃথিবী বিপর্যস্ত হয়ে যেত। দিল্লাই তা'আলা সমানদারদের দ্বারা কাফিরদেরকে প্রতিহত না করতেন, তবে হয়ে যেত। ফলে পৃথিবী হয়ে পড়ত বিপর্যস্ত। কিন্তু আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর সৃষ্টিজগতের প্রতি দ্য়াবান ও অনুগ্রহশীল। তাই তিনি প্রতিহত করেন তাঁর পুণ্যবান সৃষ্টি দ্বারা পাপাচারী সৃষ্টিকে, অনুগত দ্বারা অবাধ্য সৃষ্টিকে এবং মু'মিন দ্বারা কাফিরকে।

আয়াতে রাসূলুল্লাহ্ (সা.)-এর যুগের মুনাফিক ও কাফিরদের জন্যে ঘোষণা রয়েছে যে, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ও অর্ন্ডদৃষ্টি সম্পুন্ন মু'মিনদের ঈমানের বদৌলতে আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে তাৎক্ষণিক শাস্তি থেকে রক্ষা করছেন। আর আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর শক্রু ও রাসূলের শক্রুদের বিরুদ্ধে যে প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন ইহকালে তাৎক্ষণিক সাহায্য প্রদান ও আথিরাতে জান্নাত তৈরির মাধ্যমে তা পালন করে যাচ্ছেন।

তাফসীরকারগণের একটি দল আমাদের বক্তব্যের অনুরূপ তাফসীর করেছেন। যারা এমত পোষণ করেনঃ

৫৭৪৯. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। আল্লাহ্ তা'আলার বাণীঃ وَلَوْلاَ دُفَعُ اللّٰهِ النَّاسَ بَعْضُهُمْ بِبَعْضُ وَلَكُونَ اللّهَ وَاللّٰهِ النَّاسَ بَعْضُهُمْ بِبَعْضَ وَاللّٰهِ الْعُلَمِينَ وَالْاَرْضُ وَالْكُنَّ اللّٰهَ ذُو فَضُلّ عَلَى الْعُلَمِينَ وَلاَ اللّهَ الْعُلَمِينَ وَالْاَرْضُ وَالْكُنَّ اللّهَ ذُو فَضُلّ عَلَى الْعُلَمِينَ وَ ( আল্লাহ্ यि মানবজাতির একদলকে অন্যদল দারা প্রতিহত না করতেন, তবে পৃথিবী বিপর্যন্ত হয়ে যেত। কিন্তু আল্লাহ্ জগতসমূহের প্রতি অনুগ্রহশীল।)-এর ব্যাখ্যায় তিনি বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা পুণ্যবানদের বদৌলতে পাপীদের থেকে যদি অকল্যাণ প্রতিহত না করতেন এবং অন্যান্য লোকজনের একদলের উসিলায় যদি অপর দলকে রক্ষা না করতেন, তবে পৃথিবীর অধিবাসিগণ ধ্বংস হয়ে পৃথিবীটাই বিপর্যন্ত হয়ে যেত।

৫৭৫০. মুজাহিদ(র.) থেকে অন্যসূত্রে বর্ণিত, আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় তিনি বলেন, পুণ্যবানগণের উসিলায় যদি পাপীদের থেকে অমঙ্গল প্রতিহত না করতেন এবং অন্যান্য লোকের একদলের উসিলায় যদি অপর দল থেকে অকল্যাণ প্রতিহত না করতেন, তবে পৃথিবীর সকল অধিবাসীই ধ্বংস হয়ে যেত।

৫৭৫১. আবৃ মুসলিম (র.) থেকে বর্ণিত তিনি বলেন। আমি হযরত আলী (রা.)-কে বলতে শুনেছি, তিনি বলছিলেন, মুসলিমগণ যদি না থাকত, তবে তোমরা সবাই ধ্বংস হয়ে যেতে।

্ ৫৭৫২. রবী' (র.) হতে বর্ণিত, তিনি আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, পৃথিবী বিপর্যস্ত হয়ে যেত অর্থাৎ পৃথিবীতে বসবাসকারী সবই ধ্বংস হয়ে যেত।

৫৭৫৩. হযরত আবদুল্লাহ্ ইব্ন উমর (রা.) থেকে বর্ণিত তিনি বলেন, হযরত রাস্লুল্লাহ্ (সা.) ইরশাদ করেছেন, একজন পুণ্যবান মু'মিনের উসিলায় আল্লাহ্ তা 'আলা তার প্রতিবেশী একশৃত পরিবারকে বিপদাপদ থেকে রক্ষা করেন। এরপর ইব্ন উমর (রা.)— وَلَوْلاَ دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضُهُمْ بِبَعْضٍ ضَالْكَرُضُ فَاللَّهِ النَّاسَ الْعَسَدَتِ الْكَرُضَ لَا اللَّهِ النَّاسَ الْعَسَدَتِ الْكَرُضَ لَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللللللّ

৫৭৫৪. হযরত জাবির ইব্ন আবদুল্লাহ্ (রা.) বলেন, হযরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ইরশাদ করেছেন, একজন পুণ্যবান মুসলিম ব্যক্তির উসিলায় আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর ছেলেমেয়ে, নাতি—নাতিনীকে তার পাড়ার লোকদেরকে এবং পার্শ্ববর্তী পাড়ার লোকদেরকে পুণ্যবান বানিয়ে দেন। এ মুসলিম ব্যক্তি যতদিন তাদের মধ্যে অবস্থান করে, ততদিন তারা আল্লাহ্র হিফাযতে থাকে। ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, 'আলামীন (المَالَمِيْنَ) শব্দের তাফসীর আমরা ইতিপূর্বে উল্লেখ করেছি।

এক পক্ষ পড়েছেন مَنْ الله ( প্রতিহতকরণ ) যেহেতু আল্লাহ্ তা'আলা একাই মানুষের বিপদাপদ প্রতিহত করেন। এমন নয় যে, প্রতিহত করেণে কেউ তাঁকে বাধা দেয় তারপর তিনি জয়ী হন। অপরপক্ষ পড়েছেন ا এমন নয় যে, প্রতিহত করণে কেউ তাঁকে বাধা দেয় তারপর তিনি জয়ী হন। অপরপক্ষ পড়েছেন ا প্রতিহত করণে তিনি জয়ী হন।" এ পক্ষের যুক্তি হলো, আল্লাহ্ তা'আলার শক্র কাফির – মুশারিকরা আল্লাহ্র প্রতি তাদের শক্রতার বশবতী হয়ে তাঁর দীনের অনুসারীদের প্রতি, তাঁর ওলী –আউলিয়া ও বন্ধুগণের প্রতি এবং তাঁর অনুগত ও মু'মিন বান্দাদের প্রতি শক্রতা পোষণ করে থাকে এবং নিজেদের অজ্ঞতা, বাতিল ও অসারতা দারা দীনদার, ইবাদাতকারী ও মু'মিনদেরকে প্রতিহত করতে চায়। কিন্তু আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর আউলিয়া থেকে, অনুগত ও মু'মিনদের থেকে তাদেরকে প্রতিহত করেন, প্রতিরোধে জয়ী হন।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন— আমার মতে উভয় পাঠরীতির মাঝে অর্থগত কোন তারতম্য নেই। যেহেতু জালৃত ও তার সেনাবাহিনী তালৃত ও তার সেনাবাহিনীর বিরুদ্ধে লড়াই করতে গিয়ে প্রকৃত পক্ষে আল্লাহ্র সৈনিকদের বিরুদ্ধে লড়াই করতে গিয়েছিল আর তা ছিল প্রকারান্তরে আল্লাহ্র বিরুদ্ধে লড়াই করা ও জয়ী হওয়ার প্রচেষ্টা। আল্লাহ্ তা'আলা সাহায্যের প্রতিশ্রুতিপ্রাপ্ত তাঁর বন্ধুদের থেকে জালৃত ও তার বাহিনীকে প্রতিহত করেছেন এবং তাতে জয়ী হয়েছেন।

আল্লাহ্ তা'আলার বাণীঃ

٥ (٢٥٢) تِلْكُ اللهُ اللهِ نَتْلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ، وَإِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ

২৫২. এ সমস্ত আল্লাহ্র আয়াত, আমি তোমার নিকট তা যথাযথভাবে আবৃত্তি করছি, নিশ্যুই তুমি রাস্লগণের অন্যতম।

वी تُلُكُ أَيْتُ اللّٰهِ – هِ مِثْلُكُ أَيْتُ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন— على المنابق ( এসব আল্লাহ্র আয়াত ) এ আয়াত দ্বারা উদ্দেশ্য উপরোল্লিথিত আয়াতগুলো, যাতে ব্যক্ত হয়েছে মৃত্যু ভয়ে ভীত আবাসভূমি পরিত্যাগকারী লোকদের কথা, মৃসা (আ.)-এর পরবর্তী লোকদের কথা যারা নিজেদের নবীর নিকট রাজা আনয়নের অনুরোধ জানিয়েছিল। 'আল্লাহ্র আয়াত' মানে আল্লাহ্র দলীলসমূহ, ঘোষণাসমূহ ও প্রমাণসমূহ। আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, হে মৃহামাদ (সা.)। পলায়নরত হাযার হাযার মানুষকে এক মৃহুর্তে মৃত্যু দেওয়া, এরপর পুনরুজ্জীবিত করা, রাজ পরিবারের তো নয়ই, বরং চর্মকার কিংবা সাকী পরিবারের হওয়া সত্ত্বেও তাল্তকে ইসরাঈলীদের রাজা বানানো, আবার আমার অবাধ্য হওয়ায় তা ছিনিয়ে নেওয়া, আমার অনুগত হওয়ায় দাউদ (আ.)-কে সে রাজ্য প্রদান করা, তাল্ত বাহিনী সংখ্যায় সল্ল হওয়া সত্ত্বেও

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) - ৩

আমার সাহায্যের প্রেক্ষিতে জালুতের বিশাল ও শক্তিশালী বাহিনীকে পরাভূত করা সম্পর্কে আমার কুদরত ও শক্তির যে সকল নিদর্শন আমি আপনাকে জানিয়েছি এগুলো হলো দলীল ও প্রমাণ সে সকল লোকের বিরুদ্ধে, যারা আমার নিয়ামত ও অনুগ্রহ অস্বীকার করেছে, আমার নির্দেশ অমান্য করেছে এবং আমার রাসূলকে প্রত্যাখ্যান করেছে। এগুলো প্রমাণ কিতাবী দু'জাতি তথা ইয়াহুদী ও খৃষ্টানদের বিরুদ্ধে। যারা আমার রাসূলকে প্রত্যাখ্যান করেছে অথচ তারা জানে যে, এসকল অজানা তথ্য ও ইতিহাস, যা আমি আপনাকে অবহিত করছি সব সত্য, এগুলোর কোনটিই আপনি অনুমান ভিত্তিক বলেননি। কিংবা বানিয়ে বলেননি। আপনি তো গতানুগতিক শিক্ষা নেননি, যাতে তারা সন্দেহ করতে পারে এবং দাবী করতে পারে যে, তাদের কোন কিতাব থেকে আপনি তা পাঠ করেছেন, জেনেছেন। এ সবই আমার প্রমাণাদি, যা আমি আপনার নিকট আবৃত্তি করছি সুদৃঢ় সত্য সহকারে। প্রকৃত তথ্য থেকে এতে কোন অতিরঞ্জন নেই, নেই কোন পরিবর্তন ও বিকৃতি।

"হে মুহামাদ (সা.)! আপনি তো রাস্লগণের মধ্যে অন্তর্ভূক্ত। অর্থাৎ আপনি রাস্ল, আপনার থেয়াল —খুশীর বিরুদ্ধে আমার আনুগত্যে আমার সন্তুষ্টিকে প্রাধান্য দানে অবিচল। এক্ষেত্রে আপনার পথ হলো আপনার পূর্বেকার রাস্লগণের পথ, যারা আমার নির্দেশের উপর অটল থাকত, নিজেদের ইচ্ছার বিপরীতে আমার সন্তুষ্টিকে প্রাধান্য দিত, নিজেদের খেয়ালখুশী ও পার্থিব লোভ—লালসা তাদেরকে সত্যচ্যুত করতে পারেনি। পক্ষান্তরে তালুতের মনস্কামনা ও আমার বন্ধুদের জন্যে প্রস্তুত্বত নিয়ামতরাজির বিপরীতে তার রাজত্বকে প্রাধান্য দেওয়া তাকে সত্যচ্যুত করেছিল। হে মুহামাদ (সা.)! আপনি তো আমার নির্দেশ ও বিধানকে সর্বদাই প্রাধান্য দিয়ে যান, যেমনি আপনার পূর্ববর্তী রাসূলগণ প্রাধান্য দিয়েছিলেন আমার নির্দেশকে।

আল্লাহ তা'আলার বাণী ঃ

(٢٥٢) تِلْكَ الرَّسُلُ فَضَّلْنَا بَحْضَهُ مُرَعَظَ بَعْضِ مر مِنْهُمْ مَّنْ كُلَّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجْتِ وَاتَيْنَا عِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَةِ وَايَّكُنْهُ بِرُوْجِ الْقُكُسِ وَلَوْ شَاءَ اللهُ مَا اقْتَتَلَ اللهُ مَا اقْتَتَلَ اللهُ مَا أَتْتَتَلَ اللهُ مَنْ بَعْلِهِمْ مِّنْ بَعْلِهِمْ مِّنْ بَعْلِ مَا جَاءَتُهُمُ الْبَيِّنَةُ وَلِكِنِ اخْتَلَفُوا فَمِنْهُمْ مَّنْ أَمَنَ وَمِنْهُمُ مَّنَ كَفُر وَلَوْ شَاءً اللهُ مَا اقْتَتَلُوا اللهُ يَفْعَلُ مَا يُرِينُ ٥ مَن وَمِنْهُمْ مَن اللهُ مَا اقْتَتَلُوا اللهُ مَا اللهُ يَفْعَلُ مَا يُرِينُ ١٥٠

২৫৩. এই রাস্লগণ, আমি তাদের মধ্যে কাউকে কারো উপর শ্রেষ্ঠত্ব দিয়েছি। তাদের মধ্যে এমন কেউ রয়েছে যাঁর সাথে আল্লাহ তা'আলা কথা বলেছেন, আবার কাউকে উচ্চ মর্যাদায় উন্নীত করেছেন। মারইয়াম—তনয় ঈসাকে স্পষ্ট প্রমাণ প্রদান করেছি ও পবিত্র আত্মা ছারা তাঁকে শক্তিশালী করেছি। আল্লাহ ইচ্ছা করলে তাদের পরবর্তীরা তাদের নিকট স্পষ্ট প্রমাণ সমাগত হবার পর পারস্পরিক যুদ্ধ—বিগ্রহে লিপ্ত হতো না। কিন্তু তাদের মধ্যে মতভেদ ঘটল। ফলে, তাদের কতক বিশ্বাস করল এবং কতক কুফরী করল। আল্লাহ ইচ্ছা করলে তারা পারস্পরিক যুদ্ধ—বিগ্রহে লিপ্ত হতো না। কিন্তু আল্লাহ্ যা ইচ্ছা তা করেন। কাফিররাই জালিম।

#### নবীগণকে পরস্পরের উপর শ্রেষ্ঠত প্রদান

আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, "অত্র আয়াতের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন যে, এই কয়েকজন রাসূল যাদের ঘটনা এই সূরায়ে বর্ণিত হয়েছে, যেমন মুসা (আ.) ইব্ন ইমরান, ইবরাহীম (আ.), ইসহাক (আ.), ইয়াকৃব (আ.), শামুঈল (আ.), দাউদ (আ.), আরো অন্য সব নবী–রাসূল(আ.) যাঁদের কথা এ সূরায় বর্ণনা করা হয়েছে, তাঁদের মধ্যে কাউকে কারোর উপর শ্রেষ্ঠত্ব দিয়েছি। তাঁদের মধ্যে এমন কেউ রয়েছেন যার সাথে আমি কথা বলেছি যেমন মূসা (আ.), আবার কাউকে অনোর চেয়ে অধিক উচ্চ মর্যাদায় ও সম্মানে ভূষিত করেছি।

হাাবা এ মত পোষণ করেনঃ

৫৭৫৬. মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ হাদীস বর্ণিত হয়েছে।

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) জারো বলেছেন, "আমার উপরোক্ত উক্তির সত্যতা প্রমাণের জন্যে হযরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.)-এর নিম্ন বর্ণিত হাদীদটি সমধিক প্রসিদ্ধ।

৫৭৫৭. নবী সাল্লাল্লাহু আলায়াহি ওয়া সাল্লাম ইরশাদ করেছেন, "আমাকে পাঁচটি বিশেষ বৈশিষ্ট্য দেয়া হয়েছে, যা আমার পূর্বেকার অন্য কোন নবী (আ.)-কে দান করা হয়নি। তা হচ্ছে ঃ

প্রথমতঃ লাল, কালো অর্থাৎ আরব ও অনারব সকলের জন্যে আমি নবী হিসাবে প্রেরিত হয়েছি।

**দিতীয়ত ঃ** দৃশমনের জন্তরে আমার ভয়ভীতি সঞ্চার করে দিয়ে আমাকে সাহায্য—সহায়তা করা হয়েছে। কাজেই এক মাসের পরিভ্রমণের দূরত্বে অবস্থিত থেকেও দৃশমনরা আমাকে ভয় করতো এবং আমার ভয়ে তারা শংকিত হয়ে পড়তো।

্তুতীয়ত ঃ আমার ও আমার উত্মতের জন্যে আল্লাহ্র পৃথিবীর সর্বত্র মসজিদের যোগ্য স্থান কিংবা পবিত্র স্থান বলে আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা দিয়েছেন।

চতুর্থতঃ আমার ও আমার উন্মতের জন্যে গনীমতের মাল ভক্ষণ করা বৈধ করা হয়েছে। অথচ আমার পূর্বে কারোর জন্যে তা বৈধ করা হয়নি।

পঞ্চমত ঃ আমাকে বলা হয়েছে, তুমি যা চাইবে তাই তোমাকে দান করা হবে। তারপর আমি সে দানকে উন্মতের জন্যে শাফায়াত বা সুপারিশের রূপদান করেছি। হযরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.) নিজের উন্মতদেরকে সম্বোধন করে ইরশাদ করেন, "তারপর এটা তোমাদের মধ্যে যারা আল্লাহ্ তা'আলার সাথে কাউকে অংশীদার করেনি, তারাই তা আল্লাহ্ চাহেতো অর্জন করতে পারবে।"

পরবর্তী আয়াতাংশ وَ اٰتَيْنَا عِيْسَى اٰبْنَ مَرْيَمَ الْبَيْنَاتِ وَاَيَّدُنَاهُ بِرُوْحِ الْقَدُسِ —এর তাফসীর সম্পর্কে ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন "এ আয়াতাংশের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করেন যে, 'আমি মারইয়াম—তনয় ঈসা (আ.)— কে কতিপয় নিদর্শন প্রদান করেছি এবং কতগুলো প্রকাশ্য প্রমাণ ও অকাট্য দলীলের মাধ্যমে— যেমন কুষ্ঠ ও শ্বেতরোগের আরোগ্য লাভ এবং মৃতকে জীবিত করে তোলার ন্যায় অলৌকিক ক্ষমতা প্রদানের বিষয়াদির মাধ্যমে তাঁর নবৃওয়াতকে

সুপ্রমাণিত করেছি। এর পূর্বে আমি তাঁকে ইনজীল কিতাব প্রদান করেছি এবং তাঁর উপর যা কিছু ष्णेतिशर्य कर्তवा शिक्षांत कर्ता श्राह भविक्षूरे এ কিতাবের মধ্যে লিপিবৃদ্ধ করে দিয়েছি। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, وَاتَيْنَا عِيشَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَآيَدْنَاهُ بِرُوْحِ الْقُدُسِ अर्था९ "মারইয়াম–তনয়" ঈসা (আ)-কে স্পষ্ট প্রমাণ প্রদান করেছি ও পবিত্র আত্মা দারা তাঁকে আমি শক্তিশালী করেছি।"

ইমাম আবু জা'ফর মুহামাদ ইবৃন জারীর তাবারী (র.) বলেন, "পবিত্র আত্মা বলে এখানে জিবরাঈল (আ.) – কে বুঝানো হয়েছে।" তিনি আরো বলেন. "পবিত্র আত্মার" অর্থ নিয়ে উলামা কিরামের মধ্যে যে মতানৈক্য রয়েছে, তা আমি সবিস্তারে এ তাফসীরের অন্যত্র বর্ণনা করেছি। তাই এখানে তার দ্বিরুক্তি প্রয়োজন নেই।

अतुवर्जी षाग्नाठाश्रम षान्नाइ ठा'षाना देतगाम करतरहन ह أَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَتَلَ الَّذِيْنَ مِنْ بَعْدِ هِمْ ু مِنْ بَعْدِ مَا جَا عَتْهُمُ الْبَيِّنَاتِ ( অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলা ইচ্ছা করলে তাঁদের পরবর্তীরা তাদের নিকট স্পষ্ট প্রমাণ সমাগত হ্বার পর পারস্পরিক যদ্ধ–বিগ্রহে লিগু হতো না। )

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, "মহান আল্লাহ্ এ আয়াতের মাধ্যমে এ সত্যটি উপস্থাপন করেছেন, যে সকল নবী–রাসূল (আ.)-কে আল্লাহ্ তা'আলা উচ্চ মর্যাদায় উন্নীত করেছেন ও তাঁদের কাউকে কারোর থেকে অধিক মর্যাদাবান করেছেন বলে প্রশংসা করেছেন, তাদের ও মারইয়াম–তনয় ঈসা (আ.)-এর আগমনের পর আল্লাহ তা'আলা ইচ্ছা করলে তাদের পরবর্তীরা পারস্পরিক যুদ্ধ–বিগ্রহে লিপ্ত হতো না। কেননা, তাদের নিকট এরূপ সাবধান বাণী সম্বলিত আল্লাহ তা'আলারনিদর্শনাদিএসেছে, যা শুধুমাত্র আল্লাহ্ তা'আলা কর্তৃক সঠিক পথে পরিচালিত ও অনুমতিপ্রাপ্ত সৌভাগ্যবান সৎপথে গমনেচ্ছুদের জন্যে সুনির্ধারিত।" তিনি আরো বলেছেন, "অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত নিদর্শন দারা আল্লাহ তা'আলার এমন নিদর্শনগুলোকে বুঝানো হয়েছে, যেগুলো তাদের জন্য সত্য ও সত্যের পথকে সুস্পষ্ট করে দিয়েছে।"

আবার কেউ কেউ বলেছেন, "এ আয়াতাংশে তথা مِنْ بَعْدِهِمُ –এ উল্লিখিত "بَعْدِ" শন্দের পর " 🏊 " সর্বনামটি দ্বারা হযরত মূসা (আ.) ও হযরত ঈ্সা (আ.)-কে বুঝানো হয়েছে।" উপরোক্ত অভিমতের সমর্থনে বক্তব্য ঃ

﴿ وَهُمُ اللَّهُ مَا اقْتَدَالُهُ مَا اقْتَدَالُ مُ الْقَدَدَ لَ ﴿ وَهُمُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ مَا اقْتَدَالُ مُ الْمُعَامِ اللَّهُ مَا اقْتَدَالُ مُ اللَّهُ مَا اقْتَدَالُ مُ اللَّهُ مَا اقْتَدَالُ مُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّالِي اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِي اللَّهُ مِنْ اللَّالِي مُلْعُلِّ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّ وَ الَّذَيْنَ اللهِ اللَّهُمُ الْبَيِّنَاتُ আয়াতাংশ مِنْ بَعْدِهِمْ مَنْ بَعْدِ مُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

﴿ ٩٤٥. عِنْ اَلْتُمَا الْتُتَكَا اللَّهُ مَا الْتَتَكَا اللَّهُ مَا اللَّهُو হয়েছে।

আল্রাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন ঃ

সরা বাকারা ঃ ২৫৩

وَلَٰكِنِ اخْتَلَفُوا فَمِنْهُمْ مَّنْ أَمَنَ وَمِنْهُمْ مَّنْ كَفَرَ وَلَوْشَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَتَلُوا وَلَكِنَّ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يُريدُ . (কিন্তু তাদের মধ্যে মতভেদ ঘটল। ফলে, তাদের কতক বিশ্বাস করল এবং কতক কৃফরী করল। আল্লাহ্ ইচ্ছা করলে তারা পারস্পরিক যুদ্ধে লিগু হতো না; কিন্তু আল্লাহ্ যা ইচ্ছা তাই করেন। (২ঃ২৫৩)

ইমাম ইবৃন জারীর তাবারী (র.) বলেন, "এ আয়াতাংশের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, "যখন পরবর্তী উন্মতের নিকট নরহত্যা ও মতভেদ নিষিদ্ধ ঘোষণা করে মহান আল্লাহর তরফ থেকে ফরমান জারী হলো এবং আল্লাহ্ তা'আলার একত্ববাদ, রাসূলগণের রিসালাত ও আল্লাহ্ তা'আলার প্রেরিত কিতাব তথা ওহীর যথার্থতার সপক্ষে অকাট্য দলীল– প্রমাণাদি নাযিল করা হলো, আর নবী–রাসুলগণের প্রেরণের পর আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে এ সম্পর্কে যুদ্ধ–বিগ্রহ থেকে বিরত রাখার ইচ্ছা করলেন, তথনি তাদের কেউ কেউ আল্লাহ্ তা'আলা ও তাঁর নির্দশনগুলোকে অস্বীকার করলো, আবার কেউ কেউ এগুলো মেনে নিল। এ সম্পর্কে আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করেন যে, আল্লাহ্ তা'আলা ও তাঁর নিদর্শনগুলোকে অশ্বীকার করার মানসে পরবর্তী উমতেরা তাদের স্বেচ্ছাকৃত ভূল—ভ্রান্তি সহন্ধে অকাট্য যুক্তি ও দলীলের মাধ্যমে অবহিত হবার পরও তারা কৃফরী ও যাবতীয় পাপকার্যে লিগু হয়েছিল। তারপর আল্লাহ তা'আলা তাঁর বান্দাদেরকে জানিয়ে দিয়েছেন যে. যদি আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে নিজ ক্ষমতা ও দয়া প্রদর্শনের মাধ্যমে পাপের কাজ থেকে বিরত রাখার ইচ্ছা করতেন, তাহলে তারা যে যুদ্ধ-বিগ্রহের মধ্যে লিপ্ত হয়েছে এবং মতভেদের আশ্রয় নিয়েছে, তারা তা কোন দিনও করতো না। কিন্তু আল্লাহ্ তা'আলা যা ইচ্ছা তাই করেন। যাকে তাঁর বশ্যতা স্বীকার ও তারপর দৃঢ় বিশ্বাস স্থাপনের তাওফীক প্রদান করেন, সে তাঁর প্রতি ঈমান আনেন ও তাঁর বাধ্য হন। আর যাকে তিনি অপমান ও লাঞ্ছিত করতে চান. সে তাঁকে অবিশ্বাস করে ও তাঁর অবাধ্য হয়ে যায়।

আল্রাহ তা'আলার বাণীঃ

( ٢٥٤ ) يَاكِيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوْآ اَنْفِقُوا مِمَّارَزَقُنْكُمْ مِّنْ قَبْلِانَ يَاأَتِي يَوْمُ لَا بَيْعُ فِيهِ وَلاخُلَّةً - وَلاَشْفَاعَةُ مَ وَالْكِفِي وَنَ هُمُ الظَّلِمُونَ o

২৫৪. হে মু'মিনগণা আমি যা তোমাদেরকে দিয়েছি, তা হতে তোমরা ব্যয় করো, সেদিন আসবার পূর্বে যেদিন ক্রয়-বিক্রয়, বন্ধুত্ব এবং সুপারিশ থাকবে না এবং কাফিররাই জালিম।

"আল্লাহ্তা'আলা এ আয়াতের মাধ্যমে ইরশাদ করেছেন, "হে মু'মিনগণ তোমরা আমার দেয়া সম্পদ থেকে মহান আল্লাহ্র পথে দান–খয়রাত ও ব্যয় করো এবং তোমাদের সম্পদে তোমাদের উপর আমি যে অংশ দান করা নির্ধারণ করেছি, তা যথাযথ আদায় করো।"

আল্লাহ্ পাকের দেয়া সম্পদ থেকে দান কর ঃ

৫৭৬০. হযরত ইব্ন জুরাইজ (র.)–ও এ আয়াতের তাফসীর অনুরূপ করেছেন। এ সম্পর্কে নিম্নে বর্ণিত হাদীস প্রণিধানযোগ্য ঃ

হ্যরত ইব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত, তিনি এ আয়াত أَنَفْقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاكُمُ —এর ব্যাখ্যায় বলেন, "এর অর্থ 'হে মু'মিনগণ! তোমাদের আমি যা দান করেছি, তা থেকে তোমরা ফরয যাকাত ও নফল সাদকা হিসাবে দান—খয়রাত করো। এমন দিন আসার পূর্বে, যেদিন কোন ক্রয়—বিক্রয়, বন্ধুত্ব কিংবা সুপারিশের অবকাশ থাকবে না।

আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন, এ পথিবীতে তোমাদের সম্পদ থেকে মহান আল্লাহ্র পথে ব্যয় করে, গরীব–মিসকীনকে দান–খয়রাত করে এবং মহান আল্লাহর নির্ধারিত ফর্য যাকাত আদায় করে মহান আল্রাহর কাছে নিজেদের জনো সম্পদ সঞ্চয় করো। যতদিন পর্যন্ত এরূপ লাভজনক ক্রয়–বিক্রয়ের সুযোগ থাকে, আল্লাহ্র প্রিয়তম বান্দাদের জন্যে সুরক্ষিত মান–মর্যাদাকে পার্থিব সম্পদ দারা নিজেদের জন্যে খরিদ করে নাও। সম্পদ থেকে এরূপ ব্যয় করতে আমিই তোমাদের নির্দেশ দিয়েছি ও এ কাজের জন্য আমিই তোমাদেরকে আহবান করেছি। এরূপ কাজটি এরূপ দিন আসার পূর্বেই সম্পাদন করে নাও. যেদিন তোমরা এখন পৃথিবীতে আল্লাহর নির্দেশ ও আহবানের পরিপ্রেক্ষিতে যা কিছু সম্পদ ব্যয় করার সামর্থ্য রাখ, সেরূপ সমর্থ হবে না। কেননা, ঐ দিনটি হবে পুরস্কার ও ছওয়াব কিংবা শাস্তি পাবার দিন। অন্যদিকে সেই দিনটি কোন কিছ অর্জন, কাজ, ইবাদত বা পাপের কাজ সম্পন্ন করার দিন নয়। কাজেই তারা ঐ দিন সম্পদ ব্যয়ের মাধ্যমে কিংবা আল্লাহ তা আলার ইবাদত করার উদ্দেশ্যে কোন কাজ সম্পাদন করার মাধ্যমে মর্যাদাবান ওলীগণের মর্যাদা লাভ করতে সমর্থ হবে না। তারপর আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে পুনরায় শরণ করিয়ে দিয়ে বলেন, "এ দিনটিতে সম্পদ ব্যয় করে আল্লাহ্ তা'আলার সন্তুষ্টি অর্জন এবং মর্যাদা লাভের কোন সুযোগ থাকবে না। কেননা, সেদিন কোন সম্পদই কারোর অধিকারে থাকবে না। সেদিন দুনিয়ার ন্যায় কোন প্রকার লাভজনক বন্ধুত্বও থাকবে না। দুনিয়ায় কেউ বিপদে পড়লে অথবা শক্র দ্বারা আক্রান্ত ২লে তখন বন্ধু–বান্ধব এসে তাকে সাহায্য করতে পারত বা বিপদমুক্ত করতে পারত। কিন্তু সেই দিন তার জন্য এরূপ কোন সযোগই থাকবে না। এ ধরনের স্যোগ থেকে আল্লাহ তা'আলা তাদের নিরাশ করে দেবেন। কেননা, কিয়ামতের দিবসে একে অন্যকে আল্লাহ্র আদেশ ও অনুমতি ব্যতীত সাহায্য করতে পারবে না। বরং পারস্পরিক বন্ধুরা একে অন্যের দুশমন হয়ে যাবে। তবে মুক্তাকিগণ আল্লাহ্র অনুমতি সাপেক্ষে একে অন্যের সাহায্য করতে পারবে। যেমন আল্লাহ্ তা'আলা কুরুআনুল করীমের অন্যত্র ইরুশাদ করেছেন। এরূপে তাদেরকে আরো সংবাদ দিয়েছেন যে, দুনিয়াতে যেরূপ তাদের সম্পদ ব্যয় করে, বন্ধু-বান্ধবদের প্রতি সাহায্যের হাত বাড়িয়ে একে অন্যের প্রতি দয়া–দাক্ষিণ্য দেখাতে পারত এরূপ সুযোগ আর আজকের দিনে নেই। দুনিয়াতে যেরূপ তাদের সুপারিশকারী ছিল, আজ তাদের জন্যে সেরূপ কোন সুপারিশকারী নেই। দুনিয়াতে তারা একজন অন্যজনকে পড়শী, আত্মীয়তা, বন্ধুত্ব কিংবা অন্য কিছুর খাতিরে সাহায্য-সহায়তা ও সুপারিশ করত, আজ এসব সুযোগ বিনষ্ট হয়ে গেছে। যেমন আল্লাহ্ তা'আলা কুরআনুল করীমের অন্যত্র যথা ( ২৬ ঃ ১০১ ও ১০২ ) সংবাদ দিয়েছেন, مَدْيْق حَمْيْم وَرُشَافِعِينَ وَلاَ صَدَرْية وَمَمْيم ( অর্থাৎ যখন আল্লাহ্র দুশমনগণ আখিরাতে দোযখবাসী হবে, তখন তারা আফসোস করে বলবে, "পরিণামে আমাদের কোন সুপারিশকারী নেই এবং কোন সহৃদয় বন্ধও নেই।")

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহাম্মদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, "উল্লেখিত আয়াতটি সুপারিশ সস্বন্ধে বর্ণনাকালে সাধারণভাবে নেয়া হয়ে থাকে; কিন্তু এটা বিশেষ ক্ষেত্রে প্রযোজ্য। সূতরাং এ আয়াতের ভাবার্থ হছে, "যারা আল্লাহ্ তা'আলার সাথে কৃফরী করছে, তাদের জন্যেই ঐদিন কোন ক্রয়—বিক্রয়, বন্ধুত্ব ও সুপারিশের সুযোগ থাকবে না। কিন্তু যারা ঈমানদার ও আল্লাহ্ওয়ালা, তারা আল্লাহ্ তা'আলার অনুমতি সাপেক্ষে একে অন্যের জন্যে সুপারিশ করবে।" তিনি আরো বলেন, "এরূপ বিশুদ্ধ বর্ণনা অন্যত্র সবিস্তারে আমি উত্থাপন করেছি, যার পুনরোক্তির প্রয়োজন অনুভূত নয়। ইমাম কাতাদা (র.)—ও এব্যাপারে অনুরূপ উক্তি পেশ করেছেন। এ সম্পর্কে নিমে বর্ণিত হাদীসটি প্রণিধানযোগ্য।

े विका क्षाणा (त्र.) (थरक वर्षिण, जिनि वर्लन, "अल आग्नाण क्षेत्र के के के कि वर्ष के के कि वर्ष के कि वर्ष के के के कि वर्ष के कि वर्ष के कि वर्ष के के के कि वर्ष के कि वर्ष के कि वर्ष के के कि वर्ष के कि व्या कि वर्ष के कि वर्ष के कि व्या कि वर्ष के कि व्या कि व्या कि व्या कि व्या क

এর মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা সংবাদ দিচ্ছেন যে, "দুনিয়াতে কিছু সংখ্যক লোক একে অন্যকে ভালবাসে এবং প্রয়োজনে একে অন্যের সুপারিশ করে; কিন্ত কিয়ামতের দিবসে মুন্তাকীদের ব্যতীত অন্য কারোর প্রেমপ্রীতি থাকবে না।"

ইুমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, "আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর স্বীয় বক্তব্য الطَّالَّمُنْ الْمُ الطَّالَّمُنْ الْمُ الطَّالَّمُنْ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الطَّالَّمُنْ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّه

কাফিরদের ক্ষেত্রেই উক্ত দিবসে আমি কোন প্রকার সাহায্য, বন্ধুত্ব, নিকট–আত্মীয় ও অভিভাবকদের পক্ষ থেকে কোন প্রকার সুপারিশ ইত্যাদি অবৈধ করে দিয়েছি। পক্ষান্তরে তাদের প্রতি এরপ আচরণ করার বেলায়ও আমি জালিম বা অন্যায়কারী নই। কেননা, তারা পূর্বে যে সব গর্হিত কাজ করেছিল এ আচরণ হচ্ছে তাদের পূর্বকৃত কর্মের প্রতিফল মাত্র। তারা দুনিয়ায় আল্লাহ্ তা'আলার কৃফরী করেছিল। বস্তুত কাফিররা তাদের কৃতকর্মের দারা তাদের প্রতিপালক থেকে শান্তি পাবার যোগ্য হয়েছিল।

ইমাম আব্ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) আরো বলেন, যদি কেউ প্রশ্ন করেন যে, অত্র আয়াতে কেমন করে শুধুমাত্র কাফিরদের জন্যই শান্তির বিধান উল্লেখ করা হলো, অথচ আয়াতের শুরুতে সমানদার বান্দাদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে। তাহলে এ প্রশ্নের জবাব এভাবে দেয়া যায় যে, এর পূর্বের আয়াতিটিতে দু'ধরনের লোকদের কথা উল্লেখ করা হয়েছে যথা ঈমানদার ও কাফিরদের কথা। আর এ আয়াতিটি হলো ঃ " ﴿كَنُ اَخْتَافُوا فَمُنْهُمْ مَنْ اَمَنَ وَمُنْهُمْ مَنْ كَفَلَ" অর্থাৎ তাদের কতক বিশ্বাস

করল এবং কতক কৃফরী করল। এরপর ঈমানদারদের জন্যে আল্লাহ্ তা'আলার আনুগত্যে ব্যয় করার মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলার নৈকট্য লাভ করার বিশেষ সুযোগ–সুবিধার কথা উল্লেখ করা হয়েছে এবং তাদেরকে এমন একটি দিবস আসার পূর্বে কাফির দুশমনদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করে পুরস্কার লাভ করার জন্যে বলা হয়েছে, যে দিবসের ভয়াবহতার প্রতি স্পষ্ট ইঙ্গিত করা হয়েছে। পুনরায় এ আয়াতে কাফিরদের প্রকৃতি ও অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে যে, তারা আল্লাহ্ তা আলার নাফরমানী করার উদ্দেশ্যে লড়াই করে থাকে এবং আল্লাহ তা'আলার প্রদর্শিত সরল ও সঠিক পথ থেকে জনগণকে বিরত রাখার জন্যে দু'হন্তে অর্থ ব্যয় করে থাকে। তাই আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, হে মু'মিনগণ, আমি তোমাদেরকে যা কিছু দান করেছি, তা থেকে তোমরা আনুগত্য অর্জনের জন্যে ব্যয় কর। কেননা, কাফিররা আমার নাফরমানী করার লক্ষ্যে ব্যয় করে থাকে। আর এব্যয় এমন একটি দিবস আসার পূর্বেই সম্পাদন কর, যেদিনে কোন প্রকার ক্রয়-বিক্রয় ও লেনদেনের ব্যবস্থা থাকবে না। তখন কাফিররা দুনিয়ায় কিরূপ অসার বস্তু খরিদ করার ব্যাপারে আতানিয়োগ করেছিল এবং কিরূপ মূল্যবান বস্তু খরিদ করার ব্যাপারে অবহেলা করেছিল, তা পুরোপুরি অনুধাবন করবে। উক্ত দিবসে কাফিরদের জন্য কোন বন্ধুও থাকবে না যে তাদেরকে সাহায্য করতে পারবে এবং আল্লাহ্ তা'আলার নিকট তাদের জন্যে সুপারিশ করার কোন লোকও থাকবে না যার সুপারিশ গ্রহণযোগ্য হবে এবং এ সুপারিশ তাদেরকে আল্লাহ্ তা'আলার আরোপিত শাস্তি থেকে রক্ষা করবে। আর ঐদিন তাদের সাথে উপরোক্ত ব্যবহার করা হবে একমাত্র তাদের কৃতকর্মের প্রতিফল হিসাবেই। আর তারাই জালিম, আল্লাহ্ তা'আলা জালিম নন এবং তিনি কখনও তাঁর বান্দাদের প্রতি জুলুম করেন না। উপরোক্ত বক্তব্যের সমর্থনে নিম্নোক্ত হাদীসটি প্রণিধানযোগা।

পরবর্তী আয়াতে আল্লাহ্ তা আলা ইরশাদ করেন ঃ

(٢٥٥) اَللَّهُ لِآلِكُ إِلَّهُ اللَّهُ هُوَ اَلْحَنَّ الْقَيُّوْمُ هُ لَا تَاخُذُهُ السِّمُوتِ وَمَا فِي السَّمُوتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يَكُودُهُ وَلَا يُحَلِّمُ مَا بَيْنَ اَيْدِيهِمُ وَمَا خَلْفَهُمْ وَمَا فَلَهُمْ وَمَا فَلَهُمْ وَلَا يَعُودُهُ وَلَا يَعُودُهُ وَلَا يَعُودُهُ وَلَا يَعُودُهُ وَلَا يَعُودُهُ وَهُو الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ 0

২৫৫. "আল্লাহ, তিনি ব্যতীত কোন ইলাহ নেই। তিনি চিরঞ্জীবী, চিরস্থায়ী। তাকে তন্ত্রা কিংবা নিদ্রা ম্পর্শ করে না। আকাশ ও পৃথিবীতে যা কিছু আছে সবই তাঁর। কে সে, যে তাঁর অনুমতি ব্যতীত তাঁর নিকট সুপারিশ করবে? তাদের সম্মুখে ও পশ্চাতে যা কিছু আছে তা তিনি অবগত। যা তিনি ইচ্ছা করেন তদ্যতীত তাঁর জ্ঞানের কিছুই তারা আয়াত্ত করতে পারে না। তাঁর আসন আকাশ ও পৃথিবীময় পরিব্যাও; এদেরে রক্ষণাবেক্ষণ তাঁকে ক্লান্ত করে না; তিনি মহান, শ্রেষ্ঠ।"

এখানে দিন কথাটির অর্থ যিনি চিরঞ্জীবী, যার অন্তিত্বের শুরুও নেই, শেষও নেই। তিনি ব্যতীত অন্য সব কিছু লয়প্রাপ্ত হয়ে যাবে। সৃষ্টি মাত্রেরই জীবন আছে, কিন্তু তাদের জীবনের শুরু ও শেষ নির্ধারিত। সময় অতিক্রান্ত হবার পর তারা বিলীন হয়ে যাবে। প্রতিটি সৃষ্টির উদ্দেশ্য সফল হলে তার পরিসমাপ্তি ঘটবে।

যারা এ মত পোষণ করেনঃ

৫৭৬৩. রবী (র.) থেকে বর্ণিত, তিনি বলেন, এখানে দিন্দুর অর্থ হচ্ছে এমন জীবন যার মৃত্যু নেই।

৫৭৬৪. রবী (র.) থেকে অন্য এক সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা র্য়েছে।

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, "তাফসীরকারগণ দিক্তির ব্যাখ্যায় একাধিক মত শোষণ করেছেন। কেউ কেউ বলেছেন, "আল্লাহ্ তা'আলা নিজেকে জীবিত বলে আখ্যায়িত করেছেন, কেননা, তিনি সকল সৃষ্টিকে পরিবর্তন করেন এবং নির্দিষ্ট সীমা নির্ধারণ করেন। কাজেই এখানে জীবিত মানে জীবন নয় বরং এর অর্থ হচ্ছে পরিচালনাকারী, যাকে জীবিত কথাটির দ্বারা বুঝানো হয়েছে।

ে আবার কেউ কেউ বলেছেন, "এখানে জীবিত (اَلْكَيُّ) মানে জীবনের অধিকারী। এটা আল্লাহ্ তা'আলার একটি অক্ষয় গুণ বিশেষ।

কেউ কেউ বলেছেন, اَلْكَيُّ শব্দটি হচ্ছে আল্লাহ্ তা'আলা জন্যে নির্ধারিত নামগুলো থেকে একটি নাম। তিনি এ নামে নিজেকে অভিহিত করেছেন। তাঁর বশ্যতা স্বীকার করার লক্ষ্যে আল্লাহ্ তা'আলাকে আমরা এ নামে অভিহিত করে থাকি।

তাবারী শরীফ (৫ম খন্ড) – ৪

২

রক্ষণাবেক্ষণের জন্য যে সত্তা অনাদি ও অনন্তকাল ব্যাপী বিরাজমান, আপন সত্তার জন্যে যিনি কারো মুখাপেক্ষী নন অথচ সর্বসত্তার যিনি ধারক, তাঁকেই القيوم ( আল–কাইয়ুম ) বলা হয়। যেমন কবি উমাইয়া বলেছেন ঃ

# لم تخلق السماء والنجوم والشمس معها قمر يقوم قد ره المهيمن القيوم و الجسو والجنة الجحيم الآلامر شانه عظيم

অর্থাৎ "আকাশ, তারকারান্ধি, সূর্য, তার সাথে নির্ভরশীল চীদ, বিধাতা ও রক্ষক কর্তৃক সুপ্রতিষ্ঠিত সেতু, জান্নাত ও দোযখকে একমাত্র স্রষ্টার মহান শানের অভিব্যক্তির জন্যেই সৃষ্টি করা হয়েছে।"

এ মতের সমর্থনে বক্তব্য ঃ

৫৭৬৫. হ্যরত মূজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত, اُلْقَيِّنُ –এর দ্বারা এমন এক সন্তাকে বুঝানো হয়, যিনি প্রত্যেক বস্তুর রক্ষণাবেক্ষণ করে থাকেন।

৫৭৬৬. হযরত রবী (র.) থেকে বর্ণিত, اَلْفَيْنُ –এর অর্থ যিনি প্রত্যেক বস্তুর রক্ষণাবেক্ষণ করেন, উপজীবিকা দান এবং হিফাযত করেন।

৫৭৬৭. হ্যরত সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত, "الْقَيْنُمُ " –এর অর্থ এমন সন্তা, যিনি রক্ষণাবেক্ষণকারী।'

৫৭৬৮. হযরত দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত, "اَلْحَى الْفَيْنَ " –এর অর্থ, যিনি সার্বক্ষণিক রক্ষণা– বেক্ষণকারী।

অর্থাৎ বর্শার ফলার শপথ। যাকে তন্দ্রায় ঝুঁকিয়ে দিয়েছে কেননা, তখন তার চোখে তন্দ্রা দেখা দিয়েছিল অথচ সে এমতাবস্থায় যে নিদ্রিতও নয়।

পুনরায় سنة –এর অর্থ, নিদ্রাবেশ বা নিদ্রার আগমন বার্তা হিসাবে যা মানব চোখে স্থান করে নেয়। এরপ অর্থ গ্রহণের শুদ্ধতা প্রমাণার্থে এখানে মাইমূন ইব্ন কাইস আশার নিম্নোক্ত বাণীটি উপস্থাপন করা যায়। তিনি বলেছেন ঃ

### تعاطى الضجيع اذا اقبلت \* بعيد النَّعاسِ وقبل الومس

অর্থাৎ যখন প্রেমিকা প্রেমিকের সম্মুখে আগমন করে, তখন প্রেমিকা প্রেমিক শয্যাসঙ্গীকে বিভিন্ন ছলনায় এমন অবস্থায় নিপতিত করে, যা بعان – এর পরবর্তী এবং بسن – এর পূর্ববর্তী অবস্থা। অন্য কথায়, এদুটো অবস্থার মধ্যবর্তী অবস্থায় নিমগ্ন রাখে।"

🔐 অন্য এক কবি বলেছেন ঃ

باكرتها الاعراب في سنة النو \* م فتجرى خلالُ شوكِ السيالِ ـ

অর্থাৎ আরবরা শক্রদের দ্বারপ্রান্তে প্রত্যুষে পৌছলো, যখন আক্রান্তরা ঘুমের তন্দ্রায় নিপতিত ছিল, লুকুতই আরবরা যেন বন্যার পানিকে ভেদ করে সমুখ দিকে ধাবিত হচ্ছিল। অর্থাৎ তাদের আক্রমণের জুমুমু আক্রান্তরা নিদ্রারসে আপ্রুত ছিল।

৫৭৬৯. হ্যরত ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত, তিনি لَا تَاخَذُهُ سَنَةً تُلاَنَّهُ – এর অর্থ তন্ত্রা আর উল্লিখিত النوم শব্দের অর্থ তন্ত্রা আর উল্লিখিত النوم শব্দের অর্থ

ূর্বিপ্ত হ্যরত ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত, لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ আয়াতাংশে উল্লিখিত سُنِنَةٌ অবিতি, الْمُعَامُّةُ الْمُعَامُ الْمُعَامُّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامُّةُ الْمُعَامُّةُ الْمُعَامُّةُ الْمُعَامُّةُ الْمُعَامُّةُ الْمُعَامُّةُ الْمُعَامُ الْمُعَامُّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامُّةُ الْمُعَامُّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامُّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامُّةُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ে ৫৭৭২. হযরত দাহহাক (র.) থেকে বর্ণিত, তিনি وَنَهُ سِنَةٌ وَلَا نَهُمُ । থাকে বর্ণিত, তিনি سِنَةٌ अवाकगाश्राने উদ্ভিথিত النوم – এর অর্থ النوم বলেছেন। যার অর্থ নিদ্রা থেকে হালকা, আর النومنية –এর অর্থ ভারী ঘুম।

ে ৫৭৭৩. হ্যরত দাহ্হাক (র়.) থেকে বর্ণিত, তিনি আলোচ্য আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন,
النَّفُ অর্থ তন্ত্রা, আর النِّفَانُ

ু ৫৭৭৪. ইয়াহ্ইয়া ইব্ন আবৃ তালিব (র.) সূত্রেও হযরত দাহ্হাক (র.) থেকে অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৫৭৭৫. হযরত সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত, তিনি بَنَا خُذُهُ سِنَةً رَلَا نَهُمُ । পারাতাংশে উল্লিখিত بِسِنَةً । শদের ব্যাখ্যায় দলেন, "তা ঘুমের প্রথম অবস্থা, যার চিহ্ন প্রথমত মানুষের মুখমন্ডলে প্রকাশ প্রায়, এরপরই মানুষ তন্ত্রাভিভূত হয়ে পড়ে।

৫৭৭৬. হযরত রবী (র.) থেকে বর্ণিত, তিনি ﴿ لَا تُلْخُذُهُ سِنَةً وَلَا نَصُّ আয়াতাংশে উল্লিখিত থেকে নিঃসৃত। এটার অর্থ ঘুমন্ত ও জাগ্রত অবস্থার মধ্যবর্তী জবস্থা।

৫৭৭৭. হযরত ইয়াহইয়া ইব্ন রফী' (র.) থেকে বর্ণিত, তিনি لَتَأَخُذُهُ سِنِنَةٌ আয়াতাংশে উল্লিখিত শব্দের ব্যাখ্যায় বলেন, –এর অর্থ اَلتَعَاسُ অর্থাৎ তন্ত্রা।

৫৭৭৮. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত, তিনি বলেন, كَتَاْخَذَهُ سِنَةً وَلا نَوْمُ আয়াতাংশে উল্লিখিত سِنَةً শব্দ থেকে নিঃসৃত হয়েছে, যার অর্থ হচ্ছে ঘুমের প্রাথমিক অবস্থা, এতে মানুষ চেতনাশূন্য হয়ে যায়। এমতাবস্থায় মানুষ এমনকি তার পরিবারের সদস্যদের বিরুদ্ধে অস্ত্র ধারণ করে।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, "মহান আল্লাহ্ তা'আলা দুর্টাইটিই আয়াতাংশে ইরশাদ করছেন যে, আল্লাহ্ তা'আলাকে কোন প্রকার বাধা বিপত্তি ও আপদ–বিপদ স্পর্শ করে না। পক্ষান্তরে তন্ত্রা ও নিদ্রা হচ্ছে শরীরের দু'টি অবস্থার নাম, যা ধীশক্তিসম্পন্ন লোকের ধীশক্তি ঢেকে ফেলে, অবচেতন করে দেয় এবং এ দুটো অবস্থা যাকে স্পর্শ করে, তার মধ্যে পূর্বাবস্থা থেকে সম্পূর্ণ বিপরীত ও পরিবর্তিত অবস্থার জন্ম দেয়। এখন আমাদের ব্যাখ্যার পরিপ্রেক্ষিতে আয়াতটির অর্থ হলো ঃ

আল্লাহ্ তা'আলা এমন এক সন্তার নাম , যিনি ব্যতীত অন্য কেউ উপাস্য নেই। যিনি জীবিত, তাঁর কোন মৃত্যু নেই, তিনি ব্যতীত অন্য সকলের যিনি রক্ষণাবেক্ষণ করেন, রিয়িক দান করেন এবং এক অবস্থা থেকে অন্য অবস্থায় পরিবর্তন হওয়া ও যাবতীয় কাজ কারবার সম্পাদন করার সকলকে তাওফীক দান করেন। তাঁকে তন্দ্রা বা নিদ্রা স্পর্শ করে না। কোন বস্তু অন্যের মধ্যে যেরূপ পরিবর্তন সাধন করে, তাঁর মধ্যে এরূপ পরিবর্তন সাধন করে না। রাত–দিন, যুগ–যুগান্তর ও বিভিন্ন পরিবর্তনশীল অবস্থাদির পরিপ্রেক্ষিতে অন্যান্য বস্তুতে যেরূপ অহরহ পরিবর্তন সাধিত হতে থাকে, তাঁর মধ্যে এরূপ পরিবর্তন সাধিত হয় না। বরং তিনি পরিবর্তনহীন একই অবস্থায় সর্বকালে বিরাজমান এবং তিনি সমগ্র মাখলুকের রক্ষণাবেক্ষণে সদা সর্বদা সচেতন ও সুযত্মবান। কাজেই যদি তাঁকে নিদ্রা স্পর্শ করত, তাহলে তিনি প্রভাবিত হয়ে পড়তেন, কেননা নিদ্রা নিদ্রায় মগ্ন ব্যক্তির উপর প্রভাব বিস্তার করে থাকে। যদি তিনি তন্ত্রাভিভূত হয়ে পড়তেন, তাহলে আসমান, যমীন ও উভয়ের মধ্যে যা কিছু বিদ্যমান, তা ধ্বংস হয়ে যেত। কেননা, এসবের রক্ষণাবেক্ষণ তাঁরই তদবীর ও কুদরতের মাধ্যমে সুসম্পন্ন হয়ে থাকে। অথচ নিদ্রা রক্ষণাবেক্ষণকারীকে তার রক্ষণাবেক্ষণ কর্ম পরিচালনা থেকে বিরত রাখে। অনুরূপভাবে তন্ত্রাও তন্ত্রাচ্ছন ব্যক্তিকে তাঁর কর্তব্য কাজ যথাযথ আঞ্জাম দিতে দেয় না।

#### যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৫৭৭৯. হযরত ইব্ন আরাস (রা.)—এর আ্যাদকৃত গোলাম ইকরামা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি কালামে এলাহীর অত্র আয়াতাংশ কুর্টি নির্দ্ধিত এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "একদা হযরত মূসা (আ.) ফেরেশতাদেরকে জিজ্জেস করলেন, আল্লাহ্ তা'আলা কি নিদ্রা যানং তখন আল্লাহ্ তা'আলা ফেরেশতাদের প্রতি ওহী নাযিল করেন এবং আদেশ দিলেন তারা যেন মূসা (আ.)—কৈ তিন রাত ঘুম থেকে বিরত রাখেন অর্থাৎ নিদ্রা যাবার সুযোগ না দেন। তাঁরা আল্লাহ্ তা'আলার আদেশ মান্য করলেন। এরপর তাঁরা তাঁকে দু'টি বোতল প্রদান করেন ও এগুলোকে মযবুত করে ধরে রাখার জন্যে তাঁকে নির্দেশ দেন। এরপর তাঁরা হযরত মূসা (আ.) থেকে বিদায় নেন এবং সাবধান করে যান যেন তিনি এদুটো বোতলকে ভেঙ্গে না ফেলেন। মূসা (আ.) তন্ত্রাচ্ছন্ন হয়ে পড়েন অথচ বোতল দু'টি তাঁর হাতে। এরপর তিনি জেগে উঠেন, আবার তন্ত্রাচ্ছন্ন হয়ে পড়েন এবং জেগে উঠেন। এরূপে কয়েকবার তন্ত্রাচ্ছন্ন হবার পরও জেগে উঠার পর একবার এমনভাবে তন্ত্রাভিভূত হয়ে পড়েন যে, অচৈতন্যের ফলে একটি বোতল অপরটির সাথে সংঘর্ষ লেগে যাবার কারণে দু'টি বোতলই ভেঙ্গে চুরমার হয়ে যায়। বর্ণনা সূত্রের একজন বর্ণনাকারী মা'মার (র.) বলেন, "এটা একটা উপমা, আল্লাহ্ তা'আলা আমাদের জন্যে তা বর্ণনা করেছেন।" তিনি আরো বলেন, "বোতলের ন্যায় আসমান ও যমীন আল্লাহ্ তা'আলার কুদরতের হাতে অবস্থান করে রয়েছে।

৫৭৮০. আবৃ হরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "আমি হযরত রাস্লুল্লাহ্ (সা.)-কে মিয়রের উপর দন্ডায়মান অবস্থায় মৃসা (আ.) সম্পর্কে ঘটনা বর্ণনাকালে বলতে শুনেছি, তিনি বলেন, একদিন মৃসা (আ.)-এর অন্তরে একটি প্রশ্ন জাগে, আল্লাহ্ তা'আলা কি নিদ্রা যান? তখন আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর কাছে একজন ফেরেশতা পাঠালেন এবং এ ফেরেশতা মৃসা (আ.)—কে তিন রাত ঘুম থেকে বিরত রাখেন। এরপর তাঁকে দু'টি বোতল প্রদান করলেন, প্রতি হাতে একটি করে বোতল স্থাপন করলেন এবং এদু'টি বোতলের হিফাযত বা রক্ষণাবেক্ষণ করারও তাঁকে আদেশ দিলেন। হযরত রাস্লুল্লাহ্ (সা.) বলেন, "মৃসা (আ.) তল্লাভিভূত হয়ে পড়লেন এবং দুটো হাতে সংঘর্ষ লাগার উপক্রম হয়ে পড়ল। তখন তিনি জেগে উঠলেন এবং একটি বোতলকে অন্যটি থেকে পৃথক করলেন। এরপর আবার নিদ্রায় এমনভাবে ময় হয়ে পড়লেন যে দুটো হাতই একটি অপরটির সাথে সংঘর্ষে পতিত হলো। তাতে দুটো বোতলই ভেঙ্গে চুরমার হয়ে গেল।" আবৃ হরায়রা (রা.) বলেন, "এঘটনার মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা একটি উপমা পেশ করলেন। এতে প্রমাণ হয় যে, যদি আল্লাহ্ তা'আলা ঘুমাতেন, তাহলে আসমান, যমীন এমনকি সবকিছুর বক্ষণাবেক্ষণ আর হতো না।

ত আকাশ ও ) لَهُ مَا فِي السَّمْواتِ وَمَافِي الْأَرْضِ مَنْ ذَالَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ الاَّ بادْنه পৃথিবীতে যা কিছু রয়েছে সমস্তই তার। কে সে, যে তাঁর অনুমতি ব্যতীত তাঁর নিকট স্পারিশ করবে?) مَا فِي السَّمْ وَات وَمَا ইমাম-আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, "অত্র আয়াতের এঅংশ مَا فِي السَّمْ وَات আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন. আকাশ ও পৃথিবীতে যা কিছু রয়েছে সমস্ত কিছুর মালিকই في الْأَرْضَ তিনি, তাঁর কোন শরীক বা অংশীদার নেই। তিনিই সবকিছুর সৃষ্টিকর্তা। অন্য সকল ভ্রান্ত মাবুদ ও উপাস্য সষ্টিকর্তা নয়। তিনি আরো বলেন, হাটি। ই কালিমা দারা এ অর্থ নেয়া হয়েছে যে, আল্লাহ্ তা'আলা ব্যতীত অন্য কারোর ইবাদত করা উচিত বা সঙ্গত নয়। কেননা, মালিকানা সম্পত্তি মালিকের হাতেরই পুতুল বিশেষ। মালিকের অনুমতি ব্যতীত মামলুক ব্যক্তি বিশেষ অন্যের সেবা করতে পারে না। এজন্যই আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, "আকাশ ও পৃথিবীতে যা কিছু রয়েছে তার সমস্তই আমার মালিকানা সম্পদ ও আমার সৃষ্টি। সূতরাং আমার মাখলুকের কারোরই অন্যের উপাসনা করার অধিকার নেই। আমিই তার মালিক। কেননা, কোন গোলামের জন্যে সঙ্গত নয় যে, সে তার মালিক ব্যতীত অন্যের ইবাদত বা <u>সেবা করবে। সূতরাং সে তার মালিক ও প্রভূ</u> ব্যতীত অন্যের আনুগত্য স্বীকার করে না। তিনি আরো वालन, "আল্লাহ্ তা'আলার বাণীঃ مِنْ ذَالَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ الْأَبِاذِنِهِ — এর মাধ্যমে প্রশ্ন রাখছেন যে, কে তার মালিকের কাছে অন্য সকলের জন্য সুপারিশ করতে পারে যদি মালিক তাদেরকে শাস্তি দিতে চায়। হাাঁ, যদি সে তাদেরকে দায়মুক্ত করেন এবং তাকে তাদের জন্য সুপারিশ করার অনুমতি দেন, তাহলে সে তা পারে। আল্লাহ্ তা'আলা উপরোক্ত ঘোষণা দেন, কারণ মুশরিকরা বলেছিল, আমরা এসব মূর্তির অর্চনা শুধুমাত্র এজন্য সম্পাদন করি যে, তারা আমাদেরকে আল্লাহ্ পাকের নৈকট্য লাভে সক্রিয় সাহায্য-সহায়তা করবে। প্রতি উত্তরে আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে বলেন, আকাশ ও পৃথিবীতে এবং উভয়ের মধ্যে যা কিছু বর্তমান রয়েছে সব কিছুরই মালিকানা স্বত্ব আমারই। কাজেই আমার ব্যতীত অন্যের ইবাদত করা সঙ্গত নয়। সুতরাং তোমরা মূর্তিপূজা করো না, যাদেরকে তোমরা ধারণা করছ যে, তারা তোমাদেরকে আমার নৈকটা লাভে সাহায্য-সহায়তা করবে। তারা আমার কাছে তোমাদের কোন ্উপকারে জাসবে না এবং তারা তোমাদের কোন অভাবও মিটাতে পারবে না। তবে যদি কাউকে জনুমতি

দেয়া হয়, তাহলে সে সুপারিশ করতে পারবে। তাঁরা হচ্ছেন আমার পয়গাম্বর, ওলী ও বাধ্যগত বান্দাগণ।
পরবর্তী আয়াতাংশে আল্লাহ্ তা আলা ইরশাদ করেনঃ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ آيُدِيْ هِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيْمُونَ عَلَمُهِ لِلاَّ بِمَا شَاءَ
অর্থাৎ তাদের সামনে ও পেছনে যা কিছু রয়েছে তা তিনি অবগত। যা তিনি
ইচ্ছা করেন তা ছাঁড়া তাঁর জ্ঞানের কিছুই তাঁরা আয়ত্ত করতে পারে না।

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, "এ আয়াতাংশের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করেছেন যে, যা কিছু সংঘটিত হয়েছে, হচ্ছে বা হবে সবকিছুর সহন্ধেই তিনি অবগত, তাঁর কাছে কোন কিছুই গোপন নেই।" তিনি আরো বলেন, আমার এ বক্তব্য তাফসীরকারগণ সমর্থন করেছেন।

৫৭৮১. षान-হাকাম (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, هُنَا بَيْنَ لَيْدِيْهِمْ षात्र प्रतिया (त्र.) थ्यं वर्गिठ। তিনি বলেন, مَا بَيْنَ لَيْدِيْهِمْ षाता पूनिया এবং مَا بَيْنَ لَيْدِيْهِمْ

৫৭৮২. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, " يَعْلَمُ مَا بَيْنَ لَيْدِيْهِمْ আয়াতাংশে উল্লিখিত দিরা দুনিয়া সম্পর্কিত যা কিছু অতিবাহিত হয়ে গিয়েছে এবং مَا خَلْفَهُمُ षाता দুনিয়া সম্পর্কিত যা কিছু অতিবাহিত হয়ে গিয়েছে এবং سَاكَافَهُمُ षाता या কিছু আর্থিরাত সম্পর্কিত অতিবাহিত হয়ে গিয়েছে তা বুঝানো হয়েছে।"

৫৭৮৩. ইব্ন জ্রাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, يَعْلَمُ مَا بَيْنَ ٱلْبِدِيْهِمْ आয়াতাংশে উল্লিখিত بِيَعْلَمُ مَا بَيْنَ ٱلْبِدِيْهِمْ ভারা তাদের উপস্থিতিতে দুনিয়া সম্পর্কিত যা কিছু অতিবাহিত হয়ে গিয়েছে এবং مَا خَلَفُهُمْ দ্বারা তাদের পরে দুনিয়া ও আথিরাত সম্পর্কিত যা কিছু ঘটবে তাই বুঝানো হয়েছে।

৫৭৮৪. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, المَدِيْهِ أَيْدِيْهِمُ আয়াতাংশে উল্লিখিত مَا بَيْنَ أَيْدِيْهِمُ हाता দুনিয়া এবং وَخَلْفَهُمُ हाता जारिताल বুঝানো হয়েছে।

ইমাম আবু জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, "আল্লাহ্ তা'আলা بَسْنُ مِنْ عَلَمُ الْاَ بِمَاشَاءَ আয়াতাংশের মাধ্যমে ইরশাদ করেন যে, তিনি এমন জ্ঞানী যাঁর কাছে কোন কিছুই গোপন নেই এবং প্রত্যেক জিনিসকেই স্বীয় জ্ঞান দ্বারা আয়ন্তাধীন রেখেছেন। তিনি ব্যতীত জন্য কেউ এরূপ গুণের অধিকারী নন এবং তিনি ব্যতীত জন্য কেউ তিনি যা ইচ্ছা করেন তার চেয়ে অধিক কোন কিছুর জ্ঞান রাখে না। জন্য কথায়, তিনি যে জ্ঞান সহন্ধে কাউকে অবগত করাবার ইচ্ছা করেন, সে তা–ই জানে, এর চেয়ে অধিক জানে না। এটা এজন্য যে, যদি কোন ব্যক্তি যাবতীয় বিষয় সম্পর্কে অবগত না হয়, তাহলে তার সন্তার ইবাদত করা সঙ্গত হতে পারে না। আর যারা কিছুই বুঝে না। যেমন মূর্তি ও দেবদেবী, তাদের ইবাদত কিভাবে সঙ্গত হতে পারে? এজন্য আল্লাহ্ তা'আলা নির্দেশ দেন, "তোমরা এমন সন্তার জন্যে ইবাদতকে নির্ধারণ করো, যিনি যাবতীয় বিষয় সম্পর্কে পরিপূর্ণ জ্ঞান রাখেন, তাঁর কাছে ছোট–বড় কোন কিছুই গোপন থাকে না।"

তিনি আরো বলেন, আমি যে ব্যাখ্যা প্রদান করলাম তা খ্যাতনামা বিশ্লেষণকারিগণ সমর্থন করেন।

৫৭৮৬. সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, وَلَا يُحِيْطُونَ بِسُمْ مُرَّمَ عُلْمِهِ আয়াতাংশের অর্থ
হচ্ছে, আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে স্বীয় ইল্ম থেকে যা কিছু অবগত করাবার ইচ্ছা করেন শুধু তা–ই

जाता জানতে পারে –এর বেশী তারা আয়ত্ত করতে পারে না। পরবর্তী আয়াতাংশে আল্লাহ্ তা'আলা وسبع كُرُسبيةُ السَّمْوَاتِ وَالْاَرْضَ अर्थाৎ "তাঁর আসন আকাশ ও পৃথিবীময় পরিব্যাপ্ত।

এ আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে ইমাম আবু জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, এ আয়াতাংশের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করছেন যে, আল্লাহ্ তা'আলার كُرْسِتُ বা আসন আকাশ পুথিবীময় সুবিস্তৃত। তবে বিশ্লেষণকারীরা অত্র আয়াতে উল্লিখিত كُرْسِتُ (কুরসীর) অর্থ নিয়ে মৃতবিরোধ করেছেন।

কেউ কেউ বলেন, "এর অর্থ হচ্ছে, আল্লাহ্ তা'আলার জ্ঞান। যাঁরা এরূপ অভিমত প্রকাশ ও সমর্থন করেছেন, তারা দলীল হিসাবে নিম বর্ণিত হাদীসসমূহ উপস্থাপন করেছেন।

প্রেণ্ড এইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, وَسَعَ كُرُسَيِّهُ السَّمَٰوَاتِ وَالْاَرْضَ আয়াতাংশে উল্লিখিত 'কুরসী' শব্দটির অর্থ হচ্ছে আল্লাহ্ তা'আলার মহাজ্ঞান।

৫৭৮৮. ইব্ন আবাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি অনুরূপ বর্ণনা পেশ করেছেন। তবে তাঁর বর্ণনায় الْاَثْرَى وَلَا يُؤْدُهُ حَفْظُهُمَا কথাটি বর্ধিত করা হয়েছে। অর্থাৎ তুমি কি লক্ষ্য করো না যে, আল্লাহ্ আ আলা বলেছেন, "এদের রক্ষণাবেক্ষণ তাঁকে ক্লান্ত করে না।

আবার কেউ কেউ বলেন, অত্র আয়াতে উল্লিখিত کُرْسِیِّ ( কুরসী ) দ্বারা দু'পাও রাখার স্থানকে বুঝানো হয়েছে। এরূপ অণ্টিমত পোষণকারিগণের দলীলাদি নিম্নরপ ঃ

৫৭৮৯. আবৃ মূসা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, " کُرْسِتَّی (কুরসী) শব্দের অর্থ দ্'পাও রাখার স্থান, যার মধ্যে উটের পালানের ন্যায় শব্দ শুনা যায়।"

৫৭৯০. সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَسَعْ كُرُسِيَّهُ السَّمُواتِ وَالْإَرْضَ আয়াতাংশের তাফসীর সম্পর্কে বলেন, "আকাশ ও পৃথিবী কুরসীর মধ্যে অবস্থিত। আর কুরসী রয়েছে আরশের সামনে। এটাই আল্লাহ্ তা'আলার দু' কুদরতী পা রাখার স্থান।

৫৭৯১. দাহ্হাক (র.) বর্ণনা করেন। তিনি فَسِعَ كُرُسيِّهُ السَّمْوَاتِ وَالْكَرْضُ আয়াতাংশের তাফসীর সম্পর্কে বলেন, "কুরসী আরশের নিম্নে অবস্থিত থাকে। আর কুরসীর উপরেই সাধারণত বাদশাহগণ পা রেখে থাকেন।"

৫৭৯২. মুস্লিম আল-বাতীন (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি কুর্সী শব্দের ব্যাখ্যায় বলেন, "এটাই দু'পা রাখার স্থান।"

প্রেন্স থেকে বর্ণিত। তিনি وَسَعْ كُرْسَيَّهُ السَّمْوَاتُ وَالْاَرْضُ আয়াতাংশের তাফসীর সম্পর্কে বলেন, যখন وَسَعْ كُرْسَيَّهُ السَّمَوَاتُ وَالْاَرْضُ না্যিল হয়, সাহাবায়ে কিরাম (রা.) রাস্লুল্লাহ্ (সা.)-কে জিজ্জেস করলেন, ইয়া রাস্লাল্লাহ্ (সা.) আমরা জানি, كرسي (কুরসী) আকাশ ও পৃথিবীময় পরিব্যাপ্ত, তবে আরশ শব্দটির ব্যাখ্যা কি? তখন আল্লাহ্ তা'আলা সূরা যুমারের নিম্ন বর্ণিত আয়াত অবতীর্ণ করেন ঃ

وَهَا قَدَرُوا اللّٰهُ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْاَرْضُ جَمِيْعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ وَالسَّمْوَاتُ مُطَوِّيَاتُ بِيَمِيْنِهِ سَبْحَانَهُ وَتَعْلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ .

( অর্থাৎ ঃ তারা আল্লাহ্ তা'আলার যথোচিত সম্মান করে না। কিয়ামতের দিন সমস্ত পৃথিবী থাকবে তাঁর হাতের মৃষ্টিতে এবং আকাশমভলী থাকবে তাঁর করায়ত্ত। পবিত্র ও মহান তিনি, তারা তাঁর সাথে যাকে শরীক করে তিনি তার উর্ধো। ৩৯ ঃ ৬৭ )

৫৭৯৪. ইব্ন যায়িদ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াত السَّمْوَات وَالْاَرْضُ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, আমার পিতা আমাকে রাসূলুল্লাহ্ (সা.) থেকে বর্ণনা করেছেন। তিনি বলেন, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) বলেছেন, 'আল্লাহ্ তা'আলার কুরসীর মধ্যে সাতিটি আকাশমন্ডলীর অবস্থানের উপমা হলো যেন একটি ঢালের মধ্যে সাতিটি দিরহাম বা মুদ্রাকে ছড়িয়ে রাখা হয়েছে।' তিনি আবৃ যার (রা.)-এর উধৃতিও এ প্রসঙ্গে বর্ণনা করেন। বিশিষ্ট সাহাবী আবৃ যার (রা.) রাসূলুল্লাহ্ (সা.)-কে বলতে শুনেছেন, তিনি বলেছেন, 'আরশের মধ্যে আল্লাহ্ তা'আলার কুরসীর অবস্থানের উপমা হলো যেন একটি লোহার বেড় ভূ–পৃষ্ঠে ছড়িয়ে রাখা হয়েছে।' আবার অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেন, কুরসী মানে স্বয়ং আল্লাহ্ তা'আলার আরশ মুবারক। তাদের দলীল রূপে উপস্থাপিত নিম্নের হাদীসটি প্রণিধান্যোগ্যঃ

**৫৭৯৫.** দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "ইমাম আল-হাসান বসরী (র.) বলতেন, কুরসীই আল্লাহ্ তা'আলার আরশ।

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, "উপরোক্ত প্রত্যেকটি মতামত উপস্থাপিত হবার পিছনে এক একটি কারণ এবং মাযহাব রয়েছে। তবে আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে সর্বোৎকৃষ্ট গ্রহণীয় ব্যাখ্যাটি হচ্ছে যা নিম্নবর্ণিত হাদীসের মধ্যে বর্ণিত হয়েছে ঃ

ধ্বে৯৬. আবদুল্লাহ্ ইব্ন খালীফা রো.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, একবার একজন স্ত্রীলোক রাসূলুল্লাহ্ (সা.) –এর দরবারে হাযির হয়ে আরয় করেন, 'ইয়া রাসূলাল্লাহ্ (সা.) ! আপনি মেহেরবানী করে আল্লাহ্ তা'আলার কাছে দু'আ করুন, তিনি যেন আমাকে বেহেশতে প্রবেশ করান। এতে রাসূলুল্লাহ্ (সা.) মহান আল্লাহ্ তা'আলার প্রশংসা করেন ও বলেন, আল্লাহ্ তা'আলার ঠুকুনী) আকাশ ও পৃথিবীময় পরিব্যাপ্ত। আল্লাহ্ তা'আলা যখন এটাতে আসন গ্রহণ করবেন চার অঙ্গুলি পরিমাণ স্থানও এতে আর অবশিষ্ট থাকবে না। এরপর তিনি অঙ্গুলিগুলোর দিকে ইংগিত করেন এবং এগুলোকে একত্র করেন ও বলেন, "একটি নতুন পালান তার আরোহীর ভারে যেমন শব্দ করতে থাকে, তদুপ কুরসীটিও মহান আল্লাহ্ তা'আলার কুদরতী ভারে শব্দ করতে থাকবে।"

৫৭৯৭. হ্যরত উমর (রা.) রাসূলুল্লাহ্ (সা.) থেকে অনুরূপ বর্ণনা করেছেন।

৫৭৯৮. আবদুল্লাহ্ ইব্ন খালীফা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "একদিন একজন স্ত্রীলোক রাসূলুল্লাহ্ (সা.)–এর দরবারে উপস্থিত হয়ে বলেন ……। এরপর উপরোক্ত হাদীসের ন্যায় তিনি সবিস্তারে বর্ণনা করেছেন।

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, "উপরোক্ত অভিমতগুলোর মধ্যে যে অভিমতটির সমর্থন ক্রআনুল কারীমের প্রকাশ্য আয়াতে পাওয়া যায় তা হচ্ছে, আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.)—এর অভিমত অর্থাৎ কুরসী মানে আল্লাহ্ তা'আলার ইল্ম বা জ্ঞান। জা'ফর ইব্ন আবিল মুগীরা (র.) সাঈদ ইব্ন জুবাইর (র.) থেকে এবং তিনি আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণনা করেন। আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) বলেন, "কুরসীর মানে হচ্ছে তাঁর জ্ঞান।"

يحف بهم بيض الوجوه وعصبة \* كراسى بالاحداث حين تنوب

অর্থাৎ আমার পরিবারের সদস্যদের প্রতি যদি কোন বালা-মুসিবত বা আপদ-বিপদ আপতিত হয়, তাদেরকে রক্ষা করার জন্য মহান ব্যক্তিবর্গ ও শিক্ষিত যুবকবৃন্দ আমার গোত্রীয় সদস্যদের চারদিকে ভিড় জমায়।

্ উপরোক্ত কবিতার পথক্তিতে উল্লিখিত کراسی দ্বারা দুর্ঘটনা ও দুর্যোগ কবলিত লোকদের সাহায্যার্থে স্বতঃফূর্তভাবে এগিয়ে আসতে প্রস্তুত শিক্ষিত যুব সমাজকে বুঝানো হয়েছে বলে বিশ্লেষকগণ প্রত্যয় প্রকাশ করেছেন।

আরবগণ প্রতিটি বস্তুর সার ও মূলকে کرس বলে আখ্যায়িত করে থাকেন। যেমন— একজন খান্দানী ভদ্র লোককে বলা হয় فلان کریم الکرس অর্থাৎ অমুক ব্যক্তি মূলত (বংশগত) ভদ্রলোক।

আল-'আজ্জাজ নামক একজন খ্যাতনামা কবি বলেছেন ঃ-

قد علم القدسُ مولى القدس \* ان ابا العباس اولى نفس ـ بمعدن الملك الكريم الكرس \* او في معدن العز الكريم الكرس ـ

অর্থাৎ পবিত্র কুদ্স ( বায়তুল মুকাদ্দাস )—এর অধিপতি পবিত্র সন্তা জেনে গেছেন যে, আমার পূজনীয় আবুল আবাস নিচয় সম্মানিত ও সর্বোৎকৃষ্ট ব্যক্তি। তিনি সম্রান্ত বংশগত কুলীন ও তদ্র বাদশাহর পরিবারভুক্ত অথবা সম্রান্ত বংশগত ভদ্র ও সম্মানিত ব্যক্তির পরিবারভুক্ত। পরবর্তী আয়াতাংশে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন ঃ وَلاَ يَوْدَهُ حِفْظُ لُهُمَا وَهُوَ الْعَلَى الْعَظِيمُ الْعَلَى الْعَظِيمُ وَهُوَ الْعَلَى الْعَظِيمُ وَهُوَ الْعَلَى الْعَظْمِيمُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْعُلِّهُ وَاللّهُ وَالْعُلِّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّ

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) - ৫

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, "এ আয়াতাংশের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন যে, আকাশ ও পৃথিবীর রক্ষণাবেক্ষণ তাঁকে ক্লান্ত করে না, এদের রক্ষণাবেক্ষণে তাঁর কোন কট্ট হয় না এবং তাঁর কাছে তা বোঝা হিসাবেও গণ্য হয় না। এজন্যই বলা হয়ে থাকে অর্থাৎ ঃ এ কাজটি আমাকে ক্লান্ত করেছে সূতরাং এটা আমাকে কট্ট দিয়ে থাকে। مصدر الحال এবং صيغه এ বলা হয়ে থাকে اليادا এরপও বলা হয়ে থাকে অর্থাৎ তোমাকে যা ক্লান্ত করেছে এটা আমার জন্যও ক্লান্তিজনক আর্থাৎ তোমার কাছে যেটা ভারী বলে মনে হয়ে থাকে, আমার কাছেও এটা ভারী বলেই অনুভূত।

তিনি আরো বলেন, "আমার উপরোক্ত অভিমতকে খ্যাতনামা তাফসীরকারগণ সমর্থন করেছেন এবং প্রমাণ ও দলীল হিসাবে নিম্নোক্ত হাদীসগুলো উল্লেখ করেছেন ঃ

৫৭৯৯. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, অত্র আয়াতে উল্লিখিত 
لَي عَلَي عَلَي عَلَي مَا কালংশের অর্থ হচ্ছে لايتُقل عليه অর্থাৎ তাঁর জন্য কোন অস্বিধার কারণ হয়না।

৫৮০০. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) থেকে অপর সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, অত্র আয়াতে উল্লিখিত আয়াতাংশ – وَلاَ يَوْدُهُ حَفْظُهُماً —এর অর্থ হচ্ছে لاَ يَتْقَلَ عَلَيْهُ حَفْظُهُماً অর্থাৎ এদের রক্ষণাবেক্ষণ তাঁর জন্য ক্লান্তিজনক নয়।

৫৮০২. হাসান (র.) ও কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তারা দু'জনই বলেন, لَوُوَا وَالْكُونُ وَلَيْكُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَلَيْكُ وَالْكُونُ وَاللَّهُ وَاللَّاكُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِّ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِّ وَاللَّهُ وَاللَّالِّذُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِّ وَاللَّهُ وَالْمُواللَّالِمُولِقُونُ وَاللَّالِي وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِّ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِّ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِ

৫৮০৩. হযরত ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, لَهُ وَهُ فَظُهُما আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে لايثقل عليه حفظهما অর্থাৎ "এ দুটোর রক্ষণাবেক্ষণ তাঁর জন্যে কঠিন হয় না।"

৫৮০৪. হ্যরত দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। وَلاَ يَوْدُهُ حَفْظُهُمُا आয়াতাংশের অর্থ "لايثقل عليه حفظهما " अर्थाৎ "এসবের রক্ষণাবেক্ষণ তাঁর জন্যে কোন কঠিন কাজই নয়।"

৫৮০৫. হ্যরত দাহ্হাক (র.) থেকে অনুরূপ আরো বর্ণনা রয়েছে।

৫৮০৬. হযরত আবু আবদুর রহমান মাদীনী (র.) থেকে বর্ণিত। وَلَا يُؤَدُهُ حِفْظُهُمَا আয়াতাংশের অর্থ وَيُعْلُهُمَا অর্থাৎ তা তাঁর প্রতি অতিরিক্ত মনে হয় না।

৫৮০৭. হযরত মুজাহিদ (র.) وَلَا يَوُدُهُ حِفْظُهُمَا এ আয়াতাংশ সম্বন্ধে বলেন, "এর অর্থ لايكرئه অর্থাৎ "এদের রক্ষণাবেক্ষ । তাঁকে ক্লান্ত করে না।"

৫৮০৮. হযরত সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত, "وَلَا يُؤَدُهُ حِفْظُهُمَا" এর অর্থ "তাঁর কাছে তা কোন কঠিন কাজ নয়।" ৫৮০৯. হযরত রবী' (র.) থেকে বর্ণিত, لَا يَؤَدُهُ حِفْظُهُمَا " আয়াতাংশের অর্থ الميثقل عليه عنظهما "অর্থাৎ "এদের রক্ষণাবেক্ষণ তাঁর জন্য কঠিন নয়।"

৫৮১০. হযরত ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত, وَلَا يَوْدُهُ حَفِظُهُما আয়াতাংশের অর্থ "এদের রক্ষণাবেক্ষণ তাঁর কাছে কোন প্রকার কঠিন ব্যাপার নয়।"

خسير – هما व्यात आवृ का फत देव्न कातीत जावाती (त.) वलन, وفَظُهُما मास्तत प्राया अवश्वि مسير – هما वाता जाकान ও পৃথিবীর কথা বুঝানো হয়েছে। কাজেই পুরা আয়াতে কারীমাহর ব্যাখ্যা হলো, "তাঁর জ্ঞান ও শক্তি আকাশ ও পৃথিবীয় পরিব্যাপ্ত এবং আকাশ ও পৃথিবীর রক্ষণাবেক্ষণ তাঁর কাছে কোন কঠিন কাজ নয়।" তিনি আরো বলেন, وهُوَالُعلَي আয়াতাংশের অর্থ "এবং আল্লাহ্ তা আলা মহান।" আর العلى এর ওয়নে ব্যবহৃত হয়েছে। এর থেকে ماضي على হবে العلى এর ওয়নে ব্যবহৃত হয়েছে। এর থেকে ماضي على হবে المعلى على অবং ومنارع হবে المعلى على হবে المعلى على হবে المعلى على হবে المعلى العلى হবে المعلى المعلى العلى হবে مينه স্মহান।" আবার العلى العلى المعالى العلى المعالى العلى المهارة المعالى "العلى أسهالة المعالى المع

ে ৫৮১১. হযরত ইব্ন আত্মাস (রা.) থেকে বর্ণিত। এ আয়াতে উল্লিখিত الْعَظِيمُ শব্দটির অর্থ— এমন সুমহান সন্তা, যিনি আপন মহত্ত্বে শ্রেষ্ঠ।

قَمُو الْطَلِيِّ আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় তাফসীরকারগণ একাধিক মত পোষণ করেছেন। তাঁদের কেউ কেউ বলেছেন, وَهُوالْطِيِّ বা "তিনি মহান" অর্থ এমন সন্তা, যিনি তুলনাহীন তাবে মহান। তাঁরা এর অর্থ 'শীর্ষ স্থানীয় হওয়া'কে অস্বীকার করেছেন। প্রকৃতপক্ষে তিনি স্থান ও কালের উর্ধ্বে। তাঁরা বলেন, আল্লাহ্তা'আলা কোন জায়গায় থাকবেন না এরপ হতে পারে না। সূতরাং কোন স্থান বিশেষে তাঁর মহান হবার অর্থ নেয়া যাবে না। কেননা, তাহলে ধরে নেয়া হবে যে, তিনি একস্থানে আছেন এবং অন্যস্থানে নেই।

আবার কেউ কেউ বলেছেন, وَهُوَالُطِيَّ –এর অর্থ, তিনি তাঁর সৃষ্টির নির্ধারিত স্থানসমূহ থেকে অধিকতর উচ্চস্থানে অবস্থান করছেন। কেননা, তিনি তাঁর সমগ্র সৃষ্টির বহু উধ্বের রয়েছেন এবং সমস্ত সৃষ্টি তাঁর নিম্নে অবস্থান করছে। যেমন, তিনি স্বয়ং তাঁর প্রশংসায় ঘোষণা করেছেন, তিনি তাঁর আরশেরও উধ্বে।" একারণেই তিনি তাঁর সৃষ্টি থেকে অধিক উধ্বে অবস্থান করছেন বলে এ আয়াতাংশের ব্যাখ্যা করা হয়েছে।

তাফসীরকারগণ অনুরূপ ভাবে الْعَظِيْمُ –এর ব্যাখ্যায় একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। তাদের কেউ কেউ বলেছেন, এস্থলে الْعَظِيْمُ এর অর্থ مُعظم अর্থাৎ মহান। যেমন এক অর্থ امفعل অর্থ معظم অর্থ معظم অর্থাৎ মহান। যেমন এক অর্থ তামন প্রাতন মদকে বলা হয়ে থাকে خمر عتيق অর্থাৎ خمر معتقة অর্থাৎ عتيق শক্টি معتقة শক্টে معتقة শক্টি معتققة শক্টি معتقة শক্টি معتققة শক্টি معتققة

## وَكَانَ الْخَمَرُ الْعَتَيْقُ مِنَ الْإِ \* سَنَفنُطٍ مَمْزَوْجَةً بِمَاءٍ زُلَالٍ

অর্থাৎ স্পঞ্জের তৈরী পুরাতন মদটি স্বচ্ছ পানি মিশ্রিত ছিল। এখানে الْعَتِيْقُ শৃন্দটি ব্যবহারের শন্দের অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। এজন্যই তারা বলেন, "এ আয়াতাংশে উল্লিখিত الْعَظِيْمُ শৃন্দটি ব্যবহারের দিক দিয়ে معظم অর্থাৎ শ্রেষ্ঠত্বের অধিকারী, যাঁকে তাঁর সৃষ্টি শ্রেষ্ঠ বলে মনে করে, তাঁর সন্মান করে, তাঁকে ভয় করে এবং তাঁর সন্তুষ্টির জন্যই তাকওয়া অবলয়ন করে।"

তাঁরা আরো বলেন, কোন ব্যক্তি যদি বলেন, কিন্তু তাহলে ক্রিট্র দুটো অর্থের মধ্যে যে কোন একটি অর্থে ব্যবহার হওয়ার সম্ভাবনা বিদ্যমান থাকে। প্রথম অর্থটির দিকে আমরা আমাদের পূর্ববর্তী বর্ণনায় সবার দৃষ্টি আকর্ষণ করেছি অর্থাৎ যিনি শ্রেষ্ঠ হয়ে আছেন। দ্বিতীয় অর্থ, তিনি সকল বিষয়ে মহান। এখন যদি দ্বিতীয় অর্থটি অসঙ্গত বলে প্রমাণিত হয়, তাহলে প্রথম অর্থটি সঙ্গত বলে প্রমাণিত হয়ে যাবে।

আবার কেউ কেউ বলেন, " الْعَظِيْمُ শব্দটির অর্থ হচ্ছে শ্রেষ্ঠত্বের অধিকারী। অন্য কথায়, শ্রেষ্ঠত্ব তাঁর একটি গুণ বিশেষ।" তবে তাঁরা আবার এটাও বলেন, "তাঁর এ শ্রেষ্ঠত্বকে আমরা একটি বিশেষ অবস্থার সাথে জড়িত করি না, বরং আমরা তাঁর জন্যে এগুণটি রয়েছে বলে প্রমাণ করি। কিন্তু তাঁর সৃষ্টির মধ্যে যে শ্রেষ্ঠত্ব পাওয়া যায়, ঐরূপ শ্রেষ্ঠত্বের সাথে তাঁর শ্রেষ্ঠত্বের সাদৃশ্যকে আমরা অস্বীকার করি। অর্থাৎ স্রষ্টা ও সৃষ্টির শ্রেষ্ঠত্বে কোন সাদৃশ্য আছে বলে আমরা স্বীকার করা । আর এ দু'প্রকার শ্রেষ্ঠত্ব অর্থ এক হতে পারে না। অন্যথায় সৃষ্টি ও স্ক্রষ্টার মধ্যে সাদৃশ্য স্বীকার করা অপরিহার্য হয়ে পড়ে। অথচ এদুয়ের মধ্যে বৈসাদৃশ্য বিদ্যমান ও বিরাজমান।"

এসব বিজ্ঞ তাফসীরকার আমার প্রথমোক্ত ব্যাখ্যাকে অর্থাৎ الله مُعَظَّمُ বা আল্লাহ্ তা আলা শ্রেষ্ঠত্বে আসীন অস্বীকার করেন। তাদের যুক্তি হলো, যদি مُعَظِّمُ এর অর্থ কি অর্থাৎ শ্রেষ্ঠত্বে আসীন বলে মেনে নেয়া হয়, তাহলে ধরে নেয়া হবে যে, সৃষ্টিজগতের সৃষ্টির পূর্বে স্রষ্টার মধ্যে এ শ্রেষ্ঠত্ব ছিল না। আর সমস্ত সৃষ্টি ধ্বংস হয়ে যাবার পরও এ শ্রেষ্ঠত্ব ধ্বংস হয়ে যাবে। কেননা, তখন তাঁর শ্রেষ্ঠত্বকে শ্রেষ্ঠতর বলে তুলনা করার মত কোন অবকাশ থাকবে না।

আবার কোন কোন তাফসীরকার বলেন, " الْمُؤَكِّمُ একটি বিশেষ গুণ। আল্লাহ্ তা'আলানিজেকে এগুণে গুণানিত করেছেন।" তাঁরা আরো বলেন, "তাঁর সৃষ্টির মধ্যে যা কিছু রয়েছে সকলই তাঁর থেকে ক্ষুদ্র। কেননা, তাঁদের এরূপ শ্রেষ্ঠত্ব নেই কিংবা তাদের শ্রেষ্ঠত্ব তুলনায় ক্ষুদ্রতর।

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী ঃ

(٢٥٦) لَا إِكْرَاهَ فِي اللِّيْنِ الْقَلْ تَبَيَّنَ الرَّشُكُ مِنَ الْغَيِّ فَهَنَ يَكُفُرُ بِالطَّا عُوْتِ وَيُؤْمِنَ بِاللهِ فَقَدِ اللهُ عَلَيْمٌ ٥ فَقَدِ اللهُ عَلَيْمٌ ٥

২৫৬. "দীন সম্পর্কে জোর-জবরদন্তি নেই; সত্যপথ ভ্রান্ত পথ হতে সুস্পষ্ট হয়ে গেছে।" যে তাগৃতকে অস্বীকার করবে ও আল্লাহে বিশ্বাস করবে সে এমন এক মযবৃত হাতল ধরবে যা কখনও ভাংগবে না। আল্লাহ সর্বশ্রোতা, প্রজ্ঞাময়।"

এর ব্যাখ্যা ঃ তাফসীরকারগণ এ জায়াতের ব্যাখ্যায় একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। কেউ কেউ বলেন, এ জায়াত মদীনার জানসারগণের কোন সম্প্রদায় কিংবা তাদের মধ্য থেকে একব্যক্তি সম্পর্কে এ আয়াত নাথিল হয়েছে। কারণ ছিল এই যে, ইসলামের আবির্ভাবের পূর্বে আনসারগণ তাদের সন্তানদের সত্য ধর্ম হিসাবে ইয়াহুদী অথবা খৃষ্টান হবার ক্ষেত্রে সক্রিয় ভূমিকা নেয় কিন্তু যখন সর্বোৎকৃষ্ট ধর্ম ইসলামের শুন্তাগমন হয়, তখন তারা তাদের সন্তানদের ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করার জন্যে জোরজবরদন্তির আশ্রয় নেয়। আল্লাহ্ তা'আলা এ আয়াতের মাধ্যমে তাদেরকে একাজ করতে নিষেধ করেন এবং ঐরূপ ইয়াহুদী ও খৃষ্টানদের ইসলাম গ্রহণে কিংবা প্রত্যাখ্যানে পুরোপুরি আযাদী ও স্বাধীনতা প্রদান করেন।

যাঁরা এমত পোষণ করেন, তাঁদের বক্তব্যঃ

#### ধর্মে বল প্রয়োগ নিষিদ্ধ ঃ

কোন কোন সময় সন্তান ভূমিষ্ঠ হয়েই মরে যেত। তখন তারা এ বলে মানত করত যে, যদি তাদের সন্তান বেঁচে যায় অর্থাৎ ভূমিষ্ঠ হয়েই মরে যেত। তখন তারা এ বলে মানত করত যে, যদি তাদের সন্তান বেঁচে যায় অর্থাৎ ভূমিষ্ঠ হবার পরপরই মরে না যায়, তাহলে তারা তাদের সন্তানদের ইয়াহদী বানাবে। মদীনা থেকে যখন বনু নযীর ইয়াহদী সম্প্রদায়কে তাদের কুকর্মের শান্তি স্বরূপ শহর ত্যাগ করতে বাধ্য করা হলো তখন তাদের মধ্যে ঐ ধরনের ইয়াহদী আনসার পুত্র অনেক ছিল। তাদের পিতাগণ বলতে লাগলেন, "আমরা আমাদের সন্তানদের এভাবে ছেড়ে দেব না, বরুং তাদেরকে মুসলমান হবার জন্যে চাপ সৃষ্টি করব। তখন আল্লাহ্ তা আলা এ আয়াত নাযিল করেন مَنَ الْفَيْ الْرِيْنِ قَدْ تُبِيِّنَ الرَّفْدُ -দীন সম্পর্কে কোন জোর-জবরদন্তি করার দরকার নেই। সত্য পথ ভ্রান্ত পথ হতে সুম্পষ্ট হয়ে গেছে।

৫৮১৩. সাঈদ ইব্ন জ্বাইর (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "আনসারদের কোন কোন স্ত্রীলোকের সন্তান ভূমিষ্ঠ হবার পর পর অথবা কিছু দিন পর মরে যেত। তাই তারা মানত করত যে, যদি তাদের সন্তান বেঁচে যায়, তাহলে তাঁরা তাদেরকে ইয়াহুদী ধর্মে দীক্ষিত করবে। তারপর যখন বনু নথীর ইয়াহুদীদেরকে শহর ত্যাগ করতে বাধ্য করা হলো তাদের মধ্যে বিপুল পরিমাণে ঐ ধরনের আনসার—তনয় ইয়াহুদী ছিল। তখন আনসারগণ বলতে লাগলেন, 'আমরা আমাদের সন্তানদের নিয়ে এখন কি করতে পারি ং এরপরই এ আয়াতিট নাবিল হয় ঃ الْكُولُ مَنِي الدِّيْنِ قَدْ تَبْيِيْنُ الرَّشُدُ مِنَ الْغَيْ الرَّشُدُ مِنَ الْغَيْ بَيْنَ الرَّشُدُ مِنَ الْعَيْ الْعَيْ الْعَيْ الْعَيْ الْمُعْلَى الْمُنْ الْمُ عَلَى الْمُعْلَى الْعَيْ الْمُنْ الْعَلَى الْمُعْلَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْلَى الْمُنْ الْمُ الْعَلَى الْمُنْ الْمُنْ

ইব্ন আরাস (রা.) বলেন, 'যারা মদীনায় থাকতে ইচ্ছা করেছিল, তাদেরকে থাকতে দেয়া হয়েছিল। আর যারা মদীনা ত্যাগ করতে ও ইয়াহুদীদের সাথে চলে যেতে চেয়েছিল, তাদেরকে বিনা বাধায় যেতে দেয়া হয়েছিল।

৫৮১৪. আমির (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "আনসারদের কোন কোন স্ত্রীলোকের সন্তান ভূমিষ্ঠ হয়ে মরে যেত। তাই তারা মানত করত যে, যদি তাদের সন্তান বেঁচে থাকে, তাহলে তারা তাদেরকে ইয়াহদীদের সাথে ইয়াহদী ধর্মে দীক্ষিত হতে সক্রিয় ভূমিকা নেবে। এরপর ইসলামের আবির্ভাব হয়, অথচ আনসারদের বহু সংখ্যক সন্তান—সন্ততি ইয়াহদী ধর্মে দীক্ষিত কয়ে য়য়। তখন তাঁরা বলতে লাগল, আমরা আমাদের সন্তানদেরকে ইয়াহদী ধর্মে দীক্ষিত করেছিলাম এবং ঐ ধর্মকে আমাদের ধর্ম থেকে অধিক ভাল মনে করতাম। কিন্তু এখন আল্লাহ্ তা'আলা আমাদেরকে ইসলাম ধর্ম দান করেছেন, যা সর্বোৎকৃষ্ট ধর্ম। তাই আমরা আমাদের সন্তানদের ইসলাম ধর্ম জানয়নের জন্য

জোরজবরদস্তির আশ্রয় নেব। তখন আল্লাহ্ তা'আলা এ আয়াতটি নাযিল করেন হু । হু দীনে কোন প্রকার জোরজবরদস্তি নেই।"

আমির (রা.) বলেন, যারা ইয়াহুদী এবং যারা ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করেছিলেন, তাদের মধ্যে এ আয়াতটি ছিল একটি সীমারেখা। তাই যারা ইয়াহুদীদের সাথে মিলিত হয়েছিল, তারা ইয়াহুদী ধর্ম গ্রহণ করেছিল, আর যাঁরা মদীনায় থেকে গিয়েছিলেন, তাঁরা ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করেছিলেন। হাদীস শরীফের শব্দসমূহ দুই জন বর্ণনাকারীর মধ্যে বর্ণনাকারী হুমাইদ (র.)-এর পরিবেশিত।

৫৮১৫. আমির (রা.) থেকে অন্য সূত্রেও একই রূপ হাদীস বর্ণিত হয়েছে। তবে তিনি হাদীসের শেষাংশে শুধু এতটুকু পরিবর্তন করেন যে, "সূতরাং তাদের মধ্যে রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর বনু নথীরকে শহর বা দেশ ত্যাগ করার আদেশটি ছিল একটি সীমারেখা। যারা মুসলমান না হয়ে ইয়াহুদী রয়ে গেল, তারাই ইয়াহুদীদের সাথে মিলিত হয়ে গেল। আর যারা মুসলমান হয়ে গিয়েছিলেন, তারা মদীনা রয়ে গেলেন, দেশত্যাগ করলেন না।"

৫৮১৬. আমির (রা.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে। তবে এতটুকু তিনি পরিবর্তন করে বর্ণনা করেন যে, বনু নথীরকে খাইবারের দিকে দেশত্যাগ করার আদেশটি ছিল সীমারেখা। যাঁরা ইসলাম গ্রহণ করেছিলেন, তারা মদীনায় থেকে গেলেন, আর যারা ইসলাম গ্রহণ করাকে পসন্দ করল না। তারা খাইবারে গিয়ে অন্য ইয়াছদীদের সাথে মিলিত হয়ে গেল।

(৫৮১৭. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি الْفَرَا الرَّشُو الرَّبُو الرَّبُولِ الْمُؤْلِلْ الرَّبُولِ الرَّبُولِ الرَّبُولِ الرَّبُولِ الْمُؤْلِقِ الرَّبُولِ الرَّبُولِ الْمُؤْلِقِ الرَّبُولِ الْمُؤْلِقِ الرَّبُولِ الْمُؤْلِقِ الرَبُولِ الْمُؤْلِقِ الرَّبُولِ الْمُؤْلِقِ الرَبُولِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقُ الْم

পে ১৮. আবু বাশার (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি কুরআনুল কারীমের পবিত্র আয়াত বিলি কলেন, আমি কুরআনুল কারীমের পবিত্র আয়াত বিলেন কর্মান নুযুল সম্বন্ধে সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) – কে জিজ্জেস করলাম। তথন তিনি প্রতি উত্তরে বলেন, এ আয়াতিট আনসারদের সম্বন্ধে নাযিল হয়েছিল। আমি তাঁকে আবার প্রশ্ন করলাম, এটা কি তাদের জন্যেই বিশেষভাবে নাযিল হয়েছিল। তিনি উত্তরে বলেন, হাঁা, তাদের জন্যেই বিশেষভাবে এ আয়াতিট নাযিল হয়েছিল। তিনি আরো বলেন, ইসলামের পূর্বে অন্ধকার যুগে স্ত্রীলোকেরা মানত করত যে, যদি তাদের সন্তান হয়, তাহলে তারা তাদের সন্তানদেরকে ইয়াহুদী ধর্ম গ্রহণ করতে প্রলুব্ধ করবে। এরপ মানতের দ্বারা সন্তানের তারা দীর্ঘায়ু কামনা করত। আবৃ বাশার (র.) বলেন, এরপর ইসলামের আবির্ভাব হলো এবং ইয়াহুদীদের মধ্যে ছিল অনেক আনসারী ইয়াহুদী। এরপর যখন বনু ন্যীরকে দেশত্যাগ করার নির্দেশ দেয়া হলো তখন আসনারগণ বললেন, ইয়া রাসুলাল্লাহ্! আমাদের ছেলে ও ভাইয়েরা ইয়াহুদীদের মধ্যে রয়েছে। আবৃ বাশার (র.) বলেন, প্রতি উত্তরে

রাসূলুল্লাহ্(সা.) মৌনতা অবলম্বন করেন। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা এ আয়াত নাযিল করে ঘোষণা করেন যে, দীনের মধ্যে কোন প্রকার জোরজবরদস্তি নেই, সত্য পথ মিথ্যা পথ থেকে সুস্পষ্ট হয়ে গেছে।

আবৃ বাশার (র.) আরো বলেন, এরপর রাসূলুক্লাহ্ (সা.) সাহাবাদেরকে লক্ষ্য করে বললেন, তোমাদের সঙ্গীদেরকে ইখ্তিয়ার দেয়া হয়েছে— যদি তারা তোমাদেরকে গ্রহণ করে, তাহলে তারা তোমাদের মধ্যেই থাকতে পারবে। আর যদি তারা ইয়াহুদীদের ধর্ম গ্রহণ করে, তাহলে তারা ইয়াহুদীদের মধ্যেই গণ্য হবে।

আবূ বাশার (র.) আরো বলেন, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) আনসারী ইয়াহুদীদেরকে বনু ন্যীর ইয়াহুদীদের সাথে দেশ ত্যাগ করতে নির্দেশ এদান করলেন।

৫৮১৯. মৃসা ইব্ন হারান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি ইমাম আস—সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণনা করেন। তিনি জ্ব আয়াত पूर्व শুর্তিন আমাত দুর্তিত্ব শুর্তিন আমাত দুর্তিত্ব শুর্তিন আমাত দুর্তিত্ব শুর্তিন আমাত দুর্তিত্ব শুর্তিন আমাতি একজন আনসারী ব্যক্তি সম্পর্কে নাযিল হয়, যার নাম ছিল আবুল হাসীন (রা.)। তাঁর ছিল দু'পুত্র। কয়েকজন তেলের ব্যবসায়ী সিরিয়া থেকে মদীনায় আগমন করে। যখন তারা তেল বিক্রি শেষ করল এবং প্রত্যাবর্তন করতে ইচ্ছা করল। তখন আবুল হাসীন (রা.)–এর দু'পুত্র তাদের সাথে দেখা করল। তারা তাদেরকে খুস্তান হতে আহবান জানাল। তারা খুস্তান ধর্ম গ্রহণ করে খুস্তানদের সাথে সিরিয়ায় চলে গেল। তাদের পিতা হযরত রাস্লুল্লাহ্ (সা.)-এর দরবারে হায়ির হয়ে আরয করলেন, ইয়া রাস্লাল্লাহ্ (সা.), আমার দু'পুত্র খুস্তান ধর্ম গ্রহণ করে দেশ থেকে বের হয়ে চলে গেছে। আমি কি তাদেরকে খোঁজ করে আনবং তখন এ আয়াত নাযিল হয় এবং ঘোষিত হয়, দীনে কোন প্রকার জারজবরদন্তি নেই। সত্য পথ মিথ্যা পথ থেকে সুম্পষ্ট হয়ে গেছে। তখনও কিতাবীদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করার অনুমতি দেয়া হয়নি। হয়রত রাস্লুল্লাহ্ (সা.) বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে যেন আমাদের থেকে দুরে রাখেন, তারা দু'জনই সর্বপ্রথম কাফির হলো। তাদের খোঁজে আবুল হাসীন (রা.)–কে বের হতে অনুমতি না দেয়ায় আবুল হাসীন (রা.) হয়রত রাস্লুল্লাহ্ (সাণ)–এর প্রতি কিছুটা অসন্তুষ্ট হলেন। তখন সরা নিসার ৬৫নং আয়াত নাযিল হয়ঃ

فَلاَ وَرَبِكَ لاَ يُوْمِنُونَ حَتَّى يَحَكِّمُوكَ فِيْمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُونَ فِي اَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مَّمَا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلَيْمًا ـ

অর্থাৎ কিন্তু না, তোমার প্রতিপালকের শপথ ! তারা মু'মিন হবে না যতক্ষণ পর্যন্ত তারা তাদের নিজেদের বিবাদ–বিসম্বাদের বিচারভার তোমার উপর অর্পণ না করে; এরপর তোমার সিদ্ধান্ত সম্বন্ধে তাদের মনে কোন দ্বিধা না থাকে এবং সর্বান্তকরণে তাদের তা মেনে না নেয়।

তারপর لَا كُرَا مَفِي الدِّين আয়াতটির আদেশ সূরা বারাআতে উল্লিখিত কিতাবীদের বিরুদ্ধে লড়াই সংক্রোন্ত আদিষ্ট আয়াতের মাধ্যমে রহিত হয়ে যায়।

৫৮২০. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি لَا أَكُرَاهُ فِي الدِّيْنِ আয়াতের শানে নুযূল সম্বন্ধে বলেন, ইয়াহুদীদের মধ্য থেকে কিছু সংখ্যক ইয়াহুদী আউস গোত্রের কিছু সংখ্যক লোককে দুধ পান করায়। ৫৮২১. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি الكُرَاهُ في الدّبِن وَ الكَرَاهُ في الدّبِن مَا المُعَامِّة وَ المُعَامِّة وَ المُعَالِمُ المُعَامِّة وَ المُعَامِّة وَالْمُعَامِّة وَ المُعَامِّة وَالمُعَامِّة وَ المُعَامِّة وَالمُعَامِّة وَالمُعَامِّة وَالمُعَامِّة وَالمُعَامِّة وَالمُعَامِّة وَالمُعَامِّة وَالْمُعَامِّة وَالمُعَامِّة وَالْمُعَامِّة وَالْمُعَامِعُمِّة وَالْمُعَامِّة وَالْمُعَامِّة وَالْمُعَامِّة وَالْمُعَامِعُومُ وَالْمُعَامِّة وَالْمُعَامِعُ وَالْمُعَامِعُمُ وَالْمُعَامِّة وَالْمُعَامِّة وَالْمُعَام

৫৮২২. হযরত ইব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। হযরত মুজাহিদ (র.) বলেছেন, বনু কুরায়যা ছিল ইয়াহুদী গোত্র। তাদের কিছু সংখ্যক লোক আনসারদের কিছু সংখ্যক লোককে দুধ পান করিয়েছিল। এরপর আল–কাসিম (র.) মুহামাদ ইব্ন আমর (র.)–এর হাদীসের ন্যায় বর্ণনা করেন। তবে ইব্ন জুরাইজ (র.) বলেন, তাঁর কাছে আবদুল করীম (র.) বর্ণনা করেছেন যে, মুজাহিদ (র.) বলেছেন, আউস সম্প্রদায়ের কিছু সংখ্যক লোক বনু ন্যীরের ধর্মে দীক্ষিত হয়েছিল।"

৫৮২৩. হ্যরত শা'বী (র.) থেকে বর্ণিত। আনসারগণের মধ্য থেকে একজন স্ত্রীলোক মানত করেছিল যে, যদি তার ছেলে জীবিত থাকে, অর্থাৎ বাল্যকালে মারা না যায়, তাহলে সে তাকে ইয়াহুদীদের অন্তর্ভুক্ত করে দেবে। যখন ইসলামের আবির্ভাব হয়, তখন আনসারগণ হ্যরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর দরবারে হাযির হয়ে আর্য করেন, ইয়া রাসূলাল্লাহ্। আমাদের সন্তান যারা ইয়াহুদীদের ঘরে লালিত—পালিত হয়েছে এবং এখনও তাদের মধ্যে রয়েছে, তাদেরকে ইসলাম ধর্মে দীক্ষিত হবার জন্যে কি আমরা জোরজবরদন্তির আশ্রয় নিতে পারবো? আমরাই তাদেরকে কোন এক সময় ইয়াহুদী ধর্মে দীক্ষিত হবার জন্যে অনুপ্রাণিত করেছিলাম। আর তখন আমাদের ধারণা মতে ইয়াহুদী ধর্মই ছিল উত্তম ধর্ম। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা আমাদেরকে তাঁর মনোনীত ধর্ম ইসলাম দান করেছেন। আমরা কি এখন তাদেরকে ইসলাম গ্রহণ করার জন্যে জোরজবরদন্তি করতে পারবো? আল্লাহ্ তা'আলা তখন এ আয়াত নাথিল করেন, "দীনে কোন প্রকার জোরজবরদন্তি নেই, সত্যপথ ভ্রান্তপথ থেকে সুস্পষ্ট হয়েছে।

৫৮২৪. হ্যরত শা'বী (র.) থেকে অনুরূপ আরেকটি বর্ণনা রয়েছে। অবশ্য তিনি আরেকটু বাড়িয়ে বলেছেন, তা হলো, বনু ন্যীরকে দেশ ত্যাগ করার নির্দেশ ছিল, যারা ইসলাম গ্রহণ করবে এবং যারা ইয়াহুদীদের সাথে চলে যাবে, তাদের মধ্যে তা ছিল পার্থক্যকারী বিষয়। বস্তুত যারা বনু ন্যীরের সাথে বের হয়ে চলে যায়, তারা তাদের মধ্যে গণ্য হয়ে যায় এবং যারা তাদেরকে প্রত্যাখ্যান করেন, তারা ইসলাম গ্রহণ করেন।

৫৮২৬. হ্যরত হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, আনসারগণের কিছু সংখ্যক লোক বনু ন্যীরের কিছু সংখ্যক লোককে দুধ পান করাবার কাজে নিযুক্ত করে। তারপর যখন বনু ন্যীরকে দেশত্যাগ করার নির্দেশ দেয়া হয়, তখন আনসারী সন্তানদের পরিবারবর্গ তাদেরকে নিজেদের ধর্মে ফিরিয়ে নেবার জন্যে ইচ্ছা করেন, (এমনকি তাদেরকে এব্যাপারে জোরজবরদন্তিও করেন)। তখন এ আয়াত নাযিল হয়। ইব্ন জারীর তাবারী (র.) আলোচ্য আয়াতের এ তাফসীর সম্বন্ধে উত্থাপিত বিভিন্ন ব্যাখ্যাকারের অভিমত পেশ করার লক্ষ্যে বলেন যে, এর অর্থ – যদি কিতাবিগণ যথারীতি জিযিয়া কর আদায় করে, তাদের প্রতি ইসলাম গ্রহণ করার জন্যে জোরজবরদন্তি করা যাবে না এবং তাদেরকে তাদের ধর্মে থাকার সুযোগ দিতে হবে। তাঁরা আরো বলেন যে, এ আয়াত নির্দিষ্ট কাফিরদের ক্ষেত্রে অবতীর্ণ হয়েছে। তাই আয়াতের কোন অংশই বা কোন অংশেরই ছকুম বা কার্যকারিতা রহিত হয়নি। যাঁরা উপরোক্ত অভিমত পোষণ করেন, তাঁরা তাদের দলীল হিসাবে নিম্বর্ণিত হাদীসসমূহ উপস্থাপন করেনঃ

৫৮২৭. হযরত কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি ঠেন এই দুর্নিটি নি এই দুর্নিটিটি করা তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, আরবের বিশিষ্ট কবিলাকে ইসলাম গ্রহণ করার জন্যে জোরজবরদন্তি করা হয়েছিল। কেননা, তাঁরা ছিল নিরক্ষর জাতি, তাদের জন্যে কোন গ্রন্থ ছিল না, তারা গ্রন্থ কি তা চিনত না, তাই তাদের থেকে ইসলাম ব্যতীত অন্য কিছু গ্রহণ করা হয়নি। আর কিতাবীরা যদি জিযিয়া বা খারাজ আদায় করে, তাহলে তাদেরকে ইসলাম কবুল করার জন্যে জোরজবরদন্তি করা চলবে না। তাদের ধর্ম–কর্ম পালনে কোন প্রকার বাধা সৃষ্টি করা চলবে না, বরং তাদের ধর্মের অনুশাসনগুলো পালনের ব্যাপারে উদ্ভূত যাবতীয় প্রতিরোধসমূহ থেকে তাদেরকে মুক্ত রাখতে হবে।

৫৮২৮. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াতাংশের তাফসীর সহস্কে বলেন, "আরবের বিশিষ্ট কবিলার উপর ইসলাম গ্রহণ করার জন্যে জারজবরদন্তি চালানো হয়েছিল। তাদের সাথে যুদ্ধ অথবা তাদের কাছ থেকে ইসলাম ব্যতীত অন্য কিছ কবুল করা হয়নি। কিন্তু কিতাবীদের নিকট থেকে জিযিয়া গ্রহণ করা হয় এবং তাদের বিরুদ্ধে কোনরপ যুদ্ধ ঘোষিত হয়নি।

৫৮২৯. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি لَا الْكُرَاهُ فِي السَّبِينِ السَّبِي

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ৬

৫৮৩০. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি لَا لِكُرَاهَ فِي الدَيْنِ আয়াতাংশের তাফসীর সম্পর্কে বলেন, আরবদের কোন উল্লেখযোগ্য ধর্ম ছিল না। এজন্য তাদের উপর ধর্ম গ্রহণ করার জন্যে অন্তের মাধ্যমে জোরজবরদন্তি চালানো হয়েছে। কিন্তু ইয়াহুদ, খৃষ্টান ও অগ্নিপূজকদেরকে ইসলাম গ্রহণ করার জন্যে জবরদন্তি করা হয়নি। এশর্তে তারা রীতিমত জিযিয়া আদায় করে থাকে।

৫৮৩১. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি তার এক খৃষ্টান গোলাম জারীরকে বললেন, "হে জারীর। তুমি মুসলমান হয়ে যাও।" এরপর তিনি তাকে ঐসব কথা বললেন যা অন্য খৃষ্টানদের বলা হয়ে থাকে।

৫৮৩২. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি (لاَ اكْرَاهُ فِي الدِّيْنِ قَدْ تَبَيْنَ الرُّشُدُ ) আলোচ্য আয়াতাংশের তাফসীর সম্পর্কে বলেন, এ বিধান তখনকার, যখন মকা ও মদীনার জনসাধারণ ইসলামে প্রবেশ করেন এবং কিতাবীরা জিযিয়া আদায় করে। ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতের তাফসীর সম্বন্ধে আবার কেউ কেউ বলেন যে, এ আয়াতের হকুম বা কার্যকারিতা রহিত হয়ে গেছে। যুদ্ধ ফরয হওয়ার আয়াত নাযিল হবার পূর্বে এ আয়াতটি নাযিল হয়েছিল।

#### যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৫৮৩৩. ইয়াক্ব ইব্ন আবদ্র রহমান যুহরী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, ছিলি বলেন, ছাইটিটেন্টিল আয়াতাংশের তাফসীর সম্পর্কে যায়িদ ইব্ন আসলাম (রা.) কে প্রশ্ন করায় তিনি বলেন, হ্যরত রাসূলুল্লাহ্(সা.) মক্কা মুকাররামায় দশ বছর অতিবাহিত করেন। এর মধ্যে কাউকে ইসলাম গ্রহণ করার জন্য জারজবরদন্তি করেননি। এরপর মুশরিকরা যুদ্ধ ব্যতীত অন্য কিছুতে রাষী হলো না, তাই তাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করার জন্য আল্লাহ্ তা আলা রাসূলুল্লাহ্ (সা.) – কে অনুমতি দেন।

উপরোক্ত অভিমতগুলোর মধ্যে উত্তম অভিমত হলো, যেখানে বলা হয়েছে যে, এ আয়াত বিশিষ্ট কিছু লোকের ক্ষেত্রে নাযিল হয়েছে আর বলা হয়েছে যে, আহলি কিতাব, অগ্নিপূজক এবং সত্য ধর্মের পরিবর্তে অন্য কোন ধর্মাবলম্বী যদি নিজের ধর্ম বিশ্বাসের কথা ঘোষণা করে, তাদের থেকে জিযিয়া আদায় করা হয়, তাদের ক্ষেত্রে কোন জোরজবরদন্তি করা হবে না। আর এ অভিমতে আরো বলা হয় য়ে, এ আয়াতের কোন প্রকার হকুম বা কার্যকারিতা রহিত হয়নি।

উপরোক্ত অভিমতগুলোর মধ্যে শুধুমাত্র এ অভিমতকে উত্তম বলার যাবতীয় কারণসমূহ আমি আমার লিখিত কিতাব العجار البيان عن اصول الاحكام –এ বর্ণনা করেছি। তার মধ্যে উল্লিখিত কারণসমূহের মধ্যে একটি কারণ হলো, নাসিখ বা হুকুম কিংবা কার্যকারিতা রহিতকারী। রহিতকারী আয়াত তখনই রহিতকারী আয়াত হিসাবে স্বীকৃত হবে, যখন তা রহিত আয়াতের হুকুম বা কার্যকারিতাকে সম্পূর্ণরূপে বাতিল করতে সক্ষম হবে। কাজেই, এ দুটোর অর্থাৎ নাসিখ ও মানসূখের হুকুম একত্র হতে পারে না। কিন্তু কোন আয়াত বা নাসিখের প্রকাশ্য অর্থ যদি ব্যাপক অর্থে ব্যবহৃত হয়, অর্থাৎ সর্বসাধারণের জন্য যদি হুকুম বা আদেশ কিংবা নিষেধ প্রযোজ্য হয়, আর বাতিন বা অপ্রকাশ্য অর্থ যদি তাবি বা বিশেষ ক্ষেত্রে প্রযোজ্য হয়, তাহলে এখানে নাসিখ–মানসূখ গ্রহণীয় হতে পারে না। এ নিয়মটির বৈধতার কথা বিবেচনা করে আমরা বলতে পারি যে, নিম্নোক্ত মন্তব্যটি অসম্ভব নয়, যেমন

কেট বলে থাকে, "যার থেকে তুমি জিযিয়া কর আদায় করছ, তাকে তুমি ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করার জন্যে কোন প্রকার জোরজবরদন্তি করতে পার না।" আর আমরা যে অর্থ নিয়েছি তার বিপরীত অর্থ আয়াতেও লেবার কোন প্রকার দলীল, সংকেত বা আলামতও নেই। আবার মুসলমানগণ সকলেই হ্যরত নবী করীম সো.) থেকে বর্ণনা করেছেন যে, হ্যরত রাস্লুল্লাহ্ (সা.) একদলকে ইসলাম গ্রহণ করার জন্য জোরজবরদন্তি করেছেন। হ্যরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.) তাদের থেকে ইসলাম ব্যতীত অন্য কিছু গ্রহণ করতে জ্বীকার করেন। আর তারা যদি ইসলাম কবুল করা থেকে বিরত থাকে, তাহলে তাদেরকে হযরত **রাসূলুলাহ্(সা.) হত্যা** করার আদেশ প্রদান করেন। যেমন আরবের মুশরিকদের মধ্যে যারা মূর্তিপূজক ছিল অথবা যারা সত্য ধর্ম গ্রহণ করার পর তা থেকে বিচ্যুত হয়ে কুফরীর দিকে ধাবিত হয়েছিল কিংবা ভাদের ন্যায় অন্যান্য লোক। পুনরায় হ্যরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.) অন্য একদলকে ইসলাম গ্রহণ করতে বাধ্য করেননি, বরং তাদের থেকে জিযিয়া কবুল করেছেন। আর তারাও তাদের বাতিল ধর্মের উপর স্থির থাকার অংগীকারপত্র দিয়েছিল, এদের উদাহরণ কিতাবিগণ। অর্থাৎ যারা তাওরাত ও ইনজীলের অধিকারী বলে দাবী করে। এরূপে যারা তাদের অনুরূপ ধর্ম অবলম্বন করে রয়েছিল। এতে স্পষ্ট প্রমাণ হয় যে, দীনে জোরজবরদন্তি নেই বলা হয়েছে, তা শুধুমাত্র ঐ ব্যক্তিদের জন্য, যারা ইসলামের অনুশাসনগুলোর প্রতি আনুগত্য স্বীকার করেছে এবং জিযিয়া আদায় করার জন্যে ইসলামী সরকারের অনুমতি নিয়েছে। তবে যারা মনে করছে যে, এ আয়াতের হুকুম বা কার্যকারিতা জিহাদের অনুমতির দারা <del>রহিত</del> হয়ে গেছে, তাদের অভিমত গ্রহণযোগ্য নয়।

যদি কেউ প্রশ্ন করে যে, আপনি কি ঐসব বর্ণনা বিশ্বাস করেন যা ইব্ন আরাস (রা.) এবং অন্যদের থেকে বর্ণিত হয়েছে যে, এ আয়াতটি আনসারদের এক গোত্র সম্বন্ধে নাথিল হয়, যারা তাদের সন্তানদেরকে ইসলাম গ্রহণ করার জন্যে জবরদন্তি করার মনস্থ করেছিলেন। প্রতি উত্তরে বলা যায় যে, এরূপ অভিমত শুদ্ধ হবার ব্যাপারে কোন বাধা নেই। তবে কোন সময় কুরআনে করীমের আয়াত বিশেষ কোন ঘটনাকে উপলক্ষ করে অবতীর্ণ হয়, এরপর একই রকম প্রত্যেকটির ক্ষেত্রে তার হকুম প্রযোজ্য হয়।

ইব্ন আরাস (রা.) ও অন্য তাফসীরকারগণের বর্ণনান্যায়ী এ আয়াতটি যাদের সম্বন্ধে নাযিল হয়েছিল তারা হছে এমন একটি সম্প্রদায় যারা ইসলাম প্রসারের পূর্বে তাওরাত অনুসারীদের ধর্মে দীক্ষিত হয়েছিল। তাই আল্লাহ্ তা আলা তাদেরকে জারজবরদন্তি করে ইসলামের অন্তর্ভুক্ত করতে নিষেধ করেছেন। আর এ নিষেধাজ্ঞার জন্যে একটি আয়াত নাযিল করেছেন যার হুকুম একই রকম বিষয়বস্তুর ক্ষেত্রে ব্যাপক হারে প্রযোজ্য। তারা বিভিন্ন ধর্ম থেকে যে কোন একটির অনুসারী হতে পারে যে কারণে তাদের থেকে জিযিয়া কর আদায় করা ন্যায়সঙ্গত, যেহেতু তারা যেকোন ধর্মের অনুসারী বলে স্বীকারও করেছে। স্তরাং ইন্টেই ইন্টির ইন্টির অনুসারী বলে স্বীকারও জারজবরদন্তি করা যাবেনা।

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, الَّذِيْنُ শব্দটিতে আলিফ লাম (ال) ব্যবহার করা হয়েছে। তাই তার অর্থ হবে নির্দিষ্ট একটি ধর্ম যা আল্লাহ্ তা'আলা لَا اَكْرَاهُ فِي الدِّيْنِ আয়াতাংশের মাধ্যমে ঘোষণা করেছেন। আর তা হচ্ছে ইসলাম। আবার কোন কোন সময় الدِّيْنُ —এর পরে একটি

80

উহা • ধরে নেয়া হয়। তখন বাক্যের রূপ হবে নিম্নরপঃ وَهُونَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ لَا كُرَاهُ فِي دَيْنِهِ قَدُ تُبَيَّنَ अर्था९ আর তিনি মহান ও শ্রেষ্ঠ, তাঁর দীনে কোন জোরজবরদন্তি নেই। সত্য পথ আন্ত পথ থেকে সুস্পষ্ট হয়ে উঠেছে।

ইমাম আবূ জা'ফর ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, "এ অভিমতটি আমার নিকট অধিক গ্রহণীয়। তবে المصدر ) যেমন কেউ বলে الرُّشُدُ বাক্যাংশে উল্লিখিত الرُّشُدُ শব্দটি মাসদার ( مصدر ) যেমন কেউ বলে शारक श رَشُدُ ثُفَانَا ٱرْشُدُ رَشُداً وَرَشُداً وَرَشُداً وَرَشُداً وَرَشُداً وَرَشُداً وَرَشُداً وَرَشَاداً সত্য ও সঠিক পথের সন্ধান পাওয়া যায়।" পুনরায় তিনি বলেন, الْفَيِّ শব্দটিও মাসদার ( مصدر ) ; रयमन वला रु शातक : قَدْغُوى فَلْنَ فَهُو يَغُوى غَيًّا وَغَوَايَةً - आंवात कान कातवी ভाষाविन বলেন, عَنَى فَكُنَ يَغَنَى প্রতাতিও পড়ার নিয়ম আছে। পাবিত্র কুরআনের সূরা আন–নাজমের ২য় আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা خوی শব্দটি ব্যবহার করে ইরশাদ করেন, অর্থাৎ তোমাদের সংগী বিভান্ত নয় এবং বিপথগামীও নয়। অত্র আয়াতে উল্লিখিত غوى শব্দটির "¿" অক্ষরকে যবর দিয়ে পড়া হয়েছে, আর এটাই দুটো পঠনরীতির মধ্যে অধিক বিশুদ্ধ। যখন কেউ সত্য ও সঠিক পথকে অতিক্রম করে যায়, তখন বলা হয়ে থাকে 🗀 অর্থাৎ বিপথগামী হয়েছে। সূতরাং এখন পূর্ণ বাক্যটির অর্থ দাঁড়াবে এরপ ঃ যখন সত্য অসত্য থেকে সুস্পষ্ট হয়ে উঠেছে এবং সত্য ও সঠিক পথের অনুসন্ধানকারীর জন্যে তার উদ্দেশ্যের প্রকৃত স্বরূপ স্পষ্ট হয়েছে, তখন সে অসত্য ও বিপথে গমনকে চিনতে পেরেছে। সুতরাং এখন দুই কিতাব যথা- তাওরাত ও ইনজীলের অনুসারী এবং যে তোমাদের দীনের অনুশাসনগুলিকে সত্য বলে মেনে নিয়ে তোমাদেরকে জিযিয়া দিয়ে যাচ্ছে, তাদের উপর জোরজবরদন্তি করো না। কেননা, সঠিক পথ সুস্পষ্ট হওয়ার পর যে সঠিক পথ অতিক্রম করে যায়, তার ব্যাপারটি আল্লাহ্ তা'আলার প্রতি ছেড়ে দিতে হবে এবং তিনিই তাকে পরকালে শাস্তি প্রদানের ক্ষেত্রে একচ্ছত্র মালিক।

আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ

فَمَنْ يَكُفُرُ بِالطَّاغُونَ وَيُومُنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسكَ بِالْعُرْوَةِ الْوَثْقَى لاَ انْفِصامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيْعُ عَلَيْمٌ

( অর্থ ঃ যে তাগৃতকে অস্বীকার করবে ও আল্লাহ্তে বিশ্বাস করবে, সে এমন এক মযবৃত হাতল ধরবে, যা কখনও ভাঙ্গবে না। আল্লাহ্ সর্বশ্রোতা, প্রজ্ঞাময়।) –এর তাফসীর প্রসঙ্গে ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, বিশ্লেষণকারিগণ তাগৃতের অর্থ সম্পর্কে একাধিক মত পোষণ করেছেন। তাদের কেউ কেউ বলেছেন, তাগৃত অর্থ শয়তান।

যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৫৮৩৪. হযরত উমর (রা.) বলেছেন, তাগৃত শব্দের অর্থ 'শয়তান'।

৫৮৩৫. উমর (রা.) থেকে অন্য এক সূত্রেও অনুরূপ বর্ণিত হয়েছে।

৫৮৩৬. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি غُونُ ( তাগৃত ) শব্দের অর্থ সম্পর্কে বলেন, "এখানে غُنُتُ –এর অর্থ শয়তান।"

৫৮৩৭. শা'বী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত তাগৃত শব্দের অর্থ প্রাতান'।

৫৮৩৮. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, তাগৃত শব্দের অর্থ 'শয়তান'।

৫৮৩৯. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, তাগৃত مُلَاغُونُهُ শব্দের অর্থ হচ্ছে 'শয়তান'। ৫৮৪০. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, تُوَفُّرُ بِالطَّاعُونَةِ আয়াতাংশে উল্লিখিত তাগৃত শব্দের অর্থ 'শয়তান'।

আবার কেউ কেউ বলেছেন, তাগৃতের অর্থ 'জাদুকর'।

যারা এ মত পোষণ করেনঃ

৫৮৪১. আবুল 'আলীয়া (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, "অত্র আয়াতে উল্লিখিত তাগৃত শব্দের অর্থ হচ্ছে জাদুকর।"

ইমাম আবু জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, বর্ণনাকারী আবদুল আ'লা মতভেদ করেছেন। তা পরবর্তীতে আমি উল্লেখ করব।

৫৮৪২. মুহাম্মাদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, তাগৃত শব্দের অর্থ হচ্ছে জাদুকর। কেউ কেউ বলেছেন, তাগৃতের অর্থ গণক।

যারা এ মত পোষণ করেনঃ

৫৮৪৩. সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, আয়াতে উল্লিখিত তাগৃত শব্দের অর্থ 'গণক'।

৫৮৪৪. রফী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, তাগৃত শব্দের অর্থ হচ্ছে গণক।

৫৮৪৫. ইব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, هُمَنْ يُكُفُرُ بِالطَّاعُوْت আয়াতাংশে উল্লিখিত তাগৃত শব্দের অর্থ গণকবৃন্দ। তাদের কাছে শয়তানরা আগমন করে তাদের অন্তরে ও মুখে ঢেলে দিয়ে যায়।

আব্য যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি জাবির ইব্ন জাবদুল্লাহ্ (রা.) থেকে বর্ণনা করেন। তাঁকে তাগৃত সম্পর্কে প্রশ্ন করা হয়। আর এসব তাগৃতের কাছে কাফিররা তাদের বিবাদ মীমাংসার জন্যে গমন করত। প্রশ্নের উত্তরে তিনি বলেন, জুহায়না সম্প্রদায়ের একটি তাগৃত, আসলাম সম্প্রদায়ের জন্য একটি তাগৃত। এরূপে প্রতিটি সম্প্রদায়ে একটি একটি করে তাগৃত ছিল। তারা ছিল গণক, তাদের কাছে শয়তান (শতাধিক মিথ্যা মিশ্রিত দৈব বাণী নিয়ে) আসত।

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, "তাগূতের অর্থ সম্পর্কে উল্লিখিত অতিমতগুলোর মধ্যে আমার নিকট অধিকতর সঠিক হচ্ছে, আল্লাহ্ তা'আলার দেয়া নির্ধারিত সীমা শংঘনকারী মাত্রই তাগৃত বলে চিহ্নিত। তারপর তার অধীনস্থ ব্যক্তি চাপের মুখে তার উপাসনা করে অথবা তাকে তোষামোদ করার জন্য বা তার আনুগত্য প্রকাশ করার জন্য তার উপাসনা করে থাকে। এ

উপাস্যটি মানুষ কিংবা শয়তান বা মূর্তি অথবা অন্য যেকোন বস্তুই হতে পারে।" ইমাম তাবারী (র.) আরো বলেন, باغنول শব্দটি আসলে ছিল ماغنو و ماغنو و ماغنول الله باغنول ال

যে ব্যক্তি আল্লাহ্ তা'আলা ব্যতীত যে কোন উপাস্যের প্রভূত্ব ও উপাসনাকে অস্বীকার করে এবং তাকেও অস্বীকার করে। পক্ষান্তরে আল্লাহ্তে বিশ্বাস করে এবং আল্লাহ্ তা'আলা সম্বন্ধে স্বীকার করে যে, তিনিই তার উপাস্য, প্রতিপালক ও মা'বৃদ। তাহলে সে এক মযবৃত হাতল ধরবে। অন্য কথায়, আল্লাহ্ তা'আলার আযাব ও শাস্তি থেকে নিজেকে রক্ষা করার জন্যে সে যেন অধিকতর মযবৃত হাতল ধরল।

ধে ৪৬. আবৃ দারদা (রা.) থেকে বর্ণিত। "একদিন তিনি তাঁর পড়শী রোগীর সেবা–শুশ্বা করতে গেলেন এবং তিনি তাকে বাজারের কোন গৃহে পেলেন। রোগী গরগর করছিল, লোকজন বুঝতে পেরেছিল যে, সে কি বলতে চায়। আবৃ দারদা তাদেরকে প্রশ্ন করলেন, সে কি কথা বলতে চায়। তারা বলল, সে বলতে চায়, اَمَنْتُ بِاللّهِ وَكَفَرْتُ بِالطّاعُوْتِ وَالْمَاعُوْتِ بِالطّاعُوْتِ وَالْمَاعُوْتِ وَالْمُوْتِ وَالْمُؤْتِ وَالْمُوْتِ وَالْمُؤْتِ وَالْمُؤْتِ وَالْمُؤْتِ وَالْمُؤْتِ وَالْمُؤْتِ وَاللّهُ سَمْنِعُ عَلَيْمُ وَاللّهُ سَمْنِعُ عَلَيْمُ وَاللّهُ سَمْنِعُ عَلَيْمُ وَاللّهُ سَمْنِعُ عَلَيْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُؤْتِ وَالْمُعْمِ وَاللّهُ سَمْنِعُ عَلَيْمُ وَالْمُؤْتِ وَالْمُؤْتِ وَالْمُؤْتِ وَالْمُؤْتِ وَالْمُؤْتِ وَالْمُؤْتِ وَالْمُؤْتِ وَالْمُؤْتِ وَاللّهُ سَمِيْعُ عَلَيْمُ وَاللّهُ سَمْنِهُ وَاللّهُ سَمْنِهُ وَاللّهُ سَمْنِهُ وَاللّهُ اللّهُ سَمْنِهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْتِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الْمُؤْتِ وَالْمُؤْتِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ ال

আল্লাহ্ পাকের বাণী । فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِالْكُرُوةِ الْوَاقَّةِ । দারা ঈমানকে বুঝানো হয়েছে যে, ঈমানকে মু'মিন বান্দা আঁকড়িয়ে ধরেন। ঈমানকে ধরা ও আঁক্ড়িয়ে থাকাকে এমন একটি কস্তুকে আঁকড়িয়ে ধরার সাথে তুলনা করা হয়েছে। যার হাতল রয়েছে এবং হাতলকে মযবৃত করে ধরা হয়েছে। কেননা, প্রত্যেকটি হাতলধারী কস্তুকে মযবৃত করে ধরার সময় তার হাতলকে মযবৃত করে ধরা

হয়। আল্লাহ্ তা'তালা বলেছেন, কাফির তাগৃতকে আঁকড়িয়ে ধরে; আর মু'মিন বান্দা আল্লাহ্র প্রতি দ্বমানকে আঁকড়িয়ে ধরে। তন্মধ্যে ঈমানই অধিক মযবৃত হাতল হিসাবে গণ্য। এ আয়াতাংশে উল্লিখিত শুদ্দিটে এর ওয়ে وَالْمَانَ الْمُتَّى মাযদার থেকে নির্গত। পুংলিদ্ধে বলা হয় الْمُتَّى আর স্ত্রীলিদ্ধে বলা হয় الْمُتَّى ( অর্থাৎ অমুক পুরুষ উত্তম ) এবং فعلى ভর্মা وثقى ( অর্থাৎ অমুক স্ত্রীলোক উত্তম ) উপরোক্ত ব্যাখ্যা বহু খ্যাতনামা তাফসীরকার সমর্থন করেছেন। তাদের উপস্থাপিত দ্বীলসমূহ থেকে নিম্নে কতিপয় হাদীস বর্ণনা করা হলো ঃ

ে ৫৮৪৭. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, "অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত العربة الوثقى এর অর্থ হচ্ছে 'ঈমান'।"

৫৮৪৮. মুজাহিদ (র.) থেকে অনুরূপ আরও একটি হাদীস বর্ণিত হয়েছে।

৫৮৪৯. সুদী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "অত্র জায়াতাংশে উল্লিখিত العروالوثقى এর অর্থ হচছে 'ইসলাম'।"

৫৮৫০. আহমদ ইব্ন ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে বর্ণনা করেন। তিনি বলেছেন, "অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত فَقَد اسْتَمْسُكَ بِالْمُرُوّةِ الْوَثَقَى –এর অর্থ হচ্ছে কালিমা তায়্যিবা كَالِهُ الْهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

৫৮৫১. সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে অনুরূপ আরও একটি হাদীস বর্ণিত রয়েছে।

৫৮৫২. দাহ্হাক (র.) فَقَد اسْتَمُسْكَ بِالْعُرْوَةِ الْوَثْقَى आয়াতাংশ সম্বন্ধে জনুরূপ হাদীস বর্ণনা করেছেন।

আল্লাহ্ পাকের বাণী ঃ إَنْفَصَامَ لَهَا

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, এ আয়াতাংশে উল্লিখিত الْفَصَامُ لَا الْكَسَارِلِها হছে الْفَصَامُ لَا ( অর্থাৎ এর কোন ভাঙ্গন নেই)। لَهُ –এর মধ্যে অবস্থিত " الْمُوْفَة সর্বনামটি দ্বারা الْمُوْفَة কে বুঝানো হয়েছে। সূতরাং বাক্যটির অর্থ হছেঃ যে ব্যক্তি তাগৃতকে অস্বীকার করে এবং আল্লাহ্কে বিশ্বাস করে, সে আল্লাহ্র আনুগত্যকে এমনভাবে আঁকড়িয়ে ধরল যে, এ আঁকড়িয়ে ধরা অবস্থায় সৃত্যুবরণ করলে আথিরাতের ভয়াবহ বিপদের কালে তার অপমানিত হবার কোন আশংকা থাকবে না। তার এ আঁকড়িয়ে ধরাকে কোন বস্তুর হাতল আঁকড়িয়ে ধরার সাথে তুলনা করা হয়েছে, যে হাতল ভেঙ্গে যাবার কোন আশংকা নেই। الْفَصَامُ শক্ষি الْمُنْ شُنَیْتُ النّبَاتُ غَیْرِ اَکْسَ وَلَا مُنْفَصِمُ اللّه الله সাণা নামক কবি বলেছেন الْمَاكُونَ কিশ্লয়ের অর্থভাগের ন্যায় শেতবর্ণ তবে তা ভাঙ্গবার কোন অবকাশ নেই)। অন্যান্য ব্যাখ্যাকারগণ আমার উপরোক্ত ব্যাখ্যাকে গ্রহণ করেছেন।

#### যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৫৮৫৩. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, "অত্র আয়াতাংশ لَا نُفْصَامُ لَهَا –এর মাধ্যমে সুরা রা'দের ১১ নং আয়াতের প্রতি ইংগিত করা হয়েছে। আয়াতিট হচ্ছে ঃ اِنَ اللّٰهُ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَنْمٍ حَتَّى

وَيُغَيِّنَوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ( অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলা কোন সম্প্রদায়ের অবস্থা পরিবর্তন করেন না যতক্ষণ না তারা নিজের অবস্থা নিজেরাই পরিবর্তন করে।

৫৮৫৪. মুজাহিদ (র.) থেকে অনুরূপ আরো একটি হাদীস বর্ণিত হয়েছে।

एक (هَا اِنْقَطَاعَ لَهَا ﴿ وَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ وَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ وَهُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

আল্লাহ পাকের বাণী ঃ ﴿اللهُ اللهُ اللهُ

(٢٥٧) اَللهُ وَلِيُّ الَّذِيْنَ امَنُوا ٧يُخْرِجُهُمْ مِّنَ الظُّلُمٰتِ إِلَى النُّوْرِةُ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوْآ اَوْلِيَّهُمُ الطَّاغُونَ ٥ غُوْتُ ٧يُخْرِجُوْنَهُمْ مِّنَ النُّلُمُ الطَّالِ الظُّلُمٰتِ ﴿ أُولِيِّكَ اَصْحٰبُ النَّارِ ، هُمْ فِيهَا خُلِلُ وْنَ ٥ غُوْتُ ٧يُخُرِجُوْنَهُمْ مِّنَ النُّوْسِ إِلَى الظُّلُمٰتِ ﴿ أُولِيِّكَ اَصْحٰبُ النَّارِ ، هُمْ فِيهَا خُلِلُ وْنَ ٥

২৫৭. "যারা বিশ্বাস করে আল্লাহ্তা'আলা তাদের অভিভাবক, তিনি তাদেরকে অন্ধকার হতে বের করে আলোকে নিয়ে যান। আর যারা কুফরী করে তাগৃত তাদের অভিভাবক, এরা তাদেরকে আলোক হতে অন্ধকারে নিয়ে যায়। এরাই অগ্নির অধিবাসী, সেখানে তারা স্থায়ী হবে।"

ইমাম আবু জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, অত্র আয়াতে আল্লাহ্ তা'জালাইরশাদ করেছেন, "যারা বিশাস করে, আল্লাহ্ তাদের সাহায্যকারী, তাদেরকে অভিতাবক হিসাবে সাহায্য—সহায়তা করেন। তাদের নেক কাজের তাওফীক দান করেন। তাদেরকে কুফরীর অন্ধকার থেকে সমানের আলোকে নিয়ে আসেন। এখানে অন্ধকার দারা কুফরীকে ব্ঝানো হয়েছে। আর কুফরীর জন্যে অন্ধকারকে উদাহরণ হিসাবে উল্লেখ করার কারণ হচ্ছে, অন্ধকার যেতাবে কোন কস্তুর অনুধাবন ও অনুভূতি থেকে দৃষ্টিকে অন্তরাল করে রাখে, অনুরূপভাবে কুফরীও সমানের মহত্ত্ব, তার শুদ্ধতা ও তার উপকরণসমূহের শুদ্ধতাকে অনুধাবন করা থেকে অন্তরচক্ষুকে অন্তরাল করে রাখে। তাই আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর বান্দাদেরকে জানিয়ে দিয়েছেন যে, আল্লাহ্ তা'আলা ম'মেনদের অভিভাবক, তিনি তাদেরকে সমানের হাকীকত, রাস্তাসমূহ, উপকরণসমূহ ও দলীলসমূহ সম্বন্ধে অবগত করিয়ে দেন। তিনিই তাদের প্রকৃত পথ—প্রদর্শনকারী এবং তাদেরকে এমন সব দলীল সম্বন্ধে অবগত হবার তাওফীক দেন, যেগুলোর মাধ্যমে তারা তাদের যাবতীয় সন্দেহ দূর করতে পারে। কেননা, আল্লাহ্ তা'আলা তাদের কাছে কুফরীর

উপকরণ ও অন্তরচক্ষুর আবরণের যাবতীয় কারণগুলো প্রকাশ করে দেন। এরপর আল্লাহ্ তা'আলা কাফিরদের সম্বন্ধে ইরশাদ করেন, যারা আল্লাহ্ তা'আলার একত্ববাদকে অশ্বীকার করে, তাদের অভিতাবক ও সাহায্যকারী হচ্ছে তাগৃত। তাগৃতের আভিধানিক অর্থ সীমালংঘনকারী, দুষ্কৃতির মূলবস্তু, যা মানুষকে বিভ্রান্ত করে। শয়তান কল্লিত দেব–দেবী এবং যাবতীয় উপায়–উপকরণ তাগৃতের অন্তর্ভুক্ত। আল্লাহ্ তা'আলা ব্যতীত এ তাগৃতদের তারা উপাসনা করে থাকে। এ তাগৃতসমূহ তাদেরকে আলোক থেকে অন্ধকারে নিয়ে যায়। আলোক দ্বারা এখানে ঈমানকে বুঝানো হয়েছে। আর অন্ধকার দ্বারা কৃফরীর অন্ধকার এবং সন্দেহের আবরণকে বুঝানো হয়েছে যেগুলো অন্তরচক্ষুর অন্তরাল হয় এবং স্মানে আলো, রাস্তা, দলীলসমূহের অবলোকন ও অনুধাবনে বাধা–বিঘ্নের সৃষ্টি করে।

#### যারা এ মত পোষণ করেনঃ

৫৮৫৬. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত مِنَ الظُلُمَاتِ إِلَى الطُّلَمَاتِ النَّورِ و مِنَ الظُلُمَاتِ এর অর্থ হচ্ছে مِنَ النَّورِ الِّي الظُلُمَاتِ এবং উল্লিখিত مِنَ النَّورِ الِّي الظُلُمَاتِ अग्नाांश्रा উল্লিখিত তাগ্ত অর্থ শয়তান এবং উল্লিখিত مِنَ النَّورِ الِّي الظُلُمَاتِ यात অর্থ হচ্ছে সত্যপথ থেকে বিভ্রান্তির দিকে।

৫৮৫৯. মুজাহিদ (র.) কিংবা মিকসাম (র.) থেকে আল্লাহ্র বাণী : وَالْمِا يُحْرِجُهُمُ الطّاغُوتُ الْمِالْمُونُ الطّاغُوتُ الْمِالْمُونُ الطّاغُوتُ الْمِالْمُونُ الطّاغُوتُ وَالْمِالِمُ الطّاغُوتُ وَالْمِالِمُ الطّاغُوتُ وَالْمِالِمُ الطّاغُوتُ وَالْمِالِمُ الطّاغُوتُ وَالْمِالِمُ الطّاغُوتُ وَالْمِالِمُ الطّاغُوتُ وَالْمَاتِ اللّهِ وَالْمَاتِ اللّهِ وَالْمَاتِمِ وَالْمُوالِمِ وَالْمُوالِمِ وَالْمُوالِمِ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمِ وَالْمُوالِمِ وَالْمُوالِمِ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمِ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَلَامِ وَالْمُوالِمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُولِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِم

اللهُ وَلِيُّ الَّذِيْنَ اَمَنُوا তানি অত্র আয়াত। তিনি অত্র আয়াত وَاللهُ وَلِيُّ اللهُ وَلِيُّ اللهُ وَاللهُ وَا বলেন, থাঁরা ঈসা ইব্ন মারইয়াম (আ.)-কে বিশ্বাস করেন, তাঁদের কাছে যখন মহামাদ (সা.) আগমন করেন, তখন তাঁরা তাঁকে অবিশ্বাস করেন। তাঁদের সম্বন্ধে আলোচ্য আয়াতটি নাযিল হয়।

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, 'উপরোক্ত দু'টি হাদীসের মাধ্যমে ( যা মুজাহিদ (র.) ও আবদাতা ইব্ন আবী লুবাবা থেকে বর্ণিত ) প্রমাণিত হয় যে, অত্র আয়াতটি একটি বিশেষ ক্ষেত্রে ও বিশেষ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। আর যদি প্রকৃত ব্যাপারটি এরূপ হয়, তাহলে প্রমাণ হবে যে, অত্র আয়াত এমন ব্যক্তিদের সম্পর্কে নাযিল হয়েছে, যারা খৃষ্টান এবং মুহামাদুর রাসূলুল্লাহ্ (সা.) – কে বিশ্বাস করেনি। অথবা এমন মূর্তিপূজকদের সম্পর্কে নাযিল হয়েছে, যারা ঈসা (আ.) – এর নবৃয়াতকে স্বীকার করেনি। আর এ সমস্ত সম্প্রদায় সম্পর্কেও নাযিল হয়েছে, যারা ঈসা (আ.)–কে অবিশ্বাস করেছে। ইমাম তাবারী (র.) আরো বলেন, 'যদি কেউ প্রশ্ন করেন যে, মুহামাদ (সা.)–কে প্রেরণের পূর্বে খৃষ্টানরা কি সত্য পথে ছিল না? পরে তারা রাসূলুল্লাহ্ (সা.) – কে মিথ্যা জ্ঞান করেছে? উত্তরে বলা যায়, যারা ঈসা ইবৃন মারইয়াম (আ.)–এর ধর্ম কবুল করেছিলেন তারা অবশ্যই সত্যের উপর প্রতিষ্ঠিত ছিলো। তাদের সম্বন্ধেই আল্লাহ্ তা'আলা বলেছেন, يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا أَمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولُهِ ( অথাৎ হে ঈমানদারগণা তোমরা আল্লাহ্ তা'আলা ও তাঁর রাস্লের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন কর। ) আবার যদি কেউ প্রশ্ন করেন যে, আল্লাহ্ তা'আলার বাণীঃ وَالذَّيْنَ كَفَرُوا اَوْلِيَا عُمْمُ الطَّاعُونَ يُخْرِجُونَ نَهُمْ مَنِ النُّوْرِ الِي الظَّلُمَاتِ عالمَة الطَّاعُونَ يُخْرِجُونَ نَهُمْ مَنِ النُّوْرِ الِي الظَّلُمَاتِ عالمَة الطَّاعُونَ يُخْرِجُونَ نَهُمْ مَنِ النُّوْرِ الْي الظَّلُمَاتِ عالمَة الطَّاعُونَ يُخْرِجُونَ نَهُمْ مَنِ النُّوْرِ الْي الظَّلُمَاتِ عالمَة الطَّاعُونَ المُعْلَى المُعْ দ্বারা কি উপরোক্ত দু'টি হাদীসে অর্থাৎ মুজাহিদ ও আবদাতা ইব্ন আবী লুবাবা বর্ণিত হাদীসে উল্লিখিত ব্যক্তিবর্গ ব্যতীত অন্যদেরকে বুঝানো যেতে পারে? অর্থাৎ ঈসা (আ.)–এর প্রতি বিশ্বাস স্থাপনকারী অথবা তারা ধর্ম থেকে বিচ্যুত নন এবং ঈমানদারও নন। উত্তরে বলা যায়, হাাঁ, এরূপ অর্থ নেয়া যেতে পারে। তার বিশদ ব্যাখ্যা হলোঃ যারা কুফরী করেছে তাদের অভিভাবক তাগৃত, প্রভাবশালী ব্যক্তিবর্গ বা তাদের উপাস্য কল্পিত দেব–দেবী। এসব তাগৃত তাদের মধ্যে এবং তাদের ঈমানের মধ্যে জন্তরায় হয়ে তাদেরকে পথভ্রষ্ট করে, তাতে তারা কুফরী করে। সুতরাং বাহ্যত তাদের পথভ্রষ্টতা তাদের নিজের হলেও তাগৃতরাই যেন তাদেরকে ঈমান থেকে বের করে নিয়ে এসেছে। কেননা, তারা তাদেরকে ঈমান থেকে দূরে রেখেছে এবং তাদেরকে সম্ভাব্য কল্যাণ থেকে বিশেষভাবে বঞ্চিত করেছে, যদিও তারা কোন সময় এ কল্যাণ উপভোগ করেনি বা এ কল্যাণে তারা ছিল না। তার উদাহরণ হলো যেমন কোন ব্যক্তি বলে, "আমার পিতা আমাকে তাঁর মীরাছ থেকে বের করে দিয়েছে বা বঞ্চিত করেছে, যখন পিতা তার জীবনে অন্যকে তার সম্পত্তির মালিক করে দিয়েছে, অথচ তার সন্তানকে দিল না। সন্তান পিতার জীবিতকালে সম্পত্তির মালিক না হওয়া সত্ত্বেও ভবিষ্যত মালিকানার দাবী করে বলছে, আমাকে আমার পিতা তাঁর মীরাছ থেকে বের করে দিয়েছে। তার কারণ পিতার এ আদেশ তার মধ্যে এবং সম্পত্তির মালিক হবার মধ্যে একটি অন্তরায় সৃষ্টি করেছে, আর এটাকেই ব্যাহ্যত বলা হয়ে থাকে মীরাছ থেকে বঞ্চিত করেছে, যদিও সে কোন দিন মীরাছের মালিকই হয়নি।

অন্য একটি উদাহরণ হলো, যেমন কেউ বলে থাকে, অমুক ব্যক্তি আমাকে তার পরিবার থেকে বের করে দিয়েছে। অর্থাৎ তাকে তার পরিবারভুক্ত করেনি। কেননা, সে কোন দিন তার পরিবারভুক্ত ছিল না কাজেই বহিষারের প্রশ্ন উঠে না। কিন্তু ভবিষ্যতের সম্ভাবনার দিকে লক্ষ্য রেখেই বহিষ্কারাদেশ ্র কাজটিকে আখ্যায়িত করা হয়েছে। অনুরূপভাবে পবিত্র কুরআনের এ والمَّاتِ – عَثْرِجُوْنَهُمْ مَنَ النُّوْرِ الِيَ الظَّلُمَاتِ – وَعَلَمُ عَنَ النُّوْرِ الِيَ الظَّلُمَاتِ – والمَاتِ – والمَاتِ ব্রম্ভাবনাম্য় ) ঈমান থেকে বের করে কৃফরীর দিকে ঠেলে দিয়েছে। তবে মুজাহিদ (র.) ও আবদাতা হ্বন আবু লুবাবাহ (র.)—এর বর্ণনা, জায়াতের তাফসীরের সাথে অধিক সামঞ্জস্যপূর্ণ। ইমাম ইব্ন জারীর ভাবারী (র.) আরো বলেন, "এ আয়াতে আরো একটি প্রশ্ন করা যায়, সূতরাং যদি কেউ প্রশ্ন করে যে, - वांशाणाश्रम وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا أَوْلِيَاءُ هُمُ الطَّاغُوْتُ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النُّورِ الْي الظُّلُمَاق কু বহুবচন নেয়া হয়েছে, এজন্য خُوْجُوْنَهُمْ বলে جمع – এর مسمير নেয়া হয়েছে অথচ ু বা একবচন, এরপ ব্যবহারের কারণ কি?

উত্তরে বলা যায়, مَاغَفُتُ শব্দটি عصم ও واحد উভয় ক্ষেত্রে ব্যবহার হয়, য়দিও مَاغُوتُ কোন কোন সময় طواغيت আসে। সূতরাং একই শব্দে যখন এএ ও হত্রাটি হওয়ার সম্ভাবনা আছে এরূপ ব্যবহারে অলংকার শাস্ত্রের নীতি বর্হিভূত কোন কাজ করা হয়নি। উদাহরণ স্বরূপ জামরা বলে থাকি– رجل فطر এবং قومعدل অনুরূপভাবে رجل و ومعدل ৩ قوم فطری و باتمانی و باتمانی و باتمانی و باتمانی و উহাদরণ পাওয়া যায়, যেগুলো بحمع ও واحد উভয় রূপে ব্যবহার হয়ে থাকে। যেমন আব্বাস ইবৃন बेंडींنَا اَسْلَمُوا إِنَّا اَخُوكُمُ ! فَقَدْ بَرِيْتُ مِنْ الْاحَن الصَّدُورُ - अात्रमाञ् किर्व तलएनः

অর্থাৎ আমরা তাদেরকে বললাম, মুসলমান হয়ে যাও, তাহলে আমি তোমাদের তাই। কেননা, আমি **হিংসুটে অন্তরগুলোর প্রতি বৈ**রীভাব পোষণ করে আসছি।

बाह्य शात्कत वानी : - أَوْلَئِكَ اَمْمُحْبُ النَّارِهُمْ فِيْهَا خَالِمُنْ - अहार् शात्कत वानी : - فالنَّكَ اَمْمُحْبُ النَّارِهُمْ فِيْهَا خَالِمُونَ ্<mark>ইরশাদ করেন যে, যারা কুফরী করেছে, তারা দোযখের অধিবাসী, যারা সর্বদাই এ দোযখে থাকবে।</mark> অন্যান্য পাপী, কিন্তু ঈমানদার, তারা অনাদি অনন্ত কালের জন্যে কাফিরদের ন্যায় দোযখে অবস্থান করবে না

আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ

(٢٥٨) أَكُمْ تَرَالَى الَّذِي حَاجَّ إِبْرُهِمَ فِي دَبِّهَ أَنْ أَتْنَهُ اللَّهُ الْمُلْكَ مِاذْ قَالَ إِبْرُهِمُ مَإِيَّ الَّذِي يُحْيَ وَيُمِينُتُ ﴿ قَالَ آنَا أَخِي وَ ٱمِينُتَ ﴿ ٥

২৫৮. "তুমি কি ঐ ব্যক্তিকে দেখনি, যে ইব্রাহীমের সাথে তার প্রতিপালক সমন্ধে বিতর্কে লিঙ হয়েছিল, যেহেতু আল্লাহ তাকে কর্তৃত্ব দিয়েছিলেন। যখন ইবরাহীম বলল, তিনি আমার প্রতিপালক, যিনি জীবন দান করেন ও মৃত্যু দেন। সে বলল, আমিওতো জীবনদান ও মৃত্যু ঘটাই। ইব্রাহীম বলল, আল্লাহ সূর্যকে পূর্ব দিক হতে উদয় করান, তুমি তাকে পশ্চিম দিক হতে উদয় করাও। তারপর যে কুফরী করেছিল সে হতবৃদ্ধি হয়ে গোল। আল্লাহ জালিম সম্প্রদায়কে সৎপথে পরিচালিত করেন না।"

তা আলা তাঁর প্রিয় নবী (সা.)—কে জিজ্ঞেস করছেন, ইয়া মুহামাদ (সা.)। আপনি কি অন্তর্দৃষ্টিতে ঐ ব্যক্তিকে দেখেছেন, যে তাঁর প্রতিপালক সম্বন্ধে ইব্রাহীম (আ.)—এর সাথে বিতর্কে লিগু হয়েছিল। কারণ আল্লাহ্ তা আলা তাকে কর্তৃত্ব দিয়েছিলেন। এ প্রশ্নটি আশ্চর্য বিষয়ের প্রতি ইংগিত দেবার জন্যে ব্যবহৃত হয়েছে। অর্থাৎ এটি খুবই আশ্চর্যের বিষয় যে, কেমন করে ঐ ব্যক্তিটি তার প্রতিপালক সম্বন্ধে ইব্রাহীম (আ.)—এর সাথে বিত্তকে লিগু হয়েছিল, আপনি তার দিকে অন্তর্দৃষ্টি নিক্ষেপ করুন। এজন্যেই (আ.)—এর সাথে বিত্তকে লিগু হয়েছিল, আপনি তার দিকে অন্তর্দৃষ্টি নিক্ষেপ করুন। এজন্যেই তার্যাটি ব্যবহার করা হয়েছে। অনুরূপভাবে আরবরা যখন কোন ব্যক্তির আশ্চর্যজনক জঘন্য ক্রিয়াকলাপের প্রতি কারো দৃষ্টি আকর্ষণ করতে চায়, তখন তারা অব্যয়টি ব্যবহার করে বলে থাকে— এটি এই কি এর দিকে লক্ষ্য করেছং

কথিত আছে, যে ব্যক্তি ইব্রাহীম (আ.) – এর সাথে বিতর্কে লিপ্ত হয়েছেল, সে ছিল একজন শক্তিধর। তার বাসস্থান ছিল বাবেল শহরে এবং তার নাম ছিল নমরূদ ইব্ন কিন্আন ইব্ন ক্শ ইব্ন সাম ইব্ন নৃহ্ (আ.)। কেউ কেউ বলেন, "তার নাম ছিল নমরূদ ইব্ন ফালিখ ইব্ন 'আবির ইব্ন শালিখ ইব্ন আরফাখশায ইব্ন সাম ইব্ন নৃহ্ (আ.)।

#### যাঁরা এ মত পোষণ করনেঃ

৫৮৬১. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত । তিনি বলেছেন, "অত্র আয়াতাংশ اَلَمْ تَرَ الِيَ الَّذِي حَاجً وَ وَهُمَ مَنِي اللهُ الْمُلُكَ وَ وَاللهُ الْمُلُكَ وَ وَاللّهُ الْمُلْكَ وَ وَاللّهُ الْمُلْكَ وَ وَاللّهُ الْمُلْكَ وَ وَاللّهُ الْمُلْكَ وَ وَاللّهُ اللّهُ الْمُلْكَ وَ وَاللّهُ الْمُلْكَ وَ وَاللّهُ الْمُلْكَ وَ وَاللّهُ الْمُلْكَ وَ وَاللّهُ اللّهُ الْمُلْكَ وَ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْكَ وَ وَاللّهُ اللّهُ الْمُلْكَ وَ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

৫৮৬২–৬৩–৬৪. মুজাহিদ (র.) থেকে বিভিন্ন সনদে অপর তিনটি সূত্রে অনুরূপ তিনটি হাদীস বর্ণিত হয়েছে।

৫৮৬৬. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "অত্র আয়াতে উল্লিখিত ব্যক্তিটির নাম হচ্ছে নমরূদ, যে অহংকারের আশ্রয় নিয়েছিল এবং স্বীয় প্রতিপালক সম্বন্ধে ইব্রাহীম (আ.)—এর স্বাথে বিতর্কে লিপ্ত হয়েছিল।"

৫৮৩৭. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র هُنْ رَبِّهِ أَنْ أَتَاهُ وَهُمْ وَلَيْ اللَّهُ الْمُلْكَ وَ وَهُمْ اللَّهُ الْمُلْكَ وَ اللّهُ الْمُلْكَ وَ اللّهُ الْمُلْكَ وَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

্ছিল নামরূদ এবং সে ছিল বিশ্বের প্রথম শক্তিশালী রাজা। আর সে ছিল বাবেল শহরে উঁচ্ অট্টালিকার নির্মাতা।

ি ৫৮৬৮. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ اَلَمْ تَرَ اَلَى الَّذِيْ حَاجً اِبْرَاهِيْمَ فِيْ رَبِّهِ اَنْ اَتَاهُ اللّهُ الْمِلْكَ الْمُلْكَ —এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত সে লোকটি ছিল নমরূদ ইবুন কিনান।"

ি ৫৮৬৯. ইব্ন যায়িদ (রা.) বর্ণিত, তিনি বলেন, "অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত ব্যক্তিটির নাম ছিল নামরূদ ইব্ন কিন্আন।"

৫৮৭০. ইব্ন ইসহাক (র.) থেকে অন্য সূত্রে অনুরূপ একটি হাদীস বর্ণিত আছে।

৫৮৭১. যায়িদ ইব্ন আসলাম (র.) থেকেও অনুরূপ আরেকটি বর্ণনা রয়েছে।

৫৮৭২. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "ঐ ব্যক্তিটির নাম ছিল নমরূদ"। ইব্ন জুরাইজ (র.) বলেছেন, "ঐ ব্যক্তিটি ছিল নমরূদ আর কথিত আছে যে, পৃথিবীতে নমরূদই প্রথম বাদশাহ ছিল। আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ

إِذِ قَالَ ابْرَاهِيْمُ رَبِّيَ الَّذِي يُحْمِ وَيُمِيْتُ قَالَ اَنَا أَحْمِ وَأُمِيْتُ قَالَ ابْرَاهِيْمَ فَانَّ اللَّهُ يَاتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأَتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لاَيَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِيْنَ -

অর্থ ঃ যখন ইব্রাহীম বলল, 'তিনি আমার প্রতিপালক, যিনি জীবন দান করেন ও মৃত্যু দেন'। সে বলল, 'আমিও তো জীবন দান করি ও মৃত্যু ঘটাই।' ইব্রাহীম বলল, 'আল্লাহ্ সূর্যকে পূর্ব দিক হতে উদয় করেন, তুমি তাকে পশ্চিম দিক হতে উদয় করো। তারপর যে কুফরী করেছিল, সে হতবুদ্ধি হয়ে গেল। আল্লাহ্ জালিম সম্প্রদায়কে সৎপথে পরিচালিত করেন না। (২ঃ২৫৮)

অর্থাৎ এ আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা হয়রত রাস্লুল্লাহ্ (সা.) – কে লক্ষ্য করে বলেছেন, হে মুহামাদ! তুমি কি ঐ ব্যক্তিকে দেখনি, যে ইব্রাহীম (আ.) – এর সাথে তার প্রতিপালক সম্পর্কে বিতর্কে লিপ্ত হয়েছিল। যখন ইব্রাহীম (আ.) তাকে বললেন, 'তিনিই আমার প্রতিপালক, য়িন জীবন দান করেন ও মৃত্যু দান করেন। অর্থাৎ তিনিই আমার প্রতিপালক, য়াঁর হাতে রয়েছে হায়াত এবং মওত। তিনি য়াকে চান, তাকে জীবন দান করেন এবং মাকে চান, জীবনদানের পর মৃত্যু দেন।' সে তখন বলল, 'আমিও এরূপ করে থাকি, জীবন দান করে থাকি ও মৃত্যু ঘটাই। য়াকে আমি হত্যা করার ইচ্ছা করেছি, তাকে হত্যা না করে জীবিত থাকতে দেই, এ হলো, আমার পক্ষ থেকে তার জন্যে জীবন দান করা। আর তাকেই আরবরা জীবন দান করা বলে। যেমন আল্লাহ্ তা'আলা পবিত্র কুরআনে সূরা মায়িদার ৩২নং আয়াতে বলেন, – وَمَنُ اَخْيَا النَّاسَ جَمْيُعُ আর্থাৎ 'কেউ কারো প্রাণ রক্ষা করলে সে যেন দ্নিয়ার সকল মানুষের প্রাণ রক্ষা করল।' সে আরো বলল, 'অন্যদিকে আমি আরেক জনকে হত্যা করি, তাই এটা আমার পক্ষ থেকে তার মৃত্যু ঘটান হয়ে থাকে'। হয়রত ইবরাহীম (আ.) বললেন,

(১৮৭৩. হযরত কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। আলোচ্য আয়াতাংশ الْذَى الَّذِي الَّذِي الَّذِي الَّذِي الَّذِي الْمَيْتُ الْذَي الْمَيْتُ الْذَي الْمَيْتُ الْذَي الْمَيْتُ الْذَي الْمَيْتُ الْذَي الْمَيْتُ الْذَا الْحَي الْمَيْتُ الله وهم والله وهم والله والله

৫৮৭৪. হযরত মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি ত্রীনিট্র এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, সে বলল, 'আমি যাকে চাই তাকে হত্যা করি এবং যার্কে চাই তাকে জীবিত রাখি। তিনি আরো বলেন, "দিশ্বিজয়ী সম্রাট হয়েছিলেন চার ব্যক্তি। তানাধ্যে দু'জন মু'মিন ও দু'জন কাফির। দু'জন মু'মিন হলেন, (১) হযরত সুলায়মান ইব্ন দাউদ (আ.) এবং (২) যুলকারনাঈন। আর দু'জন কাফির হলো (১) বুখত্ নাসারা ও (২) নামরূদ ইব্ন কিন্আন। তাদের ব্যতীত অন্য কেউ সারা পৃথিবীর মালিক হতে পারেনি।

৫৮৭৫. যায়িদ ইব্ন আসলাম (র.) থেকে বর্ণিত, "পৃথিবীতে প্রথম জালিম রাজা ছিল নমরাদ। জনসাধারণ তার কাছে যেত এবং তার কাছ থেকে তারা খাদ্যদ্রব্য গ্রহণ করত। একদিন হ্যরত ইব্রাহীম(আ.) খাদ্যদ্রব্য সংগ্রহকারিগণের সাথে তার কাছে খাদ্যদ্রব্য সংগ্রহ করার জন্য আগমন করলেন। যখন লোকজন খাদ্যদ্রব্য সংগ্রহ করতে আসত, সে তখন জিজ্ঞেস করত তোমাদের প্রতিপালক কেং তারা বলত, 'আপিন।' তারপর হ্যরত ইবরাহীম (আ.) যখন পৌঁছলেন, সে জিজ্ঞেস করল, 'তোমার প্রতিপালক কেং তিনি জবাবে বললেন, যিনি জীবন দান করেন ও মৃত্যু ঘটান।' নমরাদ বলল, 'আমি জীবন দান করি এবং মৃত্যু ঘটাই। হ্যরত ইবরাহীম (আ.) বললেন, আল্লাহ্ তা'আলা পূর্বদিক থেকে সূর্য উদয় করেন, তুমি

তা পশ্চিম দিক্ থেকে উদয় কর। তারপর যে কুফরী করেছিল, সে ( নমরূদ ) হতবুদ্ধি হয়ে পড়ল। হুষরত যায়িদ ইব্ন আসলাম (র.) বলেন, সে ইব্রাহীম (আ.)–কে খাদ্য প্রদান ব্যতীত ফেরত দিল। ইবরাহীম (আ.) খালি হাতে স্বীয় পরিবারবর্গের নিকট ফিরে গেলেন। তারপর তিনি ধূসর বর্ণের একটি বালির স্থপের নিকট পৌঁছলেন। তখন তিনি মনে মনে ভাবতে লাগলেন, আমি এ স্থূপ থেকে কিছু বালি ব্স্তায় করে স্বীয় পরিবারবর্গের নিকট নিয়ে যাব। তাহলে যখন আমি তাদের কাছে পৌঁছব, তখন তারা ভূ<mark>র্তি বস্তা</mark> দেখে খুশী হবে এবং মনে করবে আমি খাদ্য নিয়ে তাদের নিকট এসেছি। এ ভেবে তিনি কিছু বালি নিয়ে ঘরে ফিরলেন এবং মালপত্র রেখে ঘুমিয়ে পড়লেন। তাঁর স্ত্রী মালপত্রের কাছে গিয়ে বস্তা খুললেন এবং তাতে উৎকৃষ্ট খাদ্য দেখতে পেলেন। তিনি কিছু খাদ্য নিয়ে তা রান্না করে তার স্বামীর সামনে রাখলেন। সে সময় তাদের ঘরে কোন প্রকার খাদ্যদ্রব্য ছিল না। তিনি জিজ্ঞেস করলেন, 'এ খাদ্য কোথা থেকে এলো? স্ত্রী জবাব দিলেন, আপনি যে খাদ্য এনেছেন, তা থেকে এনেছি। তখন তিনি বুঝতে পারলেন যে, আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে রিযিক দান করেছেন। তারপর তিনি মহান আল্লাহ্র শোকর করলেন। এরপর আল্লাহ্ তা'আলা সেই জালিম রাজার নিকট ফেরেশতা পাঠালেন এমর্মে যে, যদি সে আমার প্রতি ঈমান আনে, তবে তার রাজত্ব বহাল থাকবে। নমরূদ ফেরেশতাকে বলল, "আমি ব্যতীত জন্য কোন প্রতিপালক আছে কি?" ফেরেশতা পুনরায় তার কাছে গমন করে পূর্বের ন্যায় তাকে আল্লাহ্ তা'আলার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করার জন্য আহবান করেন। সে এবারও তা প্রত্যাখ্যান করল। ফেরেশতা তৃতীয়বার এসে একই কথা বলল কিন্তু সে এবারও অধীকার করল। এবার ফেরেশতা তাকে বললেন, "তিন দিনের মধ্যে তোমার অধীনস্থ সৈন্য–সামন্তকে কোন এক জায়গায় সমবেত কর। জালিম রাজা তার সমৃদয় সেনাবাহিনীকে এক জায়গায় একত্রিত করল। আল্লাহ্ তা'আলা ফেরেশতাকে আদেশ করলেন, ফেরেশতা তখন মশার গৃহের একটি দরজা তাদের প্রতি খুলে দেন। সূর্য উদিত হলো, কিন্তু জনসাধারণ মশার সংখ্যার আধিক্যের জন্যে সূর্যকে দেখতে পেল না। এতাবে আল্লাহ্ তা'আলা সৈন্য–সামন্তেরপ্রতি মশক দল পাঠালেন। মশক বাহিনী তাদের রক্ত-মাংস খেয়ে নেয়, শুধুমাত্র তাদের অস্থি অবশিষ্ট থেকে যায়। তবে জালিম রাজাকে মশার দল কোন কিছু করেনি। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা জালিম রাজার প্রতি ভধুমাত্র একটি মশা পাঠালেন। মশা গিয়ে তার নাকের ছিদ্রে প্রবেশ করে এবং নাকের ভিতরে তথা মস্তিকে উৎপাত শুরু করে দেয়। এরপর উক্ত জালিম রাজা চারশত বছর জীবিত ছিল, কিন্তু সব সময় সে তার মাধায় হাতুড়ি দিয়ে আঘাত করতে থাকত। তার কাছে ঐ ব্যক্তিটি অধিকতর মেহেরবান ও প্রিয় ছিল, যে তার দু'হাত একত্র করে জালিম রাজার মাথায় মারতে পারত সে চারশত বছর রাজত্ব করেছে এবং চারশত বছরই আল্লাহ্ তা'আলা তাকে শান্তি দিয়েছেন। তারপর তার মৃত্যু হয়। এ ব্যক্তিই আকাশচ্যী প্রাসাদ তৈরি করেছিল। কিন্তু আল্লাহ্ তা'আলা তার এ প্রাসাদের মূলোৎপাটন করে দেন। এদিকে ইংগিত করে মহান আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেনঃ - مَنَ الْقُواعد অধাৎ আল্লাহ্ তাদের ইমারতসমূহের মূলোৎপাটন করেছেন। (১৬ ঃ ২৬)

৫৮৭৬. আবদ্র রহমান ইব্ন যায়িদ ইব্ন আসলাম (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ
الْمُ تَرُ الْيَ الَّذِي حَاجَ الْبَرَاهِيَّهُ فَيْ رَبِّهِالْمُ تَرُ الْيَ الَّذِي حَاجَ الْبَرَاهِيَّةُ فَيْ رَبِّهِالْمُ تَرُ الْيَ اللَّذِي حَاجَ الْبَرَاهِيَةُ فَيْ رَبِّهِاللهُ اللهُ اللهُل

কাছে প্রবেশ করত, সে তাদেরকে জিজ্জেস করত, "তোমাদের প্রতিপালক কে?" উত্তরে তারা বলত ঃ "আপনি"। সে তখন তার অনুচরদের বলত, 'তাদেরকে উত্তম খাদ্যদ্রব্য প্রদান কর। এমনকি ইব্রাহীম (আ.)-ও তার কাছে দু'বার গমন করেছিলেন। সে ইব্রাহীম (আ.)-কে জিজ্জেস করল, "তোমার প্রতিপালক কে?" তিনি জবাব দিলেন, "আমার প্রতিপালক জীবন দান করেন ও মৃত্যু ঘটান।" সে বলল, আমিও জীবন দান করি এবং মারতে পারি। যদি আমি চাই তোমাকে হত্যা করতে, তাহলে আমি তোমাকে মেরে ফেলতে পারি, আর যদি চাই তোমাকে বাঁচিয়ে রাখতে, তাহলে আমি তোমাকে জীবন দান করতে পারি। তখন ইবরাহীম (আ.) বললেন, "আল্লাহ্ তা'আলা পূর্বদিক থেকে সূর্য উদয় করেন, তুমি তাকে পশ্চিম দিক থেকে উদয় করো। এরপর যে কুফরী করেছিল, সে হতবৃদ্ধি হয়ে গেল। আর আল্লাহ্ তা'আলা জালিম সম্প্রদায়কে সৎপথে পরিচালিত করেন না।" (২ ঃ ২৫৮)। তখন নমরূদ তার অনুচরদের বলল, "ইব্রাহীমকে আমার কাছ থেকে বের করে দাও, আর তাকে কোন প্রকার খাদ্যদ্রব্য দিও না।" তারপর সব লোকই যার যার রেশন নিয়ে সেখান থেকে প্রস্থান করল। কিন্তু ইবরাহীম (আ.)—কে দুটো খালি বস্তা নিয়ে নিজ বাড়ী ফিরতে হলো। তিনি যখন তাঁর দ্' পুত্র ইসমাঈল (আ.) ও ইসহাক (আ.)—এর পবিত্র ও মাসুম চেহারা শ্বরণ করলেন, তখন তাঁকে অধিকতর পীড়া দিতে লাগল। তাই তিনি মনে মনে ভাবলেন, নাকি আমি আমার এ দু'টি বস্তা বাতহা ( بطحاء ) নামক পাহাড়ের মাটি দিয়ে ভর্তি করে বাড়ী ফিরব এবং নয়নের মণি দুটো সন্তানের কাছে তা নিয়ে যাব। আর যখন রাত ঘনিয়ে আসবে, তখনই তা বাইরে নিয়ে ঢেলে দেব। সত্যি সত্যি তিনি তার দুটো বস্তাই মাটিতে পরিপূর্ণ করলেন এবং এগুলোর মুখ ভাল করে সেলাই করে নিলেন। এরপর তিনি এগুলোকে বাড়ী নিয়ে এলেন। মাটিপূর্ণ দ্'টি বস্তা দেখে খাদ্যে পরিপূর্ণ মনে করে দুটো সন্তানই অত্যধিক আনন্দিত হলেন। ইবরাহীম (আ.) নিজ স্ত্রী সারা (আ.)—এর কোলে মাথা রেখে ঘূমিয়ে পড়লেন। প্রায় ঘন্টা পর সারা (আ.) মনে মনে ভাবতে লাগলেন, 'ইবরাহীম (আ ) পরিশ্রান্ত হয়ে বাড়ী ফিরছেন, কাজেই তাঁকে জাগানো ঠিক হবে না, বরং আমি উঠে যাই এবং তাঁর জন্য খাবার তৈরি করে আনি, এ বলে তিনি একটি বালিশ তাঁর জায়গায় রেখে নিজে ধীরে বের হয়ে আসলেন যেন ইব্রাহীম (আ.) জেগে না যান। এরপর তিনি দু'টি বস্তার মধ্যে একটি খুললেন। এতে তিনি পরিষ্কার ও উত্তম গম দেখতে পেলেন। এরূপ পরিষ্কার ও উত্তম গম তিনি ইতিপূর্বে দেখেননি। তিনি বস্তা থেকে কিছু গম বের করলেন, পিষলেন, রুটির খামীর করলেন ও কয়েকটি রুটি তৈরি করলেন। এরপর খাবার নিয়ে ইব্রাহীম (আ.) –এর কাছে আসলেন। তখন তিনি জেগে উঠেছেন এবং জিজ্ঞেস করলেন, "এ খাবার কোথা থেকে এলো?" তিনি উত্তরে বললেন, "আপনার আনীত বস্তা থেকে গম নিয়ে এ খাবার তৈরি করেছি, এ ছাড়া আমাদের আর কোন খাবার নেই।" ইব্রাহীম (আ.) প্রথম বস্তাটির ন্যায় দ্বিতীয় বস্তাটির প্রতি একবার তাকালেন এবং এটাকেও প্রথমটির ন্যায় খাবারে পরিপূর্ণ দেখতে পান। তখন তিনি বুঝতে পারলেন খাবার কোথা থেকে এলো।

৫৮৭৭. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "যখন আল্লাহ্ তা জালা সম্পর্কে নমরূদের প্রশ্নের উত্তরে ইবরাহীম (আ.) বললেন, 'আমার প্রতিপালক যিনি জীবন দান করেন এবং মৃত্যু ঘটান,' তখন নমরূদ বলল, 'আমিও জীবন দান করে থাকি এবং মারতে পারি।' এরপর সে দৃ'জন কয়েদীকে ডাকল। একজনকে হত্যা না করে জীবন দান করল এবং অন্যজনকে হত্যা করে তার মৃত্যু ঘটাল। তারপর বলতে লাগল, 'দেখ, আমি জীবন দান করি ও মৃত্যু ঘটাই। যাকে আমি চাই জীবন দান করি। ' তখন ইবরাহীম

পো.) বললেন, "আল্লাহ্ তা'আলা পূর্বদিক থেকে সূর্য উদয় করেন, তুমি তাকে পশ্চিম দিক থেকে উদয় করো।" তারপর যে কুফরী করেছিল, সে হতবৃদ্ধি হয়ে গেল। আল্লাহ্ তা'আলা জালিম সম্প্রদায়কে বিকাজে পরিচালিত করে না।

اِذْ قَالَ اِبْرَاهِیْمُ رَبِّیَ الَّذِی یُحْیِ وَیُمیْتُ - ८৮٩৮. সুদী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ -্রীএর তাফ্সীর প্রসঙ্গে বলেন, "যখন ইবরাহীম (আ.) অগ্নিকুন্ড থেকে অক্ষত অবস্থায় বের হয়ে আসলেন, ্রাজার অনুচররা তাঁকে রাজার কাছে নিয়ে গেল। এর পূর্বে তিনি কখনও রাজ–দরবারে যাননি। রাজার সাথে তাঁর কথা হলো। রাজা তাঁকে বলল, "তোমার প্রতিপালক কে?" উত্তরে তিনি বললেন. "আমার ্রি**তিপাল**ক যিনি জীবন দান করেনে ও সৃত্যু ঘটান।" রাজা নমরূদ বলল, "আমিও জীবন দান করি এবং ্মত্যু ঘটাই। আমি চারজন লোককে একটি ঘরে বন্দী করে রাখব, তাদেরকে খাবার দেব না। যখন তারা 🗫 ও তৃষ্ণায় মৃত্যুর কাছাকাছি এসে যাবে, তখন আমি দু'জনকে খাবার দিয়ে বাঁচিয়ে তুলব; কিন্তু অন্য দ্ধিজনকে ঐ ভাবেই রাখব যতক্ষণ না তারা ক্ষুধায় মরে যায়।" ইবুরাহীম (আ.) বুঝতে পারলেন যে, তার জ্ঞাজশক্তি আছে, সে এরূপ করতে পারবে। তখন তাকে ইবুরাহীম (আ.) বললেন, "আমার প্রতিপালক পুর্বদিক থেকে সূর্য উদয় করেন, তুমি তা পশ্চিম দিক থেকে উদয় করো। এরপর যে কুফরী করেছিল ্ব্রতবৃদ্ধি হয়ে গেল এবং বলতে লাগল, 'এ লোকটি পাগল, তাই তাকে এখান থেকে বের করে দাও। ্রিভামরা কি দেখতে পাওনি তার পাগলামির কারণে সে তোমাদের দেব–দেবীর উপর চড়াও হয়েছিল এবং এগুলোকে ভেঙ্গে চুরমার করে ফেলেছিল। আর অগ্নিও তাকে খায়নি।" ইবুরাহীম (আ.) আশংকা <mark>করলেন, নম</mark>রূদ হয়ত তাঁকে তার সম্প্রদায়ের কাছে লাঞ্ছিত ও অপমানিত করতে পারে। আর এ मुल्लर्कर आज्ञार् ठा'आना रेतनाम करतन ؛ وَتُلِكَ حُجُّتُنَا أَتَيْنَهَا أَبْرا هِيْمَ عَلَى قَوْمِ ؛ अर्थार ठा'आना रेतनाम करतन و وَتَلْكَ حُجُّتُنَا أَتَيْنَهَا أَبْرا هِيْمَ عَلَى قَوْمِ ؛ জামার যুক্তি–প্রমাণ যা ইবরাহীম কে দিয়েছিলাম তার সম্প্রদায়ের মুকাবিলায়। ) ( ৬ ঃ ৮৩ ) এরপর ্দ্রমন্ত্রদ নিজেকে প্রতিপালক মনে করতে লাগল এবং ইবরাহীম (আ.)—কে বের করে দেয়ার জন্য আদেশ করল।

৫৮৭৯. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি "غَالَ أَخَى وَأُمِيْتُ " আয়াতাংশের তাফসীর ক্ষেপেকে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, আমি জীবিত থাকতে দেই, তাই হত্যা করি না এবং যাকে মেরে ফেলি তাকে হত্যা করি।' ইব্ন জুরাইজ (র.) বলেন, "নমরূদ দু'জনকে উপস্থিত করার আদেশ দিল এবং একজনকে হত্যা করে অপরজনকে ছেড়ে দিল। আর বলতে লাগল, "আমি জীবন দান করি ও মেরে ফেলি। যাকে আমি হত্যা করি তাকে মেরে ফেলি আর যাকে জীবন দান করি, তাকে হত্যা করি না।"

৫৮৮০. মুহামাদ ইব্ন ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "আমাদের কাছে বর্ণনা করা হয়েছে ( আল্লাহ্ তা'আলা অধিকতর প্রজ্ঞাময় ) যে, নমর্মদ ইব্রাহীম (আ.) – কে বলল, "তৃমি যে প্রভ্র ইবাদত কর এবং অন্যক্তেও তাঁর ইবাদত করার জন্যে বলছ, যার কুদরতের কথা মরণ কর এবং যাকে স্থান্যের চেয়ে অধিক শক্তিধর মনে কর, তিনি কে । " তখন হয়রত ইবরাহীম (আ.) তাকে বললেন, "তিনি আমার প্রতিপালক, যিনি জীবন দান করেন ও মৃত্যু ঘটান।" নমর্মদ বলল, "আমিও জীবন দান করেতে পারি এবং মৃত্যু ঘটান।" কর্মিত বললেন, তুমি কিভাবে জীবন

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ৮

দান করতে পার ও মৃত্যু ঘটাতে পার? সে বলল, আমি দু'জন লোককে ধরিয়ে আনব; তাদেরকে হত্যা করার জন্যে আদেশ দেয়া হয়েছে। পুনরায় আমি একজনকে হত্যা করব। আর অন্যজনকে মাফ করে দেবো ও তাকে ছেড়ে দেবো। এতে তো আমি তাকে জীবন দান করলাম।" তারপর ইব্রাহীম (আ.) বললেন, "আল্লাহ্ তা'আলা পূর্বদিক থেকে সূর্য উদয় করেন। তুমি পশ্চিম দিক থেকে সূর্য উদয় করো, তাহলে বুঝতে পারবো তুমি যা বলছ তা তুমি সত্যি সত্যিই বলছ।" এরপর নমরূদ হতবুদ্ধি হয়ে গেল ও চুপ করে রইল। কেননা, সে জানে যে, সে এটা করতে পারবে না। সেই অবস্থার কথা আল্লাহ্ তা'আলাইরশাদ করেনঃ

আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, وَاللَّهُ لَا يَهُدِي الْقَوْمَ الظَّالَ مِينَ وَاللَّهُ لَا يَهُدِي الْقَوْمَ الظَّالَمِينَ —এর অর্থ হলো, আল্লাহ্ তা'আলা জালিম সম্প্রদায়কে এমন যুক্তি দান করেন না, যা দ্বারা তারা বিতর্কে ও ঝগড়ার সময় ন্যায়পরায়ণ ব্যক্তিবর্গকে পরাজিত করতে পারে। কেননা, জালিম সম্প্রদায়ের দলীল অন্তসারশূন্য।

"এ কিতাবের অন্যত্র আমি জুলুমের ব্যাখ্যা বিস্তারিতভাবে লিপিবদ্ধ করেছি, তার সংক্ষেপ সার হলো এই যে, জুলুমের আভিধানিক অর্থ, - وَضَعُ الشَّيْرُ فَيْ غَيْرِ مَوْضَعُ ( অর্থাৎ কোন বস্তুকে তার অনুপযুক্ত স্থানে রাখা )। আর কাফিরের স্বভাব হলো এই যে, যা তার অস্বীকার করা উচিত নয়, তা সে অস্বীকার করে। তাই সে এরূপ অকর্মের দ্বারা নিজের আত্মার উপর জুলুম করে। উপরোক্ত তাফসীরটি ইব্ন ইসহাক (র.)ও গ্রহণ করেছেন।

৫৮৮১. ইব্ন ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি اَللَهُ لَا يَهُوى الْقَلْمُ الطَّالِمُينَ আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, ভ্রান্তপথে থাকার কারণে আল্লাহ্ তা'আলা জালিমকে গ্রহণযোগ্য যুক্তির মাধ্যমে জয়যুক্ত করেন না।"

আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন ঃ

(٢٥٩) اَوْكَالَنِي مُرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِي خَاوِيةُ عَلَى عُرُوشِهَا ۚ قَالَ اَنَّىٰ يَعْي هَٰنِهِ اللهُ بَعْنَ مَوْتِهَا وَاللهُ بَعْنَ اللهُ بَعْنَ اللهُ بَعْنَ اللهُ مِاحَة عَامِرَتُمَ بَعَثَهُ وَقَالَ كُمْ لِبِثْتَ وَقَالَ لَبِثْتَ يَوْمًا اَوْ بَعْضَ يَوْمٍ وَ مَوْتِهَا وَاللهُ مِاحَة عَامٍ فَانْظُرُ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَ وَانْظُرُ إِلَى حِمَادِكَ وَلَا بَلْ مَعْنَ مِاحَة عَامٍ فَانْظُرُ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَ وَانْظُرُ إِلَى حِمَادِكَ وَلِنَجْعَلَكَ اية لِللّهُ مِاحَة عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلّ اللهُ عَلَى كُلِ اللهُ عَلَى كُلْ اللهُ عَلَى كُلّ اللهُ عَلَى كُلّ اللهُ عَلَى كُلْ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى كُلْ اللهُ عَلَى كُلْ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ اللهُ عَلَى كُلْ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُكُ اللّهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ اللّهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلْ اللهُ عَلَى كُلُولُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَالَكُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى كُلْ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

২৫৯. "তুমি সেই ব্যক্তিকে কি দেখনি, যে এমন এক নগরে উপনীত হয়েছিল যা ধাংসন্ত্পে পরিণত হয়েছিল। সে বলল, মৃত্যুর পর কিরূপে আল্লাহ এটাকে জীবিত করবেন? তৎপর আল্লাহ্ তাকে একশ' বছর মৃত রাখলেন। পরে তাকে পুনর্জীবিত করলেন। আল্লাহ্ বললেন, 'তুমি কতকাল অবস্থান করলে?' সে বলল, 'একদিন অথবা একদিনেরও কিছু কম অবস্থান করেছি', তিনি বললেন, 'না না বরং

জুমি একশ' বছর অবস্থান করেছ।' তোমার খাদ্যসামগ্রী ও পানীয় বস্তুর প্রতি লক্ষ্য কর, তা অবিকৃত বায়েছে এবং তোমার গর্দভটি'র প্রতি লক্ষ্য কর; কারণ তোমাকে মানবজাতির জন্য নিদর্শন স্বরূপ করব। স্থার অস্থিতলোর প্রতি লক্ষ্য কর কিভাবে সেগুলিকে সংযোজিত করি এবং গোশত দ্বারা ঢেকে দেই। যখন প্রায়া তার নিকট সুস্পষ্ট হলো, তখন সে বলে উঠল, আমি জানি যে, আল্লাহ্্সর্ব বিষয়ে সর্বশক্তিমান্।"

বসরার কোন কোন নাহু শাস্ত্রবিদ মনে করেনঃ اَوْكَا لَذِيْ مَرْ عَلَى قَرْيَة বাক্যাংশে উল্লিখিত এ আক্ষরটি অতিরিক্ত। তখন আয়াতের অর্থ দাঁড়াবে 'তুমি কি ঐ ব্যক্তিকে দেখনি, যে ইব্রাহীম (আ.)—এর সাথে বিতর্কে লিপ্ত হয়েছিল অথবা যে এমন এক নগরে উপনীত হয়েছিল। ইব্ন জারীর তাবারী (র.) আরো বলেন, "এ কিতাবের অন্যত্র আমি বর্ণনা করেছি যে, আল্লাহ্ রার্ল আলামীনের কালামে পাকে এমন কোন শব্দ হতে পারে না, যার অর্থ নেই। এ বর্ণনাটি এখানে প্নরুক্তি করার প্রয়োজন অনুভূত নয়। আবার ব্যাখ্যাকারগণ ব্যক্তিটির নাম নিয়ে মতভেদ করেছেন। ঐ ব্যক্তিটি এমন এক নগরে উপনীত হয়েছিল, যা ধ্বংসভূপে পরিণত হয়েছিল। কেউ কেউ বলেন, "তিনি ছিলেন উযায়র (আ.)"।

## যারা এ মত পোষণ করেনঃ

প্রেচ্ছন, নাজীয়া ইব্ন কা'ব থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আল্লাহ্ পাকের বাণী ঃ آوُکَالُّذِيْمَرُعَلٰیقَرْیَة তে উল্লেখিত ব্যক্তি হচ্ছেন উযায়র (আ.) ।

ি প্রেটিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ ইব্ন বুরায়দা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ وَكَالَّذِي مَرُّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "এ আয়াতাংশে উল্লিখিত সম্মানিত ব্যক্তি হলেন উযায়র (আ.)।

हिन्छ । কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ وَكَالُّدَى مَرُّعَلَى قَرْيَة وُّهِي المَّاهِ - এর ব্যাখ্যায় বলেন. "আমাদের কাছে বর্ণনা এসেছে যে, তিনি ছিলেন উযায়র (আ.)।

**৫৮৮৫.** কাতাদা (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৫৮৮৬. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, 'আমাদের কাছে বর্ণনা এসেছে যে, ( আল্লাহ্ অধিক প্রজ্ঞাময় ) যে ব্যক্তি নগরটিতে উপনীত হয়েছিলেন, তিনি ছিলেন উযায়র (আ.)।

رُكَالًا اللهُ عَلَى مَرْعَلَى مَرْعَلِي وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّ এ উল্লিখিত ব্যক্তি হচ্ছেন উযায়র (আ.)।

ه - أَوْكَالَّذِي مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ कि कि प्राप्त वर्गि । जिन वर्णन, "अब आग्नाजाश्म عَلَىٰ قَرْية و ه উল্লিখিত ব্যক্তি হচ্ছেন উযায়র (আ.)।

اَوْكَالَّذِيْ مَرَّ عَلَى قَرِيةٍ و مِي خَاوِيةٌ अफफ. नार्शक (त्र.) (थरक वर्षिण जिनि वर्लन, "अब आग्नाजाश्म أَوْكَالَّذِيْ مَرَّ عَلَى قَرِيةٍ و مِي خَاوِيةً فَيْعُرُونْسُهَا উল্লিখিত ব্যক্তি উষায়র (আ.)।

৫৮৯০. ইবন আব্লাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "অত্র আয়াতে উল্লিখিত ব্যক্তিটি হচ্ছেন উযায়র (আ.)।

আবার কেউ কেউ বলেন, অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত ব্যক্তি হচ্ছেন আরমিয়া ইবৃন হালকিয়া (আ.)। মুহাম্মাদ, ইবৃন ইসহাক (র.) মনে করেন আরমিয়া হচ্ছেন খিযির (আ.)।

৫৮৯১. ইবন ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত তিনি বলেন। ওয়াহ্ব ইবন মুনারিহ (র.) মনে করেন, খিযির (আ.) ছিলেন বনী ইসরাঈলের একজন যোগ্য ব্যক্তি। তাঁর নাম ছিল আরমিয়া ইবৃন হালকিয়া। আর তিনি হারন ইবন ইমরান (আ.)-এর বংশধর ছিলেন।

যাঁরা উপরোক্ত উক্তি সমর্থন করেনঃ

৫৮৯২. ওয়াহ্ব ইব্ন মুনাবিহ্ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ فَيُضَى هٰذه اللهُ بَعْدَ مَوْتَهُ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, যখন বায়তুল মুকাদাস ধ্বংসপ্রাপ্ত হয় এবং কিতাবপত্রগুলো জ্বালিয়ে দেয়া হয়, ত্থন আরমিয়া (আ.) তথায় অবস্থিত পাহাড়ে দাঁড়িয়ে অবাক্ হয়ে বলেছিলেনঃ

े अर्थाए प्रजूत পत कितरा आज्ञार् जा'आना এটাকে জीবিত করবেন?) اَنْی یَحْی هٰذه اللّهُ بَعْدُ مَوْتِهَا

৫৮৯৩. ওয়াহ্ব ইব্ন মুনাব্বিহ্ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, অত্র আয়াতাংশে ু উল্লিখিত ব্যক্তিটি হচ্ছেন আরমিয়া (আ.)।

৫৮৯৪. ওয়াহ্ব ইব্ন মুনাব্বিহ্ (র.) থেকে ভিন্ন সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৫৮৯৫. আবদুল্লাহ্ ইব্ন উবায়দ ইব্ন উমায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, উল্লিখিত ব্যক্তি ছিলেন একজন নবী। তাঁর নাম ছিল আর্মিয়া (আ.)।

৫৮৯৬. আবদুল্লাহ্ ইব্ন ওবায়দ (র.) থেকেও অনুরূপ বর্ণিত হয়েছে।

সূরা বাকারা ঃ ২৫৯

৫৮৯৭. বকর ইব্ন মুযার (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, তাফসীরকারগণ বলেছেন, ( আল্লাহ্ অধিক প্রজ্ঞাময়) "অত্র আয়াতে উল্লিখিত ব্যক্তি হচ্ছেন আরমিয়া (আ.)।

ইমাম আবৃ জা'ফর মূহামাদ ইব্ন জারীর (র.) বলেন, উপরোক্ত ব্যাখ্যাগুলোর মধ্যে আমার নিকট এটাই সর্বাধিক সঠিক ব্যাখ্যা।

"আল্লাহ্ তা'আলা নবী (আ.)—এর বিশ্বিত হ্বার ঘটনা বর্ণনা প্রসঙ্গে ইরশাদ করেন, আল্লাহ্ পাকের একজন নবী (আ.) যখন ধ্বংসপ্রাপ্ত নগরকে দেখে আর্শ্চযান্বিত হয়ে বলেছিলেন, আল্লাহ্ পাক কিভাবে ধ্বংসের পর এই শহরটিকে নতুন জীবন দান করবেন? একথা জানা সত্ত্বেও যে, প্রথমে আল্লাহ্ পাকই কোন কিছুর সাহায্য ব্যতীত তা সৃষ্টি করেছেন। তবে কি আল্লাহ্ তা'আলার মহান কুদরতের ব্যাপারে তাঁর জ্ঞান যথেষ্ট ছিল না যে, তিনি একথা বললেন, কিভাবে আল্লাহ্ পাক ধ্বংসের পর শহরটিতে পুনজীবন দান করবেন? একথাটির বক্তার নাম সম্বন্ধে আমাদের হাতে কোনরূপ গ্রহণযোগ্য সাক্ষ্য-প্রমাণ নেই। কাজেই এ কথাটির প্রবক্তা উযায়র (আ.) হতে পারেন, অথবা তিনি আরমিয়া (আ.)—ও হতে পারেন। মূল কথা, বক্তার নাম সম্বন্ধে জ্ঞান দান করা এ আয়াতের উদ্দেশ্য নয়। তাই নাম জানার বির্শেষ প্রয়োজন এখানে নেই। বরং এখানে উদ্দেশ্য হলো সমস্ত আরব ও কুরায়শদের মধ্য থেকে যারা সৃষ্টি জীবের মৃত্যু ও ধ্বংস হয়ে যাবার পর পুনর্জীবনের ব্যাপারে আল্লাহ্ তা'আলার কুদরত ও ক্ষমতাকে অস্বীকার করে. তাদেরকে আল্লাহ্ তা আলার অসীম ক্ষমতা ও কুদরতের জ্ঞান দান করা এবং এটা প্রমাণ করে দেয়া যে, আল্লাহ্ তা'আলার হাতেই রয়েছে হায়াত ও মওত। অধিকন্তু বনী ইসরাঈলের যে সব ইয়াহুদী রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ও সাহাবা কিরামের প্রতিবেশী হিসাবে বসবাস করত, তাদের কাছে প্রমাণ করে দেয়া যে, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) – এর নবূওয়াতের ক্ষেত্রে কোন সন্দেহের অবকাশ নেই এবং ইয়াহুদীদের ঈমান গ্রহণ সম্পর্কে কোন প্রকার ওযর–আপত্তি গ্রহণযোগ্য নয়। কেননা, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ও তাঁর সম্প্রদায় ছিলেন উন্মী। আল্লাহ্ তা'আলা পূর্ববর্তী কিতাবসমূহে রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ও তাঁর কণ্ডম সম্বন্ধে ওহীর মাধ্যমে বিস্তারিত সংবাদ প্রদান করেছিলেন, যা শুধুমাত্র কিতাবীরাই জানেন এবং আরববাসীরা উন্মী ছিলেন বিধায় এসব ওহী সম্পর্কে কিছুই জানতেন না। সূতরাং কুরআনের মাধ্যমে সংবাদ পরিবেশন করায় রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ও তাঁর সাহাবায়ে কিরামের যামানার ইয়াহুদীরা উপলব্ধি করতে পারল যে, এ সব সংবাদ জ্ঞানের মাধ্যমে মুসলমানগণ অর্জন করেননি বরং আল্লাহ্ তা'আলার দেয়া ওহীর মাধ্যমেই তাঁরা অর্জন করেছেন। কাজেই ইয়াহুদীরা অস্বীকার করলে কিয়ামতের দিন আল্লাহ্ তা'আলার কাছে পেশ করার মত তাদের কোন ওযর–আপত্তি কাজে আসবে না। অধিকন্তু এখানে আরো একটি উদ্দেশ্য হলো, যিনি এরূপ মন্তব্য করেছেন তাঁর বিষয়কে জনসমক্ষে উপস্থাপন করা ও নিজ কুদরতের পরিব্যাপ্তি প্রকাশ করা। তবে তাফসীরকারগণ ঐ নগরটির নাম সম্বন্ধেও মতভেদ করেছেন। কেউ কেউ বলেন, "এ নগর দ্বারা বায়তুল মুকাদ্দাসকে বুঝানো হয়েছে।" এরূপ মতামত অবলম্বনকারীদের নিম্নে বর্ণিত কতিপয় হাদীস প্রণিধানযোগ্যঃ

৫৮৯৮. ওয়াহ্ব ইব্ন মুনাব্বিহ্ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আরমিয়া (আ.) যখন বায়তুল মুকাদ্দাসকে একটি বড় পাহাড়ের ন্যায় ধ্বংসস্তূপে পরিণত হওয়া অবলোকন করেন, তখন বিশিত হয়ে বলে ফেললেন, 'মৃত্যুর পর আল্লাহ্ তা'আলা এটাকে কিরূপ জীবিত করবেন?"

৫৮৯৯. হযরত ওয়াহ্ব ইব্ন মুনাব্বিহ্ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এ আয়াতে উল্লিখিত নগরটির নাম্ বায়তুল মুকাদ্দাস।

৫৯০০. ইবৃন ইসহাক ও ওয়াহ্ব ইবৃন মুনাব্বিহ্ (র.)–কে অনুরূপ বলতে শুনেছেন।

৫৯০১. হ্যরত কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "আমাদের কাছে বর্ণনা করা হয়েছে যে, এ আয়াতে উল্লিখিত নগরটি বায়তুল মুকাদ্দাস। বাবেলের বুখ্ত্নাসারা বাদশাহ এ নগরটি ধ্বংস করার পর হ্যরত উযায়র (আ.)–সেখানে গমন করেছিলেন ও এ মন্তব্য করেছিলেন।"

رُكَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةً وَهُمِى خَاوِيَةً عَلَى بَا اللهِ المُلْمُلِمُ اللهِ اللهِ اللهِ ا

ক্রেতে. ইকরামা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এ আয়াতাংশ قَرْيَة তিনি তিনি বলেন এ আয়াতাংশ قَرْيَة –এর দারা বায়তুল মুকাদ্দাসকে বুঝানো হয়েছে। এ নগরটিকে নৃপতি বুখ্ত্নাসারা ধ্বংস করার পর হযরত উযায়র (আ.) সেখানে গমন করেছিলেন।"

৫৯০৪. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি اَوْكَالَّذِي مَرَّعَلَى قَرْيَةً আয়াতাংশের পটভূমি সম্বন্ধে বলেন, "বৃখ্ত্নাসারা বাদশাহ আয়াতে উল্লিখিত নগরটি ধ্বংস করার পর হ্যরত উ্যায়র (আ.) তথায় গমন করেছিলেন। আর সেই নগরটি হচ্ছে বায়তুল মুকাদ্দাস।

কেউ কেউ বলেন, আয়াতে উল্লিখিত ইঠেই শব্দটি দ্বারা এমন একটি আবাসভূমিকে বুঝানো হয়েছে, যেখান থেকে তার অধিবাসিগণ মৃত্যুর ভয়ে বের হয়ে পড়েছিল এবং তারা সংখ্যায় ছিল কয়েক হাযার। তখন আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে লক্ষ্য করে আদেশ করলেন এই (অর্থাৎ তোমরা স্বাই মৃত্যুমুখে পতিত হও)।

## এমতের সমর্থনে বক্তবাঃ

ক্রেকে. ইব্ন যায়িদ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ وَهُمُ الْوَفَ –এর তাফসীর সয়ের বলেন, "অত্র আয়াতে উল্লিখিত নগরটি ছিল এমন একটি নগর, যেখানে তাউন বা গলাফ্লা রোগের প্রাদ্রভাব হয়েছিল।" এরপর ইব্ন যায়িদ (রা.) তাদের কাহিনী সবিস্তারে বর্ণনা করেন। ইব্ন জারীর (র.) বলেন, আমি এ আয়াতের তাফসীরে যথাস্থানে তাদের ঘটনার পূর্ণ বিবরণ দিয়েছি। শেষাখণে এও বর্ণনা করেছি যে, তারা যেখানে স্বীয় জীবন রক্ষার জন্যে গিয়েছিল, সেখানেই তাদের মৃত্যু সংঘটিত হবার জন্যে আল্লাহ্ তা'আলা আদেশ দিলেন। তাই সেখানেই তারা মৃত্যুবরণ করল। এরপর আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে জীবিত করলেন। নিশ্চয়ই আল্লাহ্ তা'আলা মানুষের প্রতি অনুগ্রহশীল; কিন্তু অধিকাংশ লোক কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে না। তারপর সেখানে একব্যক্তি গমন করলেন এবং দন্ডায়মান হয়ে নগরটিকে ধ্বংসস্তুপে অবলোকন করলেন ও বিশ্বয়ে বলে উঠলেন? "মৃত্যুর পর কিরপে আল্লাহ্ তা'আলা এটিকে জীবিত করবেন? তৎপর আল্লাহ্ তা'আলা তাকে একশত বছর পর্যন্ত মৃতাবস্থায় রাখলেন এবং পরে তাঁকে জীবিত করলেন।"

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, উপরোক্ত অভিমতগুলোর মধ্যে শুদ্ধতম অভিমত হচ্ছে, নগরটির নাম নির্ধারণের ব্যাপারে অনুরূপ বক্তব্য পেশ করা য্রেরপ আমরা বক্তার নাম নির্ধারণের ব্যাপারে বক্তব্য রেখেছি। কেননা, এ দুটোর মধ্যে কোন বিশেষ ধরনের কিংবা উল্লেখযোগ্য পার্থক্য নেই। অর্থাৎ উক্ত উক্তির প্রবক্তার নাম নির্ধারণ যেমন আয়াতের উদ্দেশ্য ন্য়, অনুরূপভাবে নগরের নাম নির্ধারণও আয়াতের উদ্দেশ্য বা লক্ষ্য নয়। স্তরাং অত্র আয়াতাংশ فَعْرِينَا عَلَى عَنْ عَنْ اللهُ الله

च्या स्वाणि शाक त्याचा । व मक (थरक ماخنی الدار و مصدر एक तना राय थारक خَوَاء تَخوَی वना राय थारक مصدر العار و مصدر वना राय थारक حَوِیاً अविष रायहिन। अनुक्ष अठार و مصدر العار المار الما

## যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

কৈ০৬. ইব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, ইব্ন আরাস (রা.) অত্র আয়াতে উল্লিখিত বিশ্বত শব্দের অর্থ সম্বন্ধে বলেছেন, এর অর্থ 'ধ্বংসপ্রাপ্ত'। তিনি আরো বলেছেন, আমাদেরকে এও জানানো হয়েছে যে, একদিন হয়রত উযায়র (আ.) নিজ ঘর থেকে বের হলেন ও বায়তুল মুকাদ্দাসের কাছে এসে থমকে দাঁড়ালেন এবং দেখলেন যে, নৃপতি বুখ্তনাসারা এ ঘরকে সম্পূর্ণ ধূলিসাৎ করে দিয়েছে। তিনি দাঁড়িয়ে বায়তুল মুকাদ্দাসের প্রতি দৃষ্টি নিক্ষেপ করে বলতে লাগলেন, আমি তোমার পিবিত্রতা, তোমার উপর সংঘটিত ধ্বংস্যজ্ঞ এবং তোমার অতীত প্রাচুর্য ও সম্পদের কথা শ্বরণ করে বিশ্বিত হচ্ছি। একথা বলে তিনি অতিশয় দুঃখিত হলেন।

৫৯০৭. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا –এর অর্থ হচ্ছে ধ্বংস।

৫৯০৮. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, একদা হ্যরত উযায়র (আ.) বায়তুল মুকাদ্দাসের পাশ দিয়ে গমন করেন এবং এ ঘরকে নৃপতি বুখ্তনাসারা যে ধ্বংস করে দিয়ে গেছে, তার নমুনা তিনি লক্ষ্য করেন।

৫৯০৯. সুন্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ وَهِيَ خَاوِيْتَ عَلَى عُرُونُدُهِا —এর অর্থ সম্বন্ধে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে سَاقِطَة عَلَى سَقَّفِهَا অর্থাৎ ছাদ ধসে পড়েছে।

अ साथा। قَالَ أَنَّى يُحْيِ هٰذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ اللَّهُ مِائَّةَ عَامٍ ﴿

( অর্থ ঃ সে বলল, মৃত্যুর পর কিরূপে আল্লাহ্ একে জীবিত করবেন। এরপর আল্লাহ্ একশ' বছর মৃত রাখলেন)।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা এখানে ঘোষণা করেন যে, একথাটি যিনি বলেছিলেন, তিনি যখন বায়ত্ল মুকাদ্দাসে গমন করেন কিংবা এমন একটি স্থানে গমন করেন, যে স্থানটি ধ্বংস হয়ে যাবার পর একে পুনরায় আবাদ করার ওয়াদা করা হয়েছে, তখন তিনি বিশ্বিত হয়ে বলেন, মৃত্যুর পর একে আল্লাহ্ তা'আলা কিরপে জীবিত করবেন?

কোন কোন তাফসীরকার বলেছেন, জীবিত করার ঐশী শক্তি সম্বন্ধে সন্দেহ পোষণ করেই তিনি একথাটি বলেছিলেন। তাই আল্লাহ্ তা'আলা তাকে দিয়েই একটি উদাহরণ তৈরি করে তাঁকে আল্লাহ্ তা'আলার কুদরত সম্পর্কে অবগত করালেন। এভাবে তিনি ঐ স্থানটিকে পূর্বের চেয়ে অধিক আবাদযোগ্য করে স্বীয় ক্ষমতার নিদর্শন তাঁকে দেখালেন, যেহেতু তিনি এ কুদরতকে পূর্বে এতটুকু বুঝতে পারেন নি।

হ্যরত উযায়র (আ.) এ ধ্বংসযজ্জের পূর্বে সেই এলাকায় স্ত্রী-পুত্র নিয়ে সূথে বসবাস করেছিলেন। এরপর তিনি বায়তুল মুকাদ্দাসকে ধ্বংসপ্রাপ্ত দেখলেন। অধিকন্তু তিনি দেখলেন যে, তাঁর পরিবারের সদস্যগণ নিঃশেষ হয়ে গিয়েছে— কেউ হয়ত নিহত হয়েছে, আবার কেউ হয়ত কয়েদী হিসাবে পরীক্ষার সম্মুখীন হয়েছে। মোট কথা, পরিবারের কেউ সেখানে বেঁচে নেই, ঘরবাড়ীগুলো ধ্বংস হয়ে গিয়েছে, এগুলোর চিহ্ন শুধু দেখতে পাওয়া যায়। তাঁকে এগুলো পুরোপুরিভাবে পূর্বাবস্থায় ফিরিয়ে দেবার অঙ্গীকারের পর যখন তিনি এরূপ হত্যাযজ্জের বিভীষিকায়য় দৃশ্য দেখলেন, তখন তিনি বিশ্বিত হয়ে বলে উঠলেন, "কেমন করে আল্লাহ্ তা'আলা এগুলো ধ্বংসের পর জীবিত করবেন? এরপর আল্লাহ্ তা'আলা তাকে জীবিত করার বিষয়টি প্রত্যক্ষ করালেন। তাও আবার তাঁর পানীয় ও খাদ্যদ্রব্য কক্ষম রেখে তাঁকে ধ্বংস করে জীবিত করার মাধ্যমে। তাঁকে এবং অন্যকেও যে আল্লাহ্ তা'আলা জীবিত করতে পারেন, সে শক্তি প্রত্যক্ষ করার সুযোগ দিলেন। তিনি নিজের চোখে আল্লাহ্ তা'আলার কুদরত অবলোকন করতে পারলেন। যখন তিনি তা দেখলেন, তখন স্বীকার করে বললেন, "আমি এখন জানি যে, আল্লাহ্ তা'আলা নিঃসন্দেহে সর্ব বিষয়ে সর্বশক্তিমান।

৫৯১০. ওয়াহ্ব ইব্ন মুনাব্বিহ্ আল–ইয়ামানী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা যখন আরমিয়া (আ.)–কে বনী ইসরাঈলের কাছে নবী রূপে প্রেরণ

ক্রবেলন, তখন তিনি তাঁকে বললেন, 'হে আরমিয়া, তোমাকে সৃষ্টি করার পূর্বেই আমি তোমাকে ক্লিবাচিত করেছি, তোমার মাতার গর্ভে তোমার চিত্র অংকনের পূর্বে আমি তোমাকে পবিত্র করেছি. ্রামার জন্মের পূর্বেই। আমি তোমাকে পরিচ্ছন করেছি, তুমি প্রাপ্তবয়স্ক হবার পূর্বে তোমাকে আমি নবী ব্রুর শুভ সংবাদ প্রদান করেছি; তুমি যৌবনে পদার্পণ করার পূর্বে আমি তোমাকে মনোনীত করেছি; **্রুকটি মহৎ কাজে**র জন্যেই আমি তোমাকে নিয়োগ করেছি।" ওয়াহ্ব ইবৃন মুনাব্রিহ্ আল–ইয়ামানী (র.) আরো বলেন, এরপর আল্লাহ্ তা'আলা আরমিয়া (আ.)-কে বনী ইসরাঈলের একজন নুপতির কাছে প্রেরণ ক্রবেন। উদ্দেশ্য হলো নবী (আ.) তাকে সোজা রাস্তার সন্ধান দেবেন, তাকে সৎপথে চলার ব্যাপারে প্রয়োজনীয় সাহায্য–সহায়তা করবেন এবং মহান স্রষ্টা আল্লাহ্ তা'আলা ও সৃষ্টি নুপতির মধ্যে কি ধুরনের সম্পর্ক বজায় থাকা উচিত, এ সম্পর্কে নবী (আ.) নূপতির কাছে আল্লাহ্ তা'আলার মহান ্বিনী উপস্থাপন করবেন। কিছু দিন পর বনী ইসরাঈলের মাঝে ভয়ংকর অবস্থার সৃষ্টি **হলো** তারা পাপের <mark>কাজ বিনা দিধায় করতে লাগল, হারাম বস্তুগুলোকে বৈধ মনে করতে লাগল। আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে</mark> ্যে সানহারীব নামক শক্র থেকে উদ্ধার করেছেন এবং তাতে তাদের যাবতীয় কল্যাণ সাধিত হয়েছে, তা জারা দিব্যি ভূলে গেল, তখন আল্লাহ্ তা'আলা আরমিয়া (আ.)–কে তাদের কাছে প্রেরণ করলেন ও বিল্লেন, বনী ইসরাঈলের অন্তর্গত তোমার সম্প্রদায়ের কাছে যাও, তাদের আমি যা আদেশ দিচ্ছি তা তাদের কাছে বর্ণনা কর, তাদের যে আমি অজস্ত্র নিয়ামত দান করেছি, তা তাদের শরণ করিয়ে দাও এবং তাদের ঘটনাবলী সম্বন্ধে তাদেরকে উত্তমরূপে অভিহিত কর। এরপর ওয়াহ্ব ইবৃন মুনাবিহু (র.) ্বনী ইসরাঈলের অন্তর্গত স্বীয় সম্প্রদায়ের কাছে আরমিয়া (আ.)–কে যে আল্লাহ্ তা'আলা প্রেরণ করেছেন্ ্রিস ঘটনার বর্ণনা দিতে গিয়ে বলেন, এরপর আল্লাহ্ তা'আলা আরমিয়া (আ.)—এর কাছে ওহী প্রেরণ করে **জ্বানালেন** যে, তিনি বনী ইসরাঈলের ইয়াফিস সম্প্রদায়কে ধ্বংস করে দেবেন। বাবেলের অধিবাসীদেরকে ইয়াফিস বলা হয়। কেননা, তারা ইয়াফিস ইব্ন নূহ্ (আ.)–এর বংশধর। যখন আরমিয়া (আ.) আল্লাহ্ তা'আলার ওহী শ্রবণ করলেন, তখনকার প্রথা অনুযায়ী তিনি সজোরে চীৎকার দিয়ে উঠলেন. ক্রন্দন ক্ষরলেন, স্বীয় বস্তু বিদীর্ণ করলেন এবং ভয়াবহ আসন্ন বিপদ সংকেত হিসাবে স্বীয় মন্তকে ছাই নিক্ষেপ করলেন ও বললেন, যেদিন আমি জন্ম নিয়েছি এবং তাওরাতপ্রাপ্ত হয়েছি, আমি অভিশপ্ত, আমার অন্তভ দিনগুলোর মধ্যে আমার জন্ম দিবসটি উল্লেখযোগ্য; আমার দুর্ভাগ্যের জন্যই আমি বনী ইসরাঈলের শেষ <del>নবী হিসাবে মনোনীত হয়েছি। যদি আমার ভাগ্য ভাল হতো তাহলে আমি কোন দিনও বনী ইসরাঈলের</del> শেষ নবী হিসাবে নির্বাচিত হতাম না। আমার কারণেই তাদের উপর দুর্ভাগ্য নেমে এসেছে এবং তারা ংধাংসপ্রাপ্ত হতে বসেছে। যখন আল্লাহ্ তা'আলা খিষির (আ.) তথা আরমিয়া (আ.)–এর অনুনয়–বিনয় ও ্**কানাকাটি গুনলেন,** তখন ঐশী বাণী এলো, হে, আরমিয়া । আমি তোমার কাছে যে ওহী প্রেরণ করেছি, ্তার জন্য কি তোমার কষ্ট হচ্ছে? উত্তরে তিনি বললেন, হাাঁ, হে আমার প্রতিপালক, বনী ইসরাঈলে আমাকে তুমি প্রেরণ করে তাদেরকে তুমি ধ্বংস করে দিচ্ছ তা আমি মোটেই পসন্দ করতে পারি না। তিখন আল্লাহ্ তা'আলা বললেন, আমার মহাসম্মানের শপথ! আমি বনী ইসরাঈল ও বায়তুল মুকাদ্দাসকে কখনও ধ্বংস করব না যতক্ষণ না তোমার পক্ষ থেকে এ ব্যাপারে কোন আবেদন ও নিবেদন পাওয়া যায়। আল্লাহ্ তা'আলার এ বাণীতে আরমিয়া (আ.) অত্যন্ত খুশী হন এবং তিনি জন্তরে প্রশান্তি লাভ করেন ্**এবং বলেন, "ঐ স**ত্তার শপথ, যিনি মূসা (আ.) ও অন্য নবীগণকে সত্যসহ প্রেরণ করেছেন। আমি বনী

ইসরাঈলকে ধ্বংস করার জন্যে কখনও আল্লাহ্ তা'আলার কাছে প্রার্থনা করব না।" এরপর তিনি বনী ইসরাঈলের রাজার কাছে গেলেন ও তাঁর নিকট আল্লাহ্ তা'আলা যা ওহী প্রেরণ করেছেন, রাজাকে তা জানালেন। তাতে রাজা খুশী হলেন ও এটিকে একটি শুভ সংবাদ হিসাবে গ্রহণ করলেন এবং বললেন, যদি আল্লাহ্ তা'আলা আমাদেরকে শাস্তি দেন, তাহলে তা হবে আমাদের বহু পাপের প্রায়ন্চিত্তের কারণে যা আমরা আমাদের জন্যে ইতিমধ্যে অর্জন করেছি। আর যদি তিনি আমাদেরকে ক্ষমা করেন তাহলে তিনি তা স্বীয় ক্ষমতার বলে তা করবেন।

এ ওহী নাযিল হবার পর তারা তিন বছর যাবত নেককার বান্দারূপে পৃথিবীতে অবস্থান করল। এরপর তারা আবার অধিক মাত্রায় পাপ কাজ শুরু করে দিল। আর একের পর একটি খারাপ কাজে তারা মত্ত হতে লাগল। তাদের ধ্বংসের দিন ঘনিয়ে আসতে লাগল। ওহী নাযিলও খুবই কম হয়ে গেল। তারা এখন আর আখিরাতকে শ্বরণ করছে না। যখন তাদের দুনিয়া ও দুনিয়ার ক্ষণস্থায়ী শান–শওকত গ্রাস করে নিল, তখন ওহী একেবারে বন্ধ হয়ে গেল। তাদের রাজা তখন তাদেরকে বলল, হে বনী ইসরাঈল। তোমাদের কাছে আল্লাহ্র আ্যাব আসবার পূর্বে এবং তোমাদের প্রতি এমন শাসনকর্তা প্রেরণের পূর্বে যারা তোমাদের উপর মোটেই দয়া করবে না, তোমরা যে সব পাপের কাজ করছ, তা থেকে বিরত থাক। তোমাদের আল্লাহ্ অতি সহসা তোমাদের তাওবা কবুলকারী। দয়া প্রদর্শনের জন্য তাঁর কুদরতী দু'হাত সর্বদাই প্রসারিত। যে তার কাছে তাওবা করে তার প্রতি তিনি খুবই দয়ালু। কিন্তু রাজার এরূপ হৃদয়স্পর্শী আবেদন–নিবেদনের পরও তাঁরা যে সব অপকর্মে লিগু ছিল, তা থেকে বিরত হতে তারা অস্বীকার করল। তাই আল্লাহ্ তা'আলা বৃখ্তনাসারা ইব্ন নাব্ যারাওয়ানের (نبوذراوان) অন্তরে ইচ্ছার সঞ্চার করেন যে, তাকে বায়তুল মুকাদ্দাস আক্রমণ করতে হবে এবং তার দাদা সান্হারীব যা করতে চেয়েছিলেন তাকে সেখানে তা করতে হবে। তারপর সে ছয় লক্ষ সৈন্য নিয়ে বায়তুল মুকাদ্দাস অভিমুখে রওয়ানা হয়। রওয়ানা হবার পর বনী ইসরাঈলের রাজার কাছে সংবাদ এলো যে, বুখ্তনাসারা এক বিশাল বাহিনী নিয়ে তাদের পানে ধাবিত হচ্ছে। তখন তিনি আরমিয়া (আ.)-এর কাছে লোক প্রেরণ করে তাঁকে ডাকলেন। তিনি দরবারে আসলে রাজা বলেন, হে আরমিয়া (আ.), আপনি আমাদের বলেছিলেন যে, আমাদের প্রতিপালক আপনার কাছে ওহী প্রেরণ করেছেন যে, তিনি বায়তুল মুকাদ্দাসের অধিবাসীদেরকে আপনার তরফ থেকে কোন প্রকার অন্রোধ না পেয়ে ধ্বংস করবেন না। কিন্তু তা কোথায়, কেন এরূপ হলো? আরমিয়া (আ.) রাজাকে বললেন, "আমার প্রতিপালক কখনও অঙ্গীকার ভঙ্গ করেন না। আর এ ব্যাপারে আমি খুবই দৃঢ়প্রতিজ্ঞ।" যখন নির্দিষ্ট সময় অতি নিকটবর্তী হলো, তাদের রাজত্ব ধ্বংস হবার উপক্রম হলো এবং আল্লাহ্ তা'আলা তাদের ধ্বংস করে দেবার মনস্থ করলেন, তখন তিনি আরমিয়া (আ.)-এর নিকট একজন ফেরেশতা পাঠালেন। ফেরেশতাকে বললেন, তুমি আরমিয়া (আ.)–এর নিকট যাও এবং একটি ফতোয়া জিজ্ঞেস কর। আর কি ব্যাপারে ফতোয়া জিজ্ঞেস করবে তাও বলে দিলেন। ফেরেশতা আরমিয়া (আ.) – এর নিকট গমন করলেন এবং বনী ইসরাঈলের একজন মানুষের আকৃতিতে তিনি তথায় উপস্থিত হলেন। লোকটিকে আরমিয়া (আ.) জিজ্ঞেস করলেন, তুমি কে? তিনি উত্তরে বললেন, আমি বনী ইসরাঈলের একজন লোক। আমার একটি বিষয়ে আপনার কাছে আমি ফতোয়া জিজ্ঞেস করতে চাই। তিনি তাঁকে অনুমতি দিলেন। ফেরেশতা বললেন, হে আল্লাহ্ পাকের নবী । আমি আপনার কাছে আমার আত্মীয়–স্বজনের ব্যাপারে একটি ফতোয়া জিজ্ঞেস করার জন্যে এসেছি। আমি তাদের সাথে আল্লাহ্

**জাত্মালার আদেশ অনু**যায়ী সম্পর্ক বজায় রেখে আসছি। আমি সর্বদা তাদের উপকারই করে আসছি। আমি ত্তাদের প্রতি যত বেশী দয়া প্রদর্শন করে আসছি, ততই তারা আমাকে অধিক কষ্ট দিচ্ছে। সুতরাং হে আল্লাহুর নবী (আ.)। আপনি তাদের সহস্কে আমাকে একটি ফতোয়া দিন। নবী (আ.) তাকে বললেন, আঁলাহ্ তা'আলা ও তোমার মধ্যে যে অধিকারের সম্পর্ক আছে, তাতে তুমি সন্থবহার করে যাও। আর আল্লাহ তা'আলা যেখানে তোমাকে সুসম্পর্ক বজায় রাখার নির্দেশ দিয়েছেন, সেখানে সুসম্পর্ক বজায় রাখ **্রবং এরূপ কল্যাণজনক কাজে তুমি সন্তুষ্ট থাক। এরপর নবী (আ.)—এর দরবার থেকে ফেরেশতা চলে দোলেন। বেশ কিছুদিন অতিক্রান্ত হয়ে গেল। একদিন আবার ফিরিশতা পূর্বেকার লোকটির আকৃতিতে** <mark>নবীর কাছে হাযির হলেন</mark> এবং নবীর সামনে বসলেন। আরমিয়া (আ.) তখন জিজ্ঞেস করল্বেন, তুমি কে? ফেরেশতা উত্তরে বললেন, আমি ঐ ব্যক্তি, যে একবার আপনার কাছে তার পরিবার সম্পর্কে ফতোয়া জিজ্জেস করার জন্যে এসেছিল। তখন আল্লাহ্র নবী (আ.) তাকে বললেন, "এখনও কি তোমার জন্য ভাদের চরিত্র নির্মল হয়নি? এবং তাদের কাছ থেকে তুমি তোমার কাম্য ব্যবহার পাচ্ছ না?" তিনি বদদেন, "হে আল্লাহ্র নবী (আ.)! ঐ সত্তার শপথ, যিনি আপনাকে সত্যসহ প্রেরণ করেছেন। আমি এমন কোন ব্যক্তি নই, যে পরিবারের সদস্যদের সাথে সদ্যবহার করতে অনীহা প্রদর্শন করেছে, বরং সর্ব প্রকার ক্ল্যাণই আমি তাদের সাথে প্রদর্শন করে থাকি, এমনকি এর থেকে উত্তম ব্যবহারও করেছি। তখন নবী (আ.) তাকে বললেন, তুমি তোমার পরিবারে ফেরত যাও এবং তাদের প্রতি ইহ্সান কর। আর যিনি তাঁর নেক বান্দাদেরকে সংস্কার করে থাকেন, সেই আল্লাহ্র কাছে আমি দু'আ করছি যেন তিনি তোমাদের মাঝে সম্প্রীতি সঞ্চার করেন। তোমাদেরকে তাঁর সন্তৃষ্টির জন্যে কাজ করতে নির্দেশ দেন এবং তাঁর **অসন্তুষ্টির** কাজ থেকে বিরত থাকতে তাওফীক দেন। ফেরেশতা নবী (আ.)–এর দরবার থেকে বিদায় নিলেন। বেশ কিছু কাল অতিবাহিত হয়ে গেল। ইতিমধ্যে বুখ্ত্নাসারা পঙ্গপালের ন্যায় তার অসংখ্য লশকর নিয়ে বায়তুল মুকাদ্দাসকে অবরোধ করে ফেলে। তাতে বনী ইসরাঈল অত্যন্ত ভীত-সন্ত্রস্ত হয়ে পড়ে এবং বনী ইসরাঈলের রাজার কাছেও এটা একটি মহাবিপদ আকারে দেখা দিল। তিনি তখন আরমিয়া (আ.) – কে ডেকে পাঠালেন। নবী (আ.) তাশরীফ আনয়ন করলে রাজা বললেন, "হে আল্লাহ্র নবী (আ.)! আপনার সাথে কৃত আল্লাহ্ তা'আলার ওয়াদা কোথায় গেল?" তিনি উত্তরে বললেন, আমি আমার প্রতিপালকের ওয়াদা সম্বন্ধে দৃত্প্রতিজ্ঞ। এরপর ফেরেশতা আরমিয়া (আ.) – এর কাছে আগমন করলেন এবং দেখলেন যে, আরমিয়া (আ.) বায়তুল মুকাদ্দাসের দেয়ালে হেলান দিয়ে স্বীয় প্রতিপালকের ধ্যমাদা অনুযায়ী প্রতিপালক থেকে সাহায্য ও সহায়তা আসার আশায় প্রফুল্লচিত্তে বসে আছেন। ফেরেশতা পাল্লাহ্ তা'আলার নবী (আ.)-এর সামনে বসলেন। আরমিয়া (আ.) জিজ্ঞেস করলেন, তুমি কে? ফেরেশতা উত্তরে বললেন, আমি ঐ ব্যক্তি যে আরো দৃ'বার আপনার কাছে স্বীয় পরিবারের সদস্যদের সম্পর্কে ফতোয়া চাইবার জন্যে এসেছিল। নবী (আ.) তাঁকে বললেন, এখনও কি তাদের নিদ্রা থেকে জাগ্রত হবার সময় আসেনি? ফেরেশতা বললেন, হে আল্লাহ্ তা'আলার নবী (আ.)! আজকের পূর্বে তারা যা কিছু করেছিল তা আমি সহ্য করেছি এবং ধারণা করেছি যে, তাদের উদ্দেশ্য হচ্ছে আমাকে কষ্ট দেয়া। কিন্তু আজ আমি তাদেরকে এমন একটি কাজে লিপ্ত দেখলাম, যা আল্লাহকে সন্তুষ্ট করে না এবং আল্লাহ্ও এটাকে পসন্দ করেন না। আল্লাহ্র নবী (আ.) জিজ্ঞেস করলেন, তুমি তাদেরকে কি কাজে মন্ত থাকতে দেখেছ? তিনি বললেন, হে আল্লাহ্ তা'আলার নবী (আ.)! আমি আজ তাদেরকে এমন একটি বড কাজে

মন্ত দেখলাম, যে কাজে আল্লাহ্ তা'আলা খুবই অসন্তুষ্ট হন। যদি তারা পূর্বে যে কাজে মন্ত ছিল আজও একাজে মন্ত হতো আমার রাগ এত চরমে উঠত না, আমি ধৈর্য ধরতাম এবং তাদের সংশোধন হবার আশা পোষণ করতাম। কিন্তু আজ আমি আল্লাহ্ ও আপনার সন্তুষ্টি লাভের আশায় তাদের উপর অত্যন্ত রাগানিত হয়েছি। এজন্য আমি এব্যাপারে সংবাদ দেবার জন্যে আপনার কাছে আগমন করেছি এবং ঐ আল্লাহ্ তা'আলার শপথ করে আপনাকে অনুরোধ করছি, যিনি আপনাকে সত্য সহকারে প্রেরণ করেছেন। আপনি কি তাদের জন্য বদ দু'আ করবেন না এবং তাদেরকে ধ্বংস করে দেয়ার জন্য আল্লাহ্র কাছে দু'আ করবেন না? তখন আল্লাহ্র নবী (আ.) বললেন, হে আকাশমভল ও পৃথিবীর মালিক। যদি তারা সত্য ও সঠিক পথে থাকে তাদেরকে এ জগতে বাঁচতে দিন, আর যদি তারা আপনাকে অসন্তুষ্ট করে থাকে এবং এমন কাজ করে যা আপনি পসন্দ করেন না, তাদেরকে ধ্বংস করে দিন। আরমিয়া (আ.) নবীর মৃখ থেকে যখন এবাক্যটি বের হলো, আল্লাহ্ তা'আলা আকাশ থেকে বায়তৃল মুকাদ্দাসে একটি বজ্র নিক্ষেপ করেন, তাতে জনগণের পাপমৃক্তির জন্যে উৎসর্গ করার জায়গাটিতে আগুন ধরে যায় এবং বায়তুল মুকাদ্দাসের সাতটি দ্বার ভূগর্ভে বিলীন হয়ে যায়। যখন আল্লাহ্র নবী আরমিয়া (আ.) তা দেখলেন, তখনকার সাধারণ প্রথা অনুযায়ী তিনি চিৎকার দিয়ে উঠলেন, নিজের জামা–কাপড় ছিড়ে ফেললেন এবং স্বীয় মাথায় ছাই নিক্ষেপ করেন। এরপর বললেন, হে আকাশের মালিক এবং হে দাতাদের মধ্যে সবচেয়ে অধিক দাতা। আমার সাথে কৃত ওয়াদা আপনি কেন পূরণ করলেন না? আরমিয়া (আ.)-কেজানানো হলো, বনী ইসরাঈলের উপর যে মুসীবত নাফিল করা হয়েছে তা তোমার ফতোয়ার কারণেই। তুমি আমার দূতকে এরূপ ফতোয়া দিয়েছিলে। তখন নবী (আ.) দৃঢ়তার সাথে বুঝতে পারলেন যে, তিনি তিনবার লোকটির প্রশ্নের উত্তরে ফতোয়া দিয়েছিলেন। আর লোকটি ছিল তার প্রতিপালকের দূত। তখন আরমিয়া (আ.) পাহাড়ের জীবজন্তুর মাঝে হারিয়ে গেলেন। আর এদিক দিয়ে বুখ্ত্ নাসারা তার সৈন্য সামস্ত নিয়ে বায়ত্ল মুকাদ্দাসে প্রবেশ করে সিরিয়াকে পদদলিত করে দেয়। বনী ইসরাঈলকে নির্বিবাদে হত্যা করে এবং বায়তুল মুকাদ্দাসকে ধ্বংস করে দেয়। এরপর সে তার সৈন্য সামন্তদেরকে আদেশ দেয়, প্রত্যেকে যেন একটি ঢাল মাটি পূর্ণ করে সে মাটি বায়তুল মুকাদ্দাসে ফেলে যায়। তারা আদেশ মুতাবিক মাটি ফেলে দেয় এবং বায়তুল মুকাদ্দাস একটি ধ্বংসস্ত্পে পরিণত হয়। ধ্বংসকান্ড পরিচালনার পর বুখ্ত্ নাসারা বাবেল দেশে চলে যায় এবং বনী ইসরাঈলের কয়েদীদেরকে সাথে নিযে যায়। সে বায়তুল মুকাদ্দাস এলাকার বনী ইসরাঈলের ছোট–বড় সমস্ত বাসিন্দাকে তার সামনে সমবেত হবার আদেশ দেয়। তারা হাযির হলে তাদের থেকে নত্বই হাজার শিশুকে সে বেছে নিল। তার সৈন্যরা যখন গনীমতের মাল একত্র করল এবং সে তাদের মধ্যে বন্টন করার মনস্থ করল, তখন তার সাথে যে সব শাসনকর্তা এসেছিল, ্তাঁরা বলন, হে সম্রাট। আপনাকে আমাদের অংশের সমস্ত গনীমতের সম্পদ দিয়ে দিলাম। এর পরিবর্তে আপনি বনী ইসরাঈল থেকে যে সব শিশুকে আপনার জন্যে বাছাই করেছেন, সেগুলো আমাদের মধ্যে বন্টন করে দিন। সে তা করল, তাতে প্রত্যেকে নিজ অংশে চারজন গোলাম পেল। আর ঐ সব গোলামের মধ্যে ছিলেন দানিয়াল, আযারিয়া, মীশাইল এবং হানানিয়া। বনী ইসরাঈলকে বুখ্ত নাসারা তিনটি দলে বিভক্ত করে, এক-তৃতীয়াংশকে সিরিয়ায় থাকতে দেয়, আরেক তৃতীয়াংশকে কয়েদী করে নিয়ে যায় এবং অন্য তৃতীয়াংশকে হত্যা করে। সে বায়তৃল মুকাদ্দাসের সমস্ত কয়েদী ও শিশু কয়েদীদেরকে বাবেলে নিয়ে যায়। এটাই ছিল প্রথম ঘটনা যার সম্বন্ধে এবং ঘটনায় জড়িত লোকদের অত্যাচার–অবিচার সম্বন্ধে আল্লাহ্ তা'আলা তার নবী (আ.)–কে অবহিত করেছিলেন।

বনী ইসরাঈলের কয়েদীদেরকে নিয়ে বুখ্ত্ নাসারা যখন বায়তুল মুকাদ্দাস থেকে বাবেল চলে যায়, তখন আরমিয়া (আ.) এক বাটি আঙ্গুরের রস, এক বস্তা ডুমুর ফল নিয়ে একটি গাধায় চড়ে পাহাড় **্থেকে লোকালয়ে রওয়ানা হলেন। যখন তিনি বায়ত্ল মুকাদ্দাসে আসেন, তথায় থমকে দাঁড়ালেন এবং ধ্বংসলীলা অবলোকন করেন। তার মনে সন্দেহ জাগল এবং তিনি বিশ্বিত হয়ে বললেন, আল্লাহ্ তা'আলা** ক্রিরূপে এ শহরকে ধ্বংসের পর পুনরায় আবাদ করবেন? তারপর আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে একশ' বছর মৃত অবস্থায় রাখলেন। যখন আল্লাহ্ তা'আলা তাকে মৃত অবস্থায় রাখলেন, তখন তাঁর পাশেই ছিল তাঁর <mark>গাধা, আঙ্গুরের রস এবং ডুমুরের বস্তা। তবে গাধাটিও মরে গিয়েছিল। আল্লাহ্ তা'আলাতাঁকে লোকচক্ষর</mark> অন্তরালে রাখলেন। কেউ তাঁকে দেখতে পারল না। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে পুনরায় জীবিত করলেন এবং তাঁকে জিজ্ঞেস করলেন, তুমি কতকাল অবস্থান করলে? তিনি বললেন, একদিন অথবা একদিনেরও কিছু কম অবস্থান করেছি। আল্লাহ্ তা'আলা বললেন, না, না, বরং তুমি একশ' বছর অবস্থান করেছ। তোমার খাদ্যসামগ্রী ও পানীয় বস্তুর প্রতি লক্ষ্য কর। কারণ আমি তোমাকে মানবজাতির জন্যে নিদর্শন স্বরূপ করব। আর অস্থিগুলোর প্রতি লক্ষ্য কর, কিভাবে আমি সেগুলোকে সংযোজিত করি এবং গোশত দারা এগুলোকে ঢেকে দেই। তিনি তার গাধার প্রতি তাকালেন। গাধার এক অংশ অন্য অংশের সাথে মিলে গেল। অথচ তার সাথে গাধার সবকিছু যথা রগ, মাংস, মাংসপেশী ইত্যাদি মরে গিয়াছিল। তারপর কেমন করে আল্লাহ্ তা'আলা অস্থিগুলো মাংস দ্বারা ঢেকে দিলেন, এমনকি গর্দভটি পূর্ণ অবয়ব ধারণ করল। তারপর তার মধ্যে প্রাণ এসে গেল এবং সেটি দাঁড়িয়ে ডাকতে লাগল। তিনি তাঁর খাদ্য সামগ্রী ও পানীয়ের দিকে দৃষ্টি দেন এবং দেখতে পান যে, এগুলো পূর্বের ন্যায় রয়েছে, কোন পরিবর্তন হয়নি। মহান আল্লাহ্র নবী (আ.) যখন আল্লাহ্ পাকের কুদরত স্বচক্ষে দেখতে পেলেন, তখন তিনি বললেন, আমি জানি নিশ্চয়ই আল্লাহ্ পাক সর্ব বিষয়ে সর্বশক্তিমান। তারপর আল্লাহ্ পাক হযরত আরমিয়া (আ.) – কে দীর্ঘ জীবন দান করেন এবং তিনি তখন পৃথিবী ও নগরসমূহের বিস্তীর্ণ এলাকা অবলোকন করতে লাগলেন।

৫৯১১. ওয়াহ্ব ইব্ন মুনাবিহু (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, একবার আল্লাহ্ তা'আলা হযরত আরমিয়া (আ.)—এর কাছে ওহা নাযিল করেন। তখন তিনি ছিলেন মিসরীর ভ্খতে। আদেশ হলো ঈলিয়া ভ্খতে (বায়তুল মুকাদ্দাস) তুমি গমন কর। মিসর তোমার অবস্থান করার জন্যে উপযুক্ত জায়গা নয়। তিনি একটি গাধায় চড়লেন এবং পথচলা শুরু করলেন। তাঁর সাথে ছিল এক বস্তা আঙ্গুর ও ডুমুর এবং স্বচ্ছ পানির একটি নতুন পাত্র। যখন বায়তুল মুকাদ্দাস এবং আশে—পাশের গ্রাম ও মসজিদগুলো তাঁর নজরে পড়ল, তখন তিনি অবর্ণনীয় ধ্বংসললা দেখতে পেলেন। তিনি বায়তুল মুকাদ্দাসকে একটি বড় পাহাড়ের ন্যায় ধ্বংসন্ত্পে পরিণত দেখলেন এবং বলে উঠলেন, মৃত্যু ও ধ্বংসের পর আল্লাহ্ তা'আলা কেমন করে তা পুনর্জীবিত করবেন। তিনি আরো কিছুদূর অগ্রসর হয়ে একটি ঘর দেখতে পেলেন। তার সাথে একটি নতুন রশি দিয়ে গর্দভটিকে বাঁধলেন এবং পানির পাত্রটি লটকিয়ে রাখলেন। এমন সময় আল্লাহ্ তা'আলা তাকে নিদ্রাভিত্ত করে দিলেন। তিনি সত্যি সত্যিই ঘুমিয়ে পড়লেন ও অচেতন হয়ে গেলেন। আল্লাহ্ তা'আলা একশত বছরের জন্য তার রয়হ কবয করলেন। একশত বছরের মধ্যে যখন সত্তর বছর অতিক্রান্ত হয়ে যায়, তখন আল্লাহ্ তা'আলা বিশাল পারস্য সায়াজ্যের কোন এক মহান রাজার কাছে ফেরেশতা পাঠালেন। তার নাম ছিল 'ইউসাক'। ফেরেশতা এসে রাজাকে বললেন, আল্লাহ্ তা'আলাআদেশ করেছেন, আপেনি যেন আপনার সৈন্য সামস্ত নিয়ে বায়তুল মুকাদ্দাস ও তাঁর

নুরা বাকারা ঃ ২৫৯

আশে–পাশের জায়গাগুলোকে পূর্বের চেয়ে অধিক হারে আবাদ করেন। একাজের জন্য ব্যবহৃত যাবতীয় যন্ত্রপাতি ও লোকজন সংগ্রহ করার লক্ষ্যে রাজা তিন দিনের সময় চাইলেন। রাজাকে তিন দিনের সময় দেয়া হলো। রাজা তিনশত বীর পুরুষকে সংগ্রহ করলেন এবং প্রত্যেক বীর পুরুষের অধীনে এক হাযার কারিগর নিযুক্ত করলেন। আর তাদেরকে কাজ সম্পাদন করার প্রয়োজনীয় হাতিয়ার প্রদান করলেন। বীর পুরুষরা রওয়ানা হলেন এবং তাদের সাথে ছিল তিন লক্ষ দক্ষ কারিগর। যখন তারা ঐখানে পৌছে কাজ আরম্ভ করে দিলেন আল্লাহ্ তা'আলা হ্যরত আরমিয়া (আ.)-এর চোখে রূহ প্রদান করলেন, কিন্তু তার শরীর এখনও মৃত রয়ে গেল। তিনি বায়তুল মুকাদ্দাস এবং বায়তুল মুকাদ্দাসের আশে–পাশের গ্রাম মসজিদ, নদী ও ক্ষেত-খামারের কর্মব্যস্ততা, উন্নয়নমূলক কর্মতৎপরতা ও নগরায়নের কাজ লক্ষ্য করতে লাগলেন। সবকিছুই পূর্বের আকার ধারণ করল এবং ত্রিশ বছর পেরিয়ে একশত বছরও পরিপূর্ণ হলো। আল্লাহ্ তা'আলা হযরত আরমিয়া (আ.) – কে পুনরায় জীবনদান করলেন। তিনি তাঁর খাদ্য সামগ্রী ও পানীয়ের প্রতি দৃষ্টি নিক্ষেপ করে দেখেন, এগুলো এখনও অবিকৃত অবস্থায় রয়েছে। তার গাধাটির দিকে তিনি দৃষ্টি নিক্ষেপ করে দেখেন এ যেন ঐ দিনের ন্যায় দন্ডায়মান, যেদিন তিনি এটিকে রশি দিয়ে বেঁধেছিলেন এবং তখনও তিনি খাদ্য গ্রহণ করেননি ও পানীয় পান করেননি। তিনি গাধার গলায় পরিহিত গলাবস্থুটির দিকে দৃষ্টি নিক্ষেপ করে দেখেন, তা পূর্বের ন্যায় নতুন রয়েছে। তাতে কোনরূপ পরিবর্তন সংঘটিত হয়নি। অথচ তার মধ্যে একশত বছরের হাওয়া, গরম ও ঠান্ডা স্পর্শ করেছে, কিন্তু এগুলো তার মধ্যে কোন পরিবর্তন আনতে পারেনি। তার মধ্যে হ্রাস–বৃদ্ধি কিছুই সংঘটিত করতে পারেনি। তবে হযরত আরমিয়া (আ.)– এর শরীর কালের চক্রে কিছুটা দুর্বল হয়ে পড়েছে। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর শরীরে নতুন গোশত গজিয়ে তোলেন এবং তা তাঁর হাড়ের সাথে যুক্ত হয়। তিনি সবকিছুই লক্ষ্য করছিলেন। তখন আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে আদেশ করলেন, তুমি তোমার খাদ্যসামগ্রী ও পানীয়ের প্রতি দৃষ্টি নিক্ষেপ কর যা এখনও অবিকৃত অবস্থায় রয়েছে। আল্লাহ্ তা'আলা আরো বললেন, তুমি তোমার গাধার প্রতি নজর কর। কারণ, আমি তোমাকে মানব জাতির জন্যে নিদর্শন স্বরূপ করব। আর তুমি অস্থিগুলির প্রতি দৃষ্টি নিক্ষেপ করে দেখ, কিভাবে আমি এগুলোকে সংযোজিত করি এবং গোশত দারা ঢেকে দেই। যখন তাঁর কাছে সবকিছু প্রকাশ পেল, তখন তিনি (আরমিয়া আ.) বললেন, আমি জানি যে, আল্লাহ্ নিঃসন্দেহে প্রতিটি বিষয়ে সর্বশক্তিমান।

هُ فَقَالَ أَنَّى يُحْيِ هَٰذُهِ اللَّهُ بَعْدَ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُو এর তাফসীরে বলেন, যখন বায়তুল মুকাদ্দাস ধ্বংসপ্রাপ্ত হয় এবং তার যাবতীয় কিতাবপত্র পুড়িয়ে দেওয়া হয়, তখন একদিন হযরত জারমিয়া (আ.) ধ্বংসস্থূপে পরিণত পাহাড়ের একপাশে দাঁড়িয়ে বলে উঠেন, মৃত্যুর পর আল্লাহ্ পাক কিরূপে এটাকে জীবিত করবেন? তারপর আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে একশত বছর মৃত অবস্থায় রাখলেন এবং সত্তর বছরের মাথায় বনী ইসরাঈলের একজনকে পুনরায় জীবিত করলেন এবং তার দারা ত্রিশ বছর যাবত বায়তুল মুকাদ্দাসকে পুনঃনির্মাণ করালেন। যখন একশত বছর পরিপূর্ণ হলো তখন আল্লাহ্ তা'আলা হযরত আরমিয়া (আ.)–কে জীবিত করলেন এবং তিনি বায়তুল মুকাদ্দাসকে পূর্বের অবস্থায় ফিরে পেলেন। হযরত আরমিয়া (আ.) অস্থিগুলোর দিকে লক্ষ্য করতে লাগলেন যে, কিভাবে এগুলো একে অপরের সাথে মিশে গেল। তারপর তিনি আরো লক্ষ্য করতে লাগলেন, কিভাবে অস্থিগুলোর উপর গোশত ও রগ দারা ঢেকে দেয়া হলো। যখন তাঁর কাছে সবকিছুই

ক্রকাশ পেয়ে গেল, তিনি বললেন, আমি জানি আল্লাহ্ নিঃসন্দেহে সর্ববিষয়ে সর্বশক্তিমান। তারপর আল্লাহ **ভাঞালা আরো ইরশাদ করেন, তুমি তোমার খাদ্যসাম্**গ্রী ও পানীয়ের প্রতি লক্ষ্য কর্ যা এখনও **অবিকৃত অবস্থা**য় রয়েছে।

ওয়াহ্ব ইব্ন মুনাব্বিহ্ (র.) বলেন, তাঁর খাদ্যসামগ্রী ও পানীয় ছিল একটি ঝুড়ির মধ্যে কিছু ডুমুর ফুল এবং এক মশক পানি।

اَوْكَالَّذِيْ مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَة وَهِي خَاوِيةُ عَلَى عُرُوشِهَا अअ७. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশে مَرْ عَلَى عُرُونَة وَهِي خَاوِيةً عَلَى عُرُونَة بِهِا ্রএর তাফসীরে বলেন, এ আয়াতে উল্লিখিত ঘটনাটি এরূপঃ একদিন হ্যর্ত উর্যায়র (আ.) তাঁর একটি গাধায় চড়ে সিরিয়া থেকে রওয়ানা হলেন। তার সাথে ছিল ফলের রস, আঙ্গুর এবং ডুমুর। যখন তিনি একটি নগরে পৌছলেন, তার ধ্বংসলীলা দেখে তিনি থমকে দাঁড়ালেন এবং হাত উল্টো করে বলতে **লাগলেন, মৃত্যুর পর আল্লাহ্ তা'আলা কিরূপে তা পুনর্জীবিত করবেন** ? তবে এরূপ মন্তব্য তাঁর সন্দেহ বা **মিথ্যাচার হিসাবে প**রিগণিত নয়। তারপর **আল্লাহ্** তা'আলা একটি নির্দিষ্টকালের জন্যে তাঁকে মৃত রাখলেন ্রবং তাঁর গাধাটিকেও মৃত অবস্থায় রাখলেন। তিনি ও তাঁর গাধা উভয়ই ধ্বংস হয়ে গেল। এভাবে একশত বছর অতিক্রান্ত হয়ে গেল। তারপর আল্লাহ তা'আলা হ্যরত উযায়র (আ.)-কে জীবিত করলেন এবং তাঁকে জিজ্ঞেস করলেন, তুমি কতকাল মৃত অবস্থায় ছিলে? তিনি বললেন, একদিন অথবা তার চেয়েও কম সময়ের জন্য নিদ্রিত ছিলাম। তাঁকে বলা হলো, না, না, বরং তুমি একশত বছর মৃত অবস্থায় অবস্থান করেছ। তোমার খাদ্যসামগ্রী ডুমুর ও আঙ্গুর ফলের প্রতি লক্ষ্য কর এবং তোমার পানীয়, ফলের ্ব্রসের প্রতি লক্ষ্য কর– এগুলো এখনও বিকৃত হয়নি।

से مَّ بَعَثَهُ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ يَوْمًا أَنْ بَعْضَ يَوْمِ قَالَ بَلْ لَبِثْتَ مِائَةَ عَامٍ अश्वाइ शारकत वानी क –এর ব্যাখা ঃ

আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, মৃত্যুর পর তাকে পুনরায় জীবিত করা হলো। এ আয়াতাংশে উল্লিখিত 🚣 শব্দটির পূর্ণ ব্যাখ্যা বিস্তারিতভাবে এ কিতারের অন্যত্র বর্ণনা করা হয়েছে। তবে 🗃 كَمُّ لَبِثْتَ শব্দদ্বয়ের ব্যাখ্যায় বলা যায় যে, ঽ শব্দটি আরবী ভাষায় সংখ্যার পরিমাণ জিজ্ঞেস করার জন্য ব্যবহৃত হয়। এখানে এ শব্দটি لَبِثْتُ ক্রিয়ার কারণে التنصبي বা কর্মকারকে রয়েছে। তার ব্যাখ্যায় বলা যায়, আল্লাহ্ পাক ইরশাদ করেন ঃ তোমাকে মৃত অবস্থা থেকে জীবিত করার পূর্বে কত সময়ের জন্যে তুমি মৃত অবস্থায় অবস্থান করছিলে? যাকে মৃত অবস্থা থেকে জীবিত করা হলো, সে বলল, তার মৃত্যুর পর সে মৃত অবস্থায় জীবিত করার পূর্ব পর্যন্ত একদিন মাত্র অবস্থান করছিল বরং একদিনেরও কম। কথিত আছে, যাকে জীবিত করা হয়েছে, তিনি ছিলেন হযরত আরমিয়া (আ.) অথবা হযরত উযায়র (আ.) কিংবা ঐ ব্যক্তি ছিলেন, যার সম্বন্ধে আল্লাহ্ তা'আলা এ ঘটনা বর্ণনা করেছেন। উত্তরদাতা একদিন বরং একদিনের চেয়ে কম অবস্থান করেছেন বলে প্রকাশ করেছেন। কারণ, আল্লাহ্ তা'আলা দিনের প্রথমাংশে তীর রূহ হরণ করে নিয়ে গিয়েছিলেন এবং একশত বছর পর দিনের শেযাংশে তাঁর রূহকে ফেরত দিয়েছিলেন। কাজেই, যখন তাকে জিজ্ঞেস করা **হলো**, তুমি কতকাল অবস্থান করেছিলে? তখন সে বলল, একদিন অবস্থান করেছি। কেননা, তখন সে লক্ষ্য করেছিল যে, সূর্য অন্ত গিয়েছে। কাজেই তা তাঁর কাছে একদিনের সমান বলে মনে হচ্ছিল। যেহেতু তিনি মনে করেছিলেন যে, দিনের প্রথম ভাগে তার রূহ কব্য করে নেয়া হয়েছে এবং দিনের শেষভাগে তাকে জিজ্ঞেস করা হলো যে, তিনি কতকাল

سالا محرور المحرور المحرور

#### যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৫৯১৪. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি أُبِنْتُ عَالَ لَبِنْتُ عَالَ لَكِهُ مِنْ اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ ال

কে৯৫. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ انَى يُحْيَ هُذَهُ اللّهُ بَعْدَ مَوْتَهُا وَاللّهُ عَلَى هُذَهُ اللّهُ بَعْدَ مَوْتَهُا وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

৫৯১৬. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, অত্র আয়াতে উল্লিখিত ব্যক্তিকে আল্লাহ্ তা'আলা একশত বছর মৃত অবস্থায় রাখলেন। এরপর তাঁকে জীবিত করলেন এবং জিজ্ঞেস করলেন, তুমি কতকাল অবস্থান করছিলে? উত্তরে তিনি বলেন, একদিন অথবা একদিনের কম। আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করলেন, বরং একশত বছর তুমি অবস্থান করছিলে।

৫৯১৭. ইব্ন জ্রাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যখন উযায়র (আ.) বায়ত্ল মুকাদাস পৌছলেন, যা বৃখ্ত নাসারা ধ্বংস করে দিয়েছিল, তিনি বিশ্বয়ে বলে উঠলেন, তিনি বিশ্বয়ে বলে উঠলেন, তাৰ্থমে ছিল থেরপর আল্লাহ্ অর্থাৎ কিরূপে আল্লাহ্ তা আলা পুনরায় এটাকে জীবিত করবেন যেরূপ তা প্রথমে ছিল থের্রপর আল্লাহ্ তা আলা তাঁকে মৃত অবস্থায় রাখলেন। তিনি আরো বলেন, আমার কাছে বর্ণনা করা হয়েছে যে, তিনি দিবসের প্রথম বেলায় ইনতিকাল করেন এবং একশত বছর পর সূর্যান্তের কিছুক্ষণ পূর্বে তাঁকে পুনর্জীবিত করা হয়। তাঁকে তখন আল্লাহ্ তা আলা জিজ্ঞেস করেন, কতকাল তুমি অবস্থান করলে ওওরে তিনি বলেন, একদিন। এরপর যখন তিনি সূর্য দেখতে পেলেন, তখন বলতে লাগলেন, না, না, বরং একদিনের ক্ম।

अाब्लाइ ठा'आनात वानी : فَانْظُرُ الِي طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتُسَنَّهُ — এत व्याशा :

কে৯৮. হানী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি উছমান (রা.) ও যায়িদ ইব্ন ছাবিত (রা.)—এর মধ্যে দূতের কর্তব্য সম্পাদন করেছিলাম। একদিন যায়িদ (রা.) উছমান (রা.)—কে জিজ্ঞেস করলেন, এ আয়াতাংশে উল্লিখিত لَمْ يَتَسَنَّهُ শক্টি কি لَمْ يَتَسَنَّهُ হবে, না اَمْ يَتَسَنَّهُ হবে তখন উছমান (রা.) উত্তরে বলেন, এ শব্দে ১ কে যোগ করে পড়তে হবে।

كه كه عنامًا আল-বারবারী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি উছমান (রা.)-এর থিদমতে এমন সময় নিয়োজিত ছিলাম, যখন সাহাবায়ে কিরাম (রা.) মাসহাফ প্রণয়নের কাজে ব্যস্ত ছিলেন। একদিন উছমান (রা.) আমাকে একটি বকরীর সামনের রানের শুকনো হাড়সহ উবায় ইব্ন কা'ব (রা.)—এর খিদমতে প্রেরণ করলেন। এ হাড়টিতে লেখা ছিল وَلَا تَبْدِيلُ الْخَلْقِ لَمْيَتَسَنَّ وَلَا الْخَلْقِ لَلْمُ الْكَافِرِينَ وَلَا الْخَلْقِ لَلْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الله وَلَا الله وَالله وَلَا الله وَ

শদের ব্যাখ্যায়ও বিশ্লেষণকারিগণ একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। তাঁদের কেউ কেউ উপরে বর্ণিত ব্যাখ্যা— সমর্থন দিয়েছেন অর্থাৎ الْمُيْتَغُيَّرُ —এর অর্থ الْمُيْتَغُيَّرُ অর্থাৎ অপরিবর্তনীয়। ব্যাব্যা এ মত পোষণ করেন, তাঁদের বর্ণনাঃ

ু ৫৯২০. ওয়াহ্ব ইব্ন মুনারিহ্ (র.) থেকে বর্ণিত। আয়াতে উল্লিখিত لَمْ يَتَسَنَّنُ –এর অর্থ سَمْ عَنَادُ অর্থাৎ পরিবর্তিত বা বিকৃত হয়নি।

৫৯২১. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এ আয়াতে উল্লিখিত لَمْ يَتَسَنَّهُ শব্দের অর্থ لَمْ يَتَغَيَّدُ অর্থাৎ বিকৃত হয়নি।

৫৯২২. কাতাদা (র.) থেকে অপর এক সূত্রেও অনুরূপ আরেকটি বর্ণনা রয়েছে।

৫৯২৪. হযরত উবায়দ ইব্নে সুলায়মান (র.) বলেন, আমি দাহ্হাক (র.) – কে বলতে শুনেছি, তিনি আল্লাহ্ পাকের বাণী مَنْ يَتَسَنَّهُ - এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, يَتَسَنَّهُ - এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, الْمُ يَتَسَنَّهُ শব্দের অর্থ 'বিকৃত হয়নি' অথচ একশত বছর অতিক্রান্ত হয়ে গেছে।

৫৯২৫. হযরত দাহ্হাক (র.) থেকে অপর সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৫৯২৬. হযরত আবদুল্লাহ্ ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি اَمْ يَتَسَنَّهُ –এর অর্থ سَامُ يَتَعَيَّرُ অর্থাৎ 'বিকৃত হয়নি' বলেছেন।

৫৯২৭. ইকরামা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি নি নি নি নি নি নি নি আরু অর্থ নি অর্থাৎ 'বিকৃত হয়নি' বলেছেন।

৫৯২৮. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এ আয়াতে উল্লিখিত নি ্ত্র অর্থ একশত বছরেও বিকৃত হয়নি।

কে২৯. বাকর ইব্ন ম্যার (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, বর্ণনাকারিগণ উল্লেখ করেন যে, কোন কোন আসমানী কিতাবে এরপ ঘটনা বর্ণিত রয়েছে ঃ যখন বৃখ্ত নাসারা বায়ত্ল মুকাদ্দাসকে ধ্বংসস্ত্পে পরিণত করে, তখন আরমিয়া (আ.) ঈলিয়া বা বায়ত্ল মুকাদ্দাসে অবস্থান করছিলেন। ধ্বংসস্থাজ্ঞের পর তিনি বায়ত্ল মুকাদ্দাস ত্যাগ করে মিসরে চলে যান। আল্লাহ্ তা আলা তাঁর কাছে ওহী প্রেরণ করেন এবং সেখান থেকে বায়ত্ল মুকাদ্দাস গমন করার জন্যে আদেশ দেন। তিনি বায়ত্ল মুকাদ্দাসে এসে এটাকে ধ্বংসস্ত্পে পরিণত দেখেন। তাই তিনি বায়ত্ল মুকাদ্দাসের প্রতি দৃষ্টি নিক্ষেপ করে বলে উঠলেন, তিনি গাঁত করিণত দেখেন। তাই তিনি বায়ত্ল মুকাদ্দাসের প্রতি দৃষ্টি নিক্ষেপ করে বলে উঠলেন, তিনি গাঁত তাঁল আলা একশত বছর মৃত অবস্থায় রাখেন। তারপর তাঁকে পুনর্জীবিত করবেন? তারা পর তাঁকে আল্লাহ্ তা আলা একশত বছর মৃত অবস্থায় রাখেন। তারপর তাঁকে পুনর্জীবিত করেন। তাঁর গাধাটিও জীবিত হয়ে উঠল এবং দভায়মান অবস্থায় পাওয়া গেল। হযরত উযায়র (আ.)—এর খাদ্যসামগ্রী ছিল এক ঝুড়ি আঙ্গুর ও এক ঝুড়ি ডুমুর, যা অবিকৃত ও অক্ষত অবস্থায় ছিল। বর্ণনাকারী আরো বলেন, আমাকে সালিম আল–খাওয়াস (র.) বলেছেন যে, হযরত উযায়র (আ.)—এর খাদ্যসামগ্রী ছল এক ঝুড়ি আঙ্গুর, এক ঝুড়ি ডুমুর এবং এক জগ ফলের রস।

क्षी क्षी لَمْ يَنْتَنُ निस्तत अर्थ वरल एक् لَمْ يَتُسَنَّهُ अर्था प्रांक्ष सुर्व عليه وهم الم

যারা এ মত পোষণ করেন ঃ

প্র৯৩০. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি لَمْ يَتْسَنُّهُ শব্দের অর্থ করেন। لَمْ يَنْتَنَىُ অর্থাৎ দুর্গন্ধযুক্ত হয়নি।

ু কে৩১. মুজাহিদ (র.) থেকে অপর এক সূত্রে এ আয়াতাংশে উল্লিখিত لَمْ يَتَسَنَّهُ শব্দটির একই ক্লপ অর্থ রর্ণিত রয়েছে।

णाद्वार्ण 'णानात वानी : فَأَنْظُرُ الْحَمَارِكَ – এর ব্যাখ্যা : ইমাম তাবারী (র) বলেন, এর ব্যাখ্যায় তাফসীরকারগণ একাধিক মত ব্যক্ত করেন। কেউ কেউ বলেন, এর অর্থ : وَانْظُرُ الْمُ الْحَمَا وَانْظُر الْمَا الْمُ الْمُمَا لَمُمَا لَمُعَالِّمِ وَالْمَا لِمُعَامِّدُ وَمُعَامِدُ وَمُعَامِدُ وَمُعَامِ وَمُعَامِدُ وَمُعَامِدُ وَمُعَامِدُ وَمُعَامِدُ وَمُعَامِلُ وَلَمُ اللّهُ وَالْمُعَامِدُ وَالْمُعَامِدُ وَالْمُعُمُ وَلَمُ الْمُعِلَّ وَمُعَامِلًا وَالْمُعَامِلُولُ وَالْمُعُمِ وَالْمُعُمِعُ وَمُعَامِلُهُ وَمُعَمِّ وَمُعَمِلًا وَمُعَمِّ وَمُعَمَّا لَمُعُمُ وَمُعَمِّ وَمُعَمِّ وَالْمُعَامِعُ وَمُعَمَّ وَمُعَمَّ وَمُعَمِّ وَمُعَمَّ وَمُعَمَّ وَمُعَمَّ وَمُعَمَّ وَمُعَمَّ وَمُعَمَّ وَمُعَمَّ وَمُعَمَّ وَمُعَمَّ وَمُعْمَامِ وَمُعْمِعُ وَمُعْمَامِ وَمُعْمَامِ وَمُعْمَامِ وَمُعْمَامِ وَمُعْمَامِ وَمُعْمَامِ وَمُعْمِعُ وَمُعْمِعُ وَمُعْمِعُ وَمُعْمَامِ وَمُعْمِعُ وَمُعْمَامِ وَمُعْمَامِ وَمُعْمَامِ وَمُعْمِعُ وَمُعْمِعُونَ وَمُعْمَامِ وَمُعْمَامِ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُ وَمُعْمِعُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُ وَمُعْمِعُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَعُمُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعُمِعُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُ وَمُعْمِعُ وَمُعْمِعُ وَمُعْمِعُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعُمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعْمِعُونُ وَمُعُمُونُ وَمُعُمُونُ وَمُعُمُونُ وَمُعُمُونُ وَمُعُمُع

তিনি আরো বলেন, এ আয়াতের ব্যাখ্যায় তাফসীরকারগণ পুনরায় একাধিক মত পোষণ করেন। কেউ কেউ বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা হযরত উযায়র (আ.)—এর পূর্ণ অবয়ব সৃষ্টি করার পর তাঁর গাধাটিকে

জীবন দান করতে ইচ্ছা করেন, যাতে হযরত উযায়র (আ.)—এর কাছে পুরোপুরি ধ্বংসপ্রাপ্ত নগরটি জীবিত করার রূপরেখা উপস্থাপন করতে পারেন। সূতরাং হযরত উযায়র (আ.) বিশ্বিত হয়ে হঠাৎ বলে ফেলেন যে, এ নগরটিকে এরূপ শোচনীয় ভাবে ধ্বংস করার পর আল্লাহ্ তা'আলা কিরূপে পুনর্জীবিত করবেন!

#### যারা এ মত পোষণ করেন ঃ

কে৩৩. ওয়াহ্ব ইব্ন মুনাব্বিহ্ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, আল্লাহ্ তা আলা হযরত উযায়র (আ.)—কে পুনর্জীবিত করেন এবং বলেন, ঠিন তিনি বলেন, একদিন অথবা একদিনের কম ..... তারপর অস্থিওলাকে গোশত দ্বারা ঢেকে দেই। বর্ণনাকারী বলেন, হযরত উযায়র (আ.) তাঁর গাধাটির দিকে দৃষ্টি করলেন, যার এক অংশ অন্য অংশের সাথে মিল্ছে, অথচ এর হাড়, মাংস ও মাংসপেশীসহ ধ্বংস হয়ে গিয়েছিল। এর অস্থিওলোকে গোশত দ্বারা ঢেকে দেয়া হলো, জীবন দান করা হলো, তখন এটি দাঁড়িয়ে ডাকতে আরম্ভ করল। তিনি তাঁর পানীয়, ফলের রস ও খাদ্যসামগ্রীর দিকে দৃষ্টি করলেন। দেখলেন, এগুলো এদের পূর্বতন অবস্থায় রয়েছে, যখন তাদের রাখা হয়েছিল। তাদের মধ্যে কোন প্রকার পরিবর্তন সাধিত হয়নি। তিনি যখন আল্লাহ্ তা আলার এ মহান ক্ষমতা অবলোকন করলেন, তখন তিনি বললেন, আমি জানি, নিঃসন্দেহে আল্লাহ্ তা আলা সর্ববিষয়ে সর্বশক্তিমান।

ক্ষেত্র সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, তারপর আল্লাহ্ তা'আলা হ্যরত উ্যায়র (আ.)-কে জীবিত করেন এবং জিজ্ঞেস করেন, তুমি কতকাল অবস্থান করেছিলে? জবাবে তিনি আর্য করেন, একদিন, একদিনের কম। আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, না, না, তুমি একশত বছর অবস্থান করেছ। তুমি তোমার খাদ্য সামগ্রী ও পানীয় বস্তুগুলোর প্রতি লক্ষ্য কর, দেখবে, এগুলো বিকৃত হয়নি। তোমার গাধাটির দিকে দৃষ্টি দিয়ে দেখ, তা ইতিমধ্যেই ধ্বংস হয়ে গিয়েছে এবং তার অস্থিগুলো ভন্ম হয়ে গিয়েছে। পুনরায় দেখ, কিভাবে অস্থিগুলিকে একটির সাথে অন্যটিকে মিলিত করি। এরপর অস্থিগুলোকে গোশত দ্বারা ঢেকে দেই। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা একটি বায়ু প্রেরণ করেন, যা প্রতিটি উটুনীচ্ ভূমি থেকে গাধার অস্থিগুলোকে নিয়ে এলো এবং একটি জায়গায় এগুলোকে জড় করল, অথচ এগুলোকে পূর্বে পশু ও পাখী ভক্ষণ করে ফেলেছিল। অস্থিগুলোর একটি অপরটির সাথে মিলিত হলো অথচ সেন্দ্রমার তিনি তা তাকিয়ে দেখছিলেন। অস্থিগুলোর সাহায্যে পূর্ণ একটি গাধার কাঠামো তৈরী হয়ে গেল, যার মধ্যে এখনও কোন প্রকার গোশত ও রক্ত মিশ্রিত করা হয়নি। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা অস্থিগুলোকে গোশত পরিধান করালেন। তারপর রক্ত ও গোশতের গাধা তৈরী হলো, কিন্তু তারমধ্যে কোন জীবন ছিল না। কিছুক্ষণ পর একজন ফেরেশতা অবতীর্ণ হলেন এবং গাধাটির নাকের কাছে গেলেনও তার মধ্যে রহ ফুঁকে দিলেন। তখন গাধাটি ডাকতে আরম্ভ করল। এরপর হ্যরত উযায়র (আ.) বললেন, আমি জানি, নিঃসন্দেহে আল্লাহ্ তা'আলা সর্ব বিষয়ে সর্বশক্তিমান।

আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, উপরোক্ত বিশ্লেষণকারীর উপরোক্ত বিশ্লেষণের পরিপ্রেক্ষিতে আয়াতাংশের অর্থ দাঁড়ায় এরপ ঃ হে উযায়র (আ.)! তোমার গাধাটিকে জীবিত করার রূপরেখার দিকে তুমি দৃষ্টিপাত কর আর তার অস্থিগুলোর দিকে দৃষ্টি নিক্ষেপ কর, দেখবে যে কেমন করে

আমি এ অস্থিগুলোর একটিকে অপরটির সাথে মিলিত করছি এবং এগুলোতে গোশতের পোশাক পরিধান করিয়ে দিচ্ছি। আর তা এজন্য করা হচ্ছে যাতে তোমাকে আমি মানব জাতির জন্যে একটি নিদর্শন স্বরূপ পেশ করতে পারি।

উপরোক্ত ব্যাখ্যার পরিপ্রেক্ষিতে বলা যায় যে, وَانْظُرُالِي صَالِكُ –এর মধ্যে وَعَالِّم কথাটি উহ্য রয়েছে, যা বাক্যের উপস্থাপনার ভঙ্গিতে সহজে প্রতীয়মান হয়। কাজেই প্রকাশ্যভাবে উল্লেখ করার প্রয়োজন অনুভূত হয়নি।

জারো বলা যায় যে, و اَلْفُولام – এর মধ্যে اَلْعِظَامِ শব্দের الْعِظَامِ টি ه সর্বনাম পদের স্থাভিষিক্ত হয়েছে। কেননা, প্রকৃতপক্ষে তার অর্থ اللَّي عِظَامِهِ অর্থাৎ عِظَامِ الْحِمَارِ অস্থিসমূহ।

আবার তাদের মধ্যে কোন কোন তাফসীরকার বলেন, বরং আল্লাহ্তা আলা হযরত উযায়র (আ.)—এর চোখে রূহ ফুঁকে দেবার পর বলেছিলেন "وَانْظُرْ الْمُ حِمَارِكُ الْحُ "—। তাঁরা আরো বলেন, চোখ ছিল হযরত উযায়র (আ.)—এর অংগসমূহের মধ্য থেকে প্রথম অংগ, যার মধ্যে আল্লাহ্ তা আলা ক্রহ ফুঁকে দেন। আর রূহ ফুঁকে দিবার ঘটনা ঘটেছিল তাঁর অবকাঠামোকে সুদৃঢ় করার পর এবং গাধাটিকে জীবিত করার পূর্ব মুহূর্তে।

#### যাঁরা এ মত পোষণ করেন ঃ

কেওকে. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এ আয়াতে উল্লিখিত ব্যক্তিটি ছিলেন ইসরাঈল গোত্রের, যার দু'চোখে আল্লাহ্ তা'আলা রহ ফুঁকে দেন। তখন তিনি তাঁর শরীরের দিকে লক্ষ্য করছিলেন। এমতাবস্থায় আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে জীবিত করছিলেন। অনুরূপভাবে তিনি তাঁর গাধার দিকেও লক্ষ্য করছিলেন, যখন আল্লাহ্ তা'আলা তা জীবিত করছিলেন।

৫৯৩৬. মুজাহিদ (র.) থেকে অপর একটি সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

কেত৭. ইব্ন জ্রাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা চক্দুদ্ম দিয়েই হযরত উষায়র(আ.)—এর সৃষ্টি শুরু করেন। তারপর এই দুই চোখে রূপ ফুঁকে দেন। তারপর তাঁর অস্থিগুলোকে সৃষ্টি করেন। এগুলোর-একটিকে অন্যটির-সাথে মিলিত করেন। তারপর এ অস্থিগুলোতে প্রায়ু, গ্রন্থি ও গোশত পরিধান করান। তারপর তিনি তাঁর গাধার প্রতি দৃষ্টি করলেন। তখন দেখলেন, তাঁর গাধাটি নিচিক্ হয়ে গেছে এবং তার অস্থিগুলো সাদা রং ধারণ করে এমন জায়গায় পড়ে রয়েছে, যেখানে তিনি গাধাটিকে এককালে বেঁধে রেখেছিলেন। তখন এ অস্থিগুলোর প্রতি আদেশ নাযিল হয় যে, হে অস্থিসমূহ! তোমরা একত্র হয়ে যাও। কেননা, আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদের প্রতি রূহ অবতীর্ণ করবেন। তখন প্রতিটি অস্থি অন্যটির প্রতি দৌড়ে গেল। এভাবে অস্থিগুলো একে অন্যের সাথে মিলিত হয়ে গেল। তারপর স্নায়ু, গ্রন্থি, রগরেশা, গোশত, চামড়া, চুল ইত্যাদি স্বীয় অস্তিত্ব পেল। তাঁর গাধাটি ছিল অল বয়স্ক। তাই আল্লাহ্ তা'আলা বয়োবৃদ্ধ করে তৈরি করলেন। আর তাঁর খাদ্য সামগ্রী ছিল এক ঝুড়ি আঙ্গুর এবং পানীয় ছিল এক বোতল শরবত।

মুজাহিদ (র.) থেকে ইবৃন জুরাইজ (র.) আরো বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা হ্যরত উযায়র (আ.)-এর

চক্ষুদ্বয়ে রূহ ফুঁকে দিলেন। তারপর হযরত উযায়র (আ.) চক্ষুদ্বয়ের সাহায্যে বিগলিত বস্তুগুলোর দিকে পুরোপুরি দৃষ্টিপাত করলেন এবং তাঁর গাধাটির দিকেও দৃষ্টিপাত করলেন। যখন আল্লাহ্ তা'আলা গাধাটিকে জীবিত করছিলেন।

আবার কেউ কেউ বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা হযরত উযায়র (আ.)—এর মাথায় ও চোখে রূহ দান করেন, অথচ তাঁর শরীর ছিল মৃত। তখন তিনি গাধাকে এমন অবয়বে দাঁড়াতে দেখলেন যেমন সেখানে গাধাটিকে বাঁধার দিন ধারণ করছিল। আর তাঁর খাদ্য সামগ্রী ও পানীয়কে এমন টাটকা অবস্থায় পেলেন যেমনটি ছিল ঐ ভূমিতে প্রবেশ করার দিন। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে বলেন, তুমি তোমার নিজ অস্থিগুলোর প্রতি দৃষ্টিপাত কর এবং দেখে নাও আমি কেমন করে এগুলোকে একটির সাথে অপরটি মিলিত করে দিচ্ছি।

## যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৫৯৩৮. ওয়াহ্ব ইব্ন মুনাবিহ্ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা আরমিয়া (আ.)—এর চোখে রহ ফিরিয়ে দেন এবং তখনও শরীরের অন্যান্য অঙ্গগুলোকে মৃত অবস্থায় রাখেন। তিনি বীয় খাদ্য সামগ্রী ও পানীয়ের প্রতি দৃষ্টিপাত করে দেখেন, এগুলো তখনও বিকৃত হয়নি। তারপর তাঁর গাধাটির প্রতি দৃষ্টিপাত করে দেখেন এটি বাঁধার দিনের ন্যায় দাঁড়িয়ে আছে, এখনও খাবার ও পানীয় খেয়ে শেষ করেনি। আর গাধাটির গলাবন্ধটিকে দেখেন এখনও তা নতুন রয়েছে অর্থাৎ তার নতুনত্ব এখনও বিবর্ণ হয়নি।

همه. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ (فَأَمَاتُهُ اللّهُ مِانَّهُ مُرْبُعُنَّهُ) –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এরপর তিনি তাঁর গাধার দিকে দৃষ্টিপাত করলেন ও দেখতে পেলেন যে, এটি তখনও দন্ডায়মান অথচ তা একশত বছর মৃত অবস্থায় ছিল। আর তাঁর খাদ্য সামগ্রীর দিকে দৃষ্টিপাত করে দেখতে পান যে, এখনও তা অবিকৃত অথচ তার উপর একশত বছর অতিক্রান্ত হয়ে গেছে। এরপর তিনি অত্র আয়াতাংশ مَا نَظُرُ الْمِي الْعِظَامِ كَيْفَ نُنْشِرُهَا تُمْ نَكُسُوهَا لُحَمَّا —এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, প্রথম যে বস্তুটি আল্লাহ্ তা'আলা পুনর্জীবিত করেন, তা ছিল হয়রত উয়য়র (আ.)—এর মাথা। তারপর তিনি তাঁর সমস্ত শরীর সৃষ্টি হবার সময় অবলোকন করতে থাকেন।

৫৯৪০. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَاللّهُ مِانَهُ اللّهُ مِانَهُ اللّهُ مِانَهُ اللّهُ مِانَهُ اللّهُ مِانَهُ اللّهُ مِانَهُ বলেন, তারপর হযরত উযায়র (আ.) স্বীয় গাধাটির দিকে দৃষ্টিপাত করে তাকে দন্ডায়মান দেখতে পান এবং তাঁর খাদ্য সামগ্রী ও পানীয়ের দিকে দৃষ্টিপাত করে এগুলোকে অবিকৃত পান। হযরত উযায়র (আ.)—এর সর্বপ্রথম যে বস্তুটি পুনর্জীবিত করা হয়েছিল, তা ছিল তাঁর মাথা। তারপর তিনি তাঁর দেহের প্রতিটি অংগের সৃষ্টির প্রতি লক্ষ্য করছিলেন এবং একটি অন্যটির সাথে মিলিত হবার বিষয়টিও লক্ষ্য করছিলেন। যখন তাঁর কাছে আল্লাহ্ তা আলার কুদরত ও ক্ষমতা প্রকাশ পেয়ে যায়, তখন তিনি স্বতঃ ফ্রুতভাবে বলে উঠেন, আমি জানি, নিশ্রুই আল্লাহ্ তা আলা সর্ববিষয়ে সর্বশক্তিমান।

৫৯৪১. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি عُنَامَاتُهُ اللهُ مِائَةُ عَامِ ثُمَّ بَعَنَهُ বলেন, আমাদের কাছে এরূপ বর্ণনা পৌছেছে, হ্যরত উযায়র (আ.)—এর সর্বপ্রথম যে অংগটি সৃষ্টি করা

হয়েছিল, তা ছিল তাঁর মাথা। তারপর মাথায় চক্ষুদ্ম সংযোজন করা হয়। পরে তাঁকে বলা হয়, তুমি লক্ষ্য কর, তথন তিনি লক্ষ্য করছিলেন। তাঁর অস্থিগুলোর একটি অন্যটির সাথে মিলিত হতে লাগল এবং আল্লাহ্ তা'আলার নবী হযরত উযায়র (আ.)—এর পূর্ণ অবয়ব সৃষ্টি করা হলো। তখন আল্লাহ্ তা'আলার নবী হযরত উযায়র (আ.)—এর পূর্ণ অবয়ব সৃষ্টি করা হলো। তখন আল্লাহ্ তা'আলার

فَانْظُرُ اللّي طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَانْظُرُ اللّي حَمَارِكَ विलि وَاللّهُ حَمَارِكَ مَا وَلَهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَل

فَانْطُرُ الْي طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَانْظُرُ الْحَالِمِ وَهُمَا وَاللَّهُ وَهُمُ طيحمارك – এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, একশত বছর হতে সে তোমার কাছে प्ति क्षांग्रमान। जिनि وَانَجْعَلَكَ أَيَةً لِلنَّاسِ وَانْظُرُ الِّي الْعَظَامِ अत जाक नीत अन وَانْجُعَلَكَ أَيَّةً لِلنَّاسِ وَانْظُرُ الِّي الْعَظَامِ অস্থিগুলোর প্রতি লক্ষ্য করো, এগুলোকে আমি কিভাবে জীবিত করে দিচ্ছি। আর চেয়ে দেখ, কিভাবে আমি এ পৃথিবীকেও ধ্বংসের পর পুনর্জীবিত করি। বর্ণনাকারী আরো বলেন, তারপর আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর চোখে ও জিহ্নায় রূহ দান করেন এবং বলেন, তুমি এখন জিহ্বা দ্বারা দু'আ করো, যে জিহ্বায় আল্লাহ্ ভা'আলা রহে দান করেছেন এবং তোমার চক্ষু দারা তুমি লক্ষ্য করো। তখন তিনি তার মাথার খুলির দিকে দৃষ্টিপাত করছিলেন। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা প্রত্যেকটি অস্থিকে পার্শ্ববর্তী অস্থির সাথে মিলিত হবার আদেশ দেন। তখন প্রত্যেক অস্থিই তার পাশ্ববর্তী অস্থির সাথে মিলিত হলো। আর তিনি তা <del>-দেখ</del>ছি<del>লেন।</del> এমনকি প্রত্যেকটি অস্থির টুকরো তার বিচ্ছিন্ন হওয়ার স্থানে পৌছে গেল। এরূপে প্রত্যেকটি অস্থির সম্পর্ক খুলি পর্যন্ত স্থাপিত হলো। তিনি তা প্রত্যক্ষ করছিলেন। অস্থিগুলো একটি অপরটির সাথে মিলিত হবার পর আল্লাহ্ তা'আলা এগুলোকে স্নায়ু ও গ্রন্থি দ্বারা মযবূত করলেন এবং এগুলোর উপর গোশত ও চামড়া জড়িয়ে দিলেন। এরপর তাতে রহ ফুঁকে দিলেন। তারপর হযরত উযায়র (আ.)–কে বলা হলো, তুমি অস্থিসমূহের প্রতি দৃষ্টি দাও, তাহলে দেখতে পাবে আমি কিরূপে এদের একটিকে অপরটির সাথে মিলিত করে দিচ্ছি এবং এরপর এগুলোতে গোশত জড়িয়ে দিচ্ছি। যখন আল্লাহ্ তা'আলার নবী হ্যরত উযায়র (আ.)—এর কাছে এসব প্রকাশ পেয়ে গেল, তিনি বললেন, আমি জানি, নিঃসন্দেহে আল্লাহ্ তা'আলা সব বিষয়ে সর্বশক্তিমান।

উক্ত বর্ণনাকারী আরো বলেন, এরপর আল্লাহ্ তা'আলা হ্যরত উযায়র (আ.)—কে অস্থিগুলোর প্রতি আহ্বান জানাবার জন্যে আদেশ দিলেন। আদেশপ্রাপ্ত হয়ে হ্যরত উযায়র (আ.) যেসব অস্থি সম্পর্কে বলেছিলেন, কিরূপে এগুলোকে মৃত করার পর আল্লাহ্ তা'আলা পুনর্জীবিত করবেন, সে গুলোকে এবং নিজের শরীরের অস্থিগুলোকে সরোধন করে কাছে ডাকলেন। এরপর আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে যেমনিভাবে জীবিত করেছিলেন, অনুরূপভাবে অস্থিগুলোকে ও জীবিত করলেন।

৫৯৪৪. বাকর ইব্ন মুযার (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, ঐতিহাসিকগণ বলতেন যে,কোন কোন আসমানী কিতাবে ঘটনাটি এরপ উল্লিখিত হয়েছে ঃ আল্লাহ্ তা'আলা আরমিয়া (আ.)—কে একশত বহর মৃতাবস্থায় রাখলেন। এরপর তাঁকে পুনর্জীবিত করলেন। তখন তিনি তাঁর গাধাটিকে জীবিত ও বাঁধনের জায়গায় দভায়মান দেখতে পান। বর্ণনাকারী আরো বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা আরমিয়া (আ.)—কে তাঁর দৃষ্টিশক্তি ফেরত দিলেন এবং সম্পূর্ণরূপে পুনর্জীবিত করার ত্রিশ বছর পূর্বে তিনি তাঁর মধ্যে রহ প্রদান করলেন। এরপর আরমিয়া (আ.) বায়তুল মুকাদ্দাসের প্রতি দৃষ্টি করেন এবং তার চতুম্পার্থস্ত এলাকা কিরপে আবাদযোগ্য করা হলো এতে আল্লাহ্ তা'আলার মহাশক্তির পরিচয় পেলেন। বর্ণনাকারী আরো বলেন, ঐতিহাসিকগণ মন্তব্য করেন যে, ঠেইটি এই ইন্টিটি কর্তির প্রেলন। বর্ণনাকারী আরো বলেন, ঐতিহাসিকগণ মন্তব্য করেন যে, ঠিটি বিলি তাঁর মাধা আয়াতাংশের অর্থ এ নেয়া যেতে পারে যে, হে উযায়র (আ.)। তুমি তোমার গাধাটির দিকে তাকিয়ে দেখ, তোমাকে মানবজাতির জন্য নিদর্শনস্বরূপ করব এবং তোমার অস্থিগুলির প্রতি লক্ষ্য কর কিভাবে আমি তা বিচ্ছিন্ন হয়ে যাবার পর একটির সাথে অন্যটিকে মিলিত করছি, তারপর এগুলোকে গোশত দিয়ে ঢেকে দিয়েছি এবং তোমাকে জীবন দান করার সাথে সানে সাথে তাদেরকেও জীবন দান করেছি। তারপর তুমি জানতে পারবে, কেমন করে আল্লাহ্ তা'আলা নগরসমূহ ও তাদের বাশিন্দাদেরকে মৃত্যুর পর জীবিত করবেন।

আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় উল্লিখিত উক্তিসমূহের মধ্য থেকে নিম্নু বৃণিত উক্তিটি আমার দৃষ্টিতে অধিক শুদ্ধ। তা হলো, মহান রাবুল আলামীন انَّ الْمَانُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

একই দশা হয়েছিল, তাতেও কোন সন্দেহ নেই। কাজেই, الْمُوَالَّمُ দ্বারা শুধু তাঁর গাধার জিন্থিগুলোর প্রতি দৃষ্টিপাত করতে বলা হয়েছে এবং তার নিজের অস্থিগুলোর কথা বলা হয়নি, কিংবা শুধু তার নিজের অস্থিগুলোর কথা বলা হয়নি। —এরপ অর্থ নেয়া সঙ্গত হতে পারে না। কেননা, তাঁর এবং গাধার অস্থি সবই ধ্বংসপ্রাপ্ত হয়েছিল। কাজেই যা কিছু ধ্বংসপ্রাপ্ত হয়েছিল, তার প্রত্যেকটির প্রতিই দৃষ্টিপাত করার জন্যে বলা হয়েছিল— এ অভিমতটি সবচেয়ে ধ্বিশি যুক্তিযুক্ত বলে বিবেচিত হয়েছে। কেননা, সব কিছুর মধ্যে আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর অসীম ক্ষমতার নিদর্শন এবং সকলের জন্যে উপদেশ রেখেছেন।

আল্লাহ্ পাকের বাণী وَلَنَجْعَلَكَ اَيَةٌ لِلنَّاسِ প্রসঙ্গে আবৃ জা ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (ম.) বলেন, এর অর্থ হচ্ছে তোমাকে একশত বছর মৃত রেখেছি পুনরায় তোমাকে জীবিত করেছি যাতে আমি তোমাকে মানব জাতির জন্যে নিদর্শন স্বরূপ পেশ করতে পারি।

وَانَجُعَاكُ اَيَّةُ النَّاسِ وَالَّهُ الْبَابِي وَالَّهُ النَّاسِ وَالَّهُ الْبَابِي وَالَّهُ الْبَابِي وَالَّهُ الْبَابِي وَالَّهُ وَالْبَابِي وَالْبَابِي وَالْبَابِي وَالْبَابِي وَالْبُي وَالْبَابِي وَالْبُي وَالِي وَالْبُي وَالْبُي وَالْبُي وَالْبُي وَالْبُي وَالْبُي وَالْبُي

কোন কোন ব্যাখ্যাকার বলেন, হ্যরত উ্যায়র (আ.) ছিলেন সকল মানুষের কাছে আল্লাহ্ পাকের নিদর্শন। কেননা, তিনি একশত বছর পর তাঁর সন্তান—সন্ততির নিকট ফিরে এসেছিলেন। তখন তিনি ছিলেন যুবক আর তারা ছিল বৃদ্ধ।

## যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৫৯৪৫. আ'মাশ থেকে বর্ণিত। তিনি بَنَجُعَاكَ الْيَعُالِنَاسِ – এর ব্যাখ্যায় বলেন, তিনি ছিলেন যুবক, আর তাঁর সন্তান-সন্ততিরা ছিল বৃদ্ধ। আবার কোন কোন ব্যাখ্যাকার বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, তিনি স্বীয় জনপদে আসলেন এবং দেখলেন, তাকে যে চিনত, সে মরে গেছে। সুতরাং তিনি তাঁর সম্প্রদায়ের যে স্বাদস্যের কাছে আগমন করেছেন, তার কাছেই তিনি আল্লাহ্র ক্ষমতার প্রতীক হিসাবে গণ্য হয়েছেন।

# যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

ে ৫৯৪৬. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, পুনর্জীবিত হবার পর হ্যরত উ্যায়র (আ.) নিজ গৃহে প্রত্যাবর্তন করলেন এবং দেখতে পেলেন, তাঁর গৃহ ইতিমধ্যে বিক্রি হয়ে গেছে এবং পুনরায় তৈরি করা

হয়েছে। আর যাকে তিনি চিনতেন তারা পরলোক গমন করেছে। তখন গৃহে অবস্থানকারীদেরকে তিনি বললেন, তোমরা আমার গৃহ থেকে বের হয়ে যাও। তারা বলতে লাগল, আপনি কে? তিনি বললেন, আমি উযায়র (আ.)। তারা বলল, 'এত এত দিন পূর্বে কি উযায়র (আ.) হারিয়ে যাননি?' যখন তারা তাঁকে চিনতে পারল, তখন তারা ঘর থেকে বের হয়ে পড়ল এবং তাঁকে গৃহটি দিয়ে দিল।

সূতরাং আয়াতটির উত্তম ব্যাখ্যা হলো এরপ ঃ আল্লাহ্ তা'আলা হযরত উযায়র (আ.)—কে সংবাদ দিলেন, "এ আয়াতে মৃতকে জীবিত করার যে গুণ আল্লাহ্ তা'আলা বর্ণনা করেছেন, তা মানব জাতির জন্যে একটি দলীল হিসাবে গণ্য। এরপর তাঁর যে সন্তান তাঁকে চিনেছে, তার সম্প্রদায়ের মধ্যে যারা তাঁর মৃত্যু সম্বন্ধে অবগত হয়েছে, তাঁর মৃত্যুর পর পুনর্জীবিত হবার ব্যাপারটি বুঝতে পেরেছে এবং যাদের কাছে তাঁকে নবীরূপে প্রেরণ করা হয়েছে, তাদের সকলের কাছে এটি একটি অকাট্য প্রমাণ ও দলীলরূপে গণ্য।"

षाल्लार् পाक्तत वानी : وَانْظُرْ إِلَى الْعِظَامِ كَيْفَ نُنْشِرُهَا وَ এর তাফসীর প্রসঙ্গে ইমাম ভাব্ জা ফর তাবারী (র.) বলেন, এ সম্পর্কে ইতিপূর্বে আমরা বিস্তারিত আলোচনা করেছি। এখানে যে অস্থিগুলোর দিকে দৃষ্টিপাত করার কথা বলা হয়েছে তা হচ্ছে, তাঁর নিজের ও তাঁর গাধাটির অস্থিসমূহ। আর এ সম্পর্কে উলামা কিরামের মতামত উল্লেখ করেছি। কাজেই প্রত্যেকের অভিমত পুনরায় উল্লেখ করার কোন প্রয়োজন নেই। তবে كَيْفَ نَنْسُرُهَا –এর পঠনরীতিতে কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ একাধিক মত পোষণ করেছেন। কেউ কেউ পড়েছেন وَانْظُرُ إِلَى الْعِظَامِ كَيْفَ نُنشِرُهَا अथी९ وَانْظُرُ إِلَى الْعِظَامِ كَيْفَ نُنشِرُهَا বর্ণে পেশ দিয়ে পড়া। আর এটি কূফার সাধারণ অধিবাসীদের কিরাআত। অর্থ হবে ঃ তুমি লক্ষ্য কর, কেমন করে একটিকে অপরটির সাথে আমি মিলিত করি এবং এদেরকে শরীরের বিভিন্ন অংশে স্থানান্তর করছি। نَشُرَ শব্দটির প্রকৃত অর্থ হলো উঁচ্ হওয়া। এর থেকে বলা হয়ে থাকে আঁঠ তর্থাৎ [- نُشُوزُ الْمَرْ أَوْعَلَىٰ رَوْجِهَا शराण निष्ठ ( عَلَى رَوْجِهَا वर श्राह । এत थित المَثْمُوزُ الْمَرْ أَوْعَلَى رَوْجِهَا वावात এत थितक वना राप्त थातक وَنَشْرَةُ وَنِشْارَةً وَنِشْارَةً وَنِشْارَةً وَنِشْارَةً وَاللَّهُ عَالَمُ عَلَي বলা হয়ে থাকে ोंक्रों অর্থাৎ তাকে আমি বেশ উঁচুতে উত্তোলন করেছি। যখন কেউ উচ্চভূমিতে আরোহণ করে, তখন বলা হয় نُشْزُهُو –। কাজেই এখন যারা ও সহকারে পড়ে তাদের মতে এর অর্থ হবে, তুমি অস্থিসমূহের প্রতি দৃষ্টিপাত কর এবং চিন্তা করে করে দেখ কিভাবে আমি তাদেরকে তাদের জায়গা থেকে উত্তোলন করছি এবং তাদেরকে শরীরের যথোপযুক্ত জায়গায় স্থাপন করছি। উল্লিখিত এ অভিমতটি তাফসীরকারদের একটি সম্প্রদায় গ্রহণ করেছেন।

## যারা এমত পোষণ করেনঃ

৫৯৪৭. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ "كَيْفَنُنْشِزُهَا" সম্বন্ধে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে "كَيْفَنُنْرِجَهَا" (অর্থাৎ কিরূপে আমি এগুলোকে বের করে আন্ছি)।

৫৯৪৮. সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি كَيْفَ نَنْشِزُهَا –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হঙ্গে (অর্থাৎ কিরূপে আমি এদেরকে সতেজ ও এদের মধ্যে প্রাণ সঞ্চার করছি।)

ি ৫৯৪৯. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি كَيْفَ نُنْشِرُهُا –এর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, আল্লাহ্ তা'আলা যখন অস্থিগুলোকে জীবিত করেন, তখন আল্লাহ্র নবী (আ.) এদের প্রতি লক্ষ্য করেন।

৫৯৫০. মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৫৯৫১. কাতাদা (র.) থেকে ও অনুরূপ বর্ণিত হয়েছে।

ু ৫৯৫২. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَانْظُرُ الِّي الْعِظَامِ كَيْفَ نُنْشِرُهُا তিনি وَهُمَّةُ وَالْعَظَامِ كَيْفَ نُنْشِرُهُا अभर বলেন وَانْظُرُ اللّهِ अभर वल्तन وَالْعَلَا अभर कत किताल आप्रि এদেরকে জীবিত করি।

रय त्रव किताबाज विश्व نشر किताबाज विश्व نشر किताबाज कि किताबाज कि किताबाज कि के किताबाज कि के किताबाज कि किताबाज कि किताबाज कि के किताबाज कि किताबाज के किताबाज किताबाज के किताबाज किताबाज के किताबाज कि

حَتَّى يَقُولُ النَّاسُ مِمَّا رَاوا \* يَا عَجَبًا لِلْمَيِّتِ النَّاشِرِ

ে ( অর্থ ঃ যখন জনসাধারণ তাকে লক্ষ্য করল, তখন তারা বলতে লাগল, এ পুনর্জীবিত মৃত ব্যক্তিকে দেখে বিখিত হতে হয়।)

50

আরবদের কাছে এ ঘটনাটি সুপরিচিত। কথিত আছে, আশা নামক প্রসিদ্ধ কবি একবার পাঁচড়া রোগে আক্রান্ত হয়। চিকিৎসার পর সে সুস্থ হয়ে ওঠে। তখন কবি তার নিজের সম্বন্ধে বললোঃ الْمَيِّتِ النَّاشِرِ ( অর্থ ঃ মৃত ব্যক্তি আরোগ্য লাভ করে জীবিত হয়েছে। )

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (রা.) বলেন, আমার মতে الْانْشَارُ এবং الْانْشَارُ –এ দু'টি শব্দ প্রায় একই অর্থ বহন করে। কেননা, الْاِنْشَارُ –এর অর্থ মিলিত করা ও প্রতিষ্ঠিত হওয়া। সূতরাং অস্থিগুলোকে একটি থেকে অন্যটি পৃথক করা ও পুনরায় মিলিত করা নিঃসন্দেহে শরীরের মধ্যে একটি অংগকে নির্দিষ্ট স্থান থেকে পৃথক করার পর পুনরায় মিলিত করা। কাজেই এ দুটো শব্দ যদিও কাঠামোর দিক দিয়ে বিভিন্ন, অর্থের দিক দিয়ে নিকটতর। মুসলিম উমাহ্ থেকে দুটো পঠন–রীতিই বর্ণিত রয়েছে। কাজেই এখানে কোন প্রকার ওয়ুর আপত্তি প্রদর্শন না করে এটি দলীল হিসাবে গ্রহণ করা বাস্ক্র্নীয়। অন্যক্রথায়, যেভাবেই পড়া হোক না কেন, তা মেনে নেয়া আবশ্যক। একটিকে শুদ্ধ বলে অন্যটিকে অশুদ্ধ বলা যাবে না; কিংবা একটিকে গ্রহণ করে অপ্রটিকে প্রত্যাখ্যান করা যাবে না।

यि কেউ ধারণা করেন যে, إِنْشَارٌ वा জীবিত করার ক্ষেত্রে إِنْشَارٌ কথাটি অধিক বিশুদ্ধ। কেননা যাকে সদ্য জীবিত হবার পথে বিধায় অস্থিগুলোর দিকে দৃষ্টিপাত করার জন্যে হকুম দেয়া হয়েছে, তাকে এজন্য হকুম দেয়া হয়েছে যেন তিনি " أَنَى يُحْمَى هُذُو اللّهُ بَعْدَ مُوْتِهَا " কথার মাধ্যমে যেই ক্ষমতাকে ব্বংতে পারেনি বলে প্রকাশ ঘটেছে তা যেন সে স্বচক্ষে অবলোকন করতে পারে।

এরপ ধারণা এখানে শুদ্ধ হতে পারে না। কেননা, এখানে অস্থিগুলোর জীবিত অবস্থা সম্বন্ধে কোন সন্দেহ নেই। তবে اَحْمَاءً –এর দ্বারা দৃষ্ট দ্রব্যের শরীরের বিভিন্নাংশে অস্থিগুলোর সঠিকভাবে স্থান দখল করার কথা বলা হয়েছে। মৃত্যুর সময় যেরূপ আত্মা দেহ থেকে বিদায় নিয়েছিল তার প্রত্যাবর্তনের কথা এখানে বলা হয়নি। কারণ পরবর্তী বাক্যাংশে বলা হয়েছে مُنْ نَكُسُوْمَا لَحْمَا وَسَالَ কারণ পরবর্তী বাক্যাংশে বলা হয়েছে المَنْ نَكُسُوْمَا لَحْمَا وَسَالَ কারণ পরবর্তী বাক্যাংশে বলা হয়েছে (তাশত জড়িয়ে দেয়ার পর যে অস্থিগুলো দৃষ্ট হছেছে এগুলোকে পূর্বেই রূহ ফুৎকার করা হয়েছিল। মৃতরাং যখন বিষয়টি এরূপ বলেই প্রমাণিত, তখন المُشَارُ –এর অর্থ হবে অস্থিগুলো জোড় দেয়া এবং শরীরের বিভিন্ন সঠিক জায়গায় এগুলোকে স্থাপন করা। আর الشَارُ الشَارُ الْمَارُ الْمَارُ الْمَارُ وَالْمَارُ وَالْمَارُ وَالْمَارُ وَالْمَارُ وَالْمَارُ مَا وَالْمَارُ وَالْمَالُ وَالْمَارُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُولُ وَالْمَا

ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, উপরোক্ত বক্তব্যের মাধ্যমে আমার পূর্বেকার মন্তব্য সঠিক বলে প্রমাণিত হলো। তৃতীয় প্রকারের কিরাআতটি আমার কাছে বৈধ বলে প্রমাণিত হয়নি। আর তা হচ্ছে অর্থাৎ প্রথম فين অর্থাৎ প্রথম فيف نَنْشُرُها –কে যবর দেয়া এবং সহকারে পাঠ করা। এ কিরাআতটি মুসলিম উর্মার কাছে বিরল ( شاذ ) বলে পরিচিত এবং আরবী ভাষাভাষীদের নিকট এটি শুদ্ধ কিরাআত সমূহের বহির্ভূত।

আল্লাহ পাকের বাণী ঃ أُمُّ نَكُسُوْهَا لَحُمّا — এর ব্যাখ্যাঃ

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, এ আয়াতাংশে উল্লিখিত "له " সর্বনামটি দ্বারা الْعِظَامُ – কে বুঝানো হয়েছে। আর نُلُسِّهُا وَنُوا رِبُهَا بِهِهَ اللهِ عَلَيْ صَادِ তাকে পরিধান করাই। যেমন

वना হয়ে থাকে کَمَا يُوَارِي جَسَدَ الْانْسَانِ كِسَوْتُهُ الَّتِي يَلْبَسُهُا अर्थः यमन পরিধেয় বস্ত্র পরিধানকারীকে ঢেকে ফেলে। অনুরপভাবে আরবরা যখন কোন বস্তুকে ঢেকে ফেলে এবং যে বস্তুটি هارائه তিকে ঢেকে ফেলেছে, তাকে অন্যটার জন্যে পোশাক হিসাবে গণ্য করে, যেমন التَّابِغَةُ الْجَعْدِي नामक একজন প্রসিদ্ধ কবি বলেছেন ঃ

فَالْحَمْدُ لِلَّهِ إِذْ لَمْ يَاتِنِي آجَلِيْ ﴿ حَتَّى اكْتَسَيْتُ مِنَ الْإِسْلَامِ سَرْبَالاً \_

জ্ঞাৎ আমার ইসলামের পায়জামা বা পোশাক পরিধান করার পূর্ব মুহূর্ত পর্যন্ত যদি আল্লাহ্র আদেশে আমার কাছে আমার মৃত্যু না আসে, তাহলে الْصَعَدُ للهُ বলে আমি আল্লাহ্র প্রশংসা করব, অর্থাৎ আবিতীয় প্রশংসা আল্লাহ্র জন্যই সংরক্ষিত। এ কবিতায় ইসলামকে তাঁর পোশাক হিসাবে কবি গণ্যকরেছেন।

আল্লাহ্ পাকের বাণী ঃ قَدَيْرٌ مَا اللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدَيْرٌ ( যখন তা তার নিকট সুম্পষ্ট হলো, তখন সে বলে উঠলোঁ, আমি জানি যে নিশ্চয় আল্লাহ্ সর্বশক্তিমান। ) –এর ব্যাখ্যা ঃ

ইমাম তাবারী বলেন, স্বচক্ষে না দেখা পর্যন্ত আল্লাহ্ তা'আলার শক্তি ও সামর্থ্য সম্পর্কে অবগত হওয়া সম্ভব হয়নি। তিনি স্বচক্ষে তা দেখলেন এবং আল্লাহ্ তা'আলার শক্তি ও মাহাত্ম্য তাঁর কাছে সুম্পষ্ট হয়ে উঠলো। তিনি বলে উঠলেন, এবার আমি বুঝলাম যে, আল্লাহ্ পাক সর্বশক্তিমান।

পুনরায় কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ এ আয়াতে উল্লিখিত اَعَلَمُ শদের পাঠ পদ্ধতি সম্পর্কে একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। কেউ কেউ বলেন, اعَلَمُ কথাটি جَرْم হবে এবং امر اعلَمُ –এর কারণে সর্বশেষ অক্ষর মীমকে جَرْم দিয়ে পাঠ করা হয়েছে। আর তা হলো সাধারণ কূফাবাসিগণের পাঠ পদ্ধতি। তাঁরা বলেন, তা হয়রত আবদুল্লাহ্ ইব্ন মাসউদ বর্ণিত কিরাআত। কেউ কেউ বলেন, এ আয়াতে উল্লিখিত اعلَمُ المَّالُةُ আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে জেনে নেয়ার জন্যে তাকে বলা হয়েছে যাকে আল্লাহ্ তা'আলা মৃত্যুর পর জীবিত করেছেন। তাকে আল্লাহ্ তা'আলা ঐসব বস্তুর প্রতি লক্ষ্য করতে হকুম করলেন, যা তিনি মৃত্যুর পর পুনর্জীবিত করেছেন। অনুরূপ ব্যাখ্যা হয়রত আবদুল্লাহ্ ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকেও বর্ণনা করা হয়েছে।

৫৯৫৩. হারূন (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতে উল্লিখিত اَعْلَمُ اَنْ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدْيْدٌ পড়া হয়েছে অর্থাৎ اعْلَمُ اَنْ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدْيْدٌ পড়া হয়েছে অর্থাৎ اعْلَمُ اَنْ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدْيْدُ হসাবে اِعْلَمُ المَّامِ الْعَلَمُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدْيَدُ व्यत صيغه হিসাবে اِعْلَمُ अपनि व्यवहात केंद्रा হয়েছে।

৫৯৫৪. হযরত ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। এ আয়াত তিনি এভাবে পড়েছেন, وَعُلَمُ تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ اعْلَمُ अर्था९ صيغه امر হিসাবে তিনি পাঠ করেছেন।

৫৯৫৫.রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমাদের কাছে বর্ণনা করা হয়েছে ( আল্লাহ্ তা'আলা অধিক জানেন) যে, হযরত উযায়র (আ.)—কে বলা হয়, লক্ষ্য কর। তখন তিনি লক্ষ্য করতে লাগলেন যে, অস্থিগুলো কেমন করে একটি অন্যটির সাথে মিলিত হতে চলেছে। আর তা তিনি দু'চোখেই লক্ষ্য

সূরা বাকারা ঃ ২৬০

করছিলেন। তখন তাঁকে বলা হলো اِعَلَمْ اَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَنْ عَدَيْدٌ অর্থ ঃ জেনে নাও যে, নিঃসন্দেহে আল্লাহ্ তা'আলা সর্ববিষয়ে সর্বশক্তিমান।

এ অভিমত অনুযায়ী আয়াতের অর্থ ঃ যখন তাঁর কাছে আল্লাহ্ তা'আলার আদেশ ও শক্তি—সামর্থ্য প্রকাশিত হলো, তখন আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে বললেন, এখন জেনে নাও যে, আল্লাহ্ তা'আলা নিঃসন্দেহে সর্ব বিষয়ে সর্বশক্তিমান। পুনরায় এখানে সম্বোধনকারী ও সম্বোধনকৃত ব্যক্তি একই জন হতে পারে। যে ব্যক্তি সম্বন্ধে ঘটনাটি এ আয়াতে বর্ণনা করা হয়েছে, তার পক্ষ থেকেই নিজেকে বলা হয়েছে। এ হিসাবেও তা المرافق হতে পারে। আর তা একটি যুক্তিযুক্ত কারণও বটে। যেমন কোন ব্যক্তি অন্যকে সম্বোধন করার ন্যায় আদেশসূচক শব্দ ব্যবহার করে নিজেকে বলে, "জেনে রেখো যে, তা সম্পন্ন হয়ে গেছে।"

আবার কেউ কেউ বলেন, এখানে শব্দটি হচ্ছে الْكَامُ অর্থাৎ هَمْرُه –কে যবর এবং ميمْ –কে পেশ দিয়ে পড়া। তখন আয়াতাংশের অর্থ হবে, যখন তার জন্যে আল্লাহ্ তা'আলার মহান শক্তি ও প্রবল ক্ষমতা প্রকাশ পায় এবং তিনিও তা স্বচক্ষে অবলোকন করলেন। তিনি বললেন, আমি কি এখনও জানি না যে, আল্লাহ্ তা'আলা সর্ব বিষয়ে সর্বশক্তিমান। মদীনা তায়্যিবার সাধারণ কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ এবং ইরাকের কিছু কিরাআত বিশেষজ্ঞ এরূপভাবে পাঠ করেছেন। আর একদল খ্যাতনামা মুফাসসিরও এধরনের পাঠ পদ্ধতি ও ব্যাখ্যাকে সমর্থন করেছেন।

## যারা এ মত পোষণ করেনঃ

৫৯৫৬. ওয়াহ্ব ইব্ন মুনাব্বিহ্ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যখন হযরত উযায়র (আ.) আল্লাহ্ তা'আলার মহান কুদরত ও ক্ষমতা স্বচক্ষে অবলোকন করলেন, তখন তিনি বললেন, আমি জানি যে, নিঃসন্দেহে আল্লাহ্ তা'আলা সর্ব বিষয়ে সর্বশক্তিমান।

৫৯৫৭. ওয়াহ্ব ইব্ন মুনাব্বিহ্ (র.) থেকে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, যখন তাঁর কাছে সবকিছু প্রকাশ হয়ে পড়ল, তখন তিনি বললেন, আমি জানি, আল্লাহ্ তা আলা সর্ব বিযয়ে সর্বশক্তিমান।

৫৯৫৮. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আল্লাহ্ তা'আলার নবী (আ.) অস্থিগুলোর পুনরুথানকে অবলোকন করে বলেন। আমি জানি, নিঃসন্দেহে আল্লাহ্ তা'আলা সর্ব বিষয়ে সর্বশক্তিমান।

৫৯৫৯. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। আল্লাহ্ তা'আলা যখন গাধাটিকে পুনর্জীবিত করলেন, হ্যরত উযায়র (আ.) তা অবলোকন করে বললেন, আমি জানি, আল্লাহ্ তা'আলা নিঃসন্দেহে সর্ব বিষয়ে সর্বশক্তিমান।

৫৯৬০. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। মহান আল্লাহ্র নবী (আ.) প্রত্যেকটি বস্তুর দিকে লক্ষ্য করছিলেন। যখন এগুলো একটি অপরটির সাথে মিলিত হচ্ছিল। তারপর যখন তাঁর কাছে সব কিছু প্রকাশিত হয়ে পড়ল, তখন তিনি বললেন, আমি জানি, আল্লাহ্ তা'আলা সর্ব বিষয়ে সর্বশক্তিমান।

৫৯৬১. ইব্ন ওয়াহ্ব (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে অনুরূপ বর্ণনা করেন।

ইমাম আবু জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, উপরোক্ত দুটো পাঠ পদ্ধতির মধ্যে سلامه তদ্ধ হলো। এসব বিশ্লেষণকারী যারা ميغه امر ক ميغه امر হিসাবে পাঠ করেছেন অর্থাৎ همزه

وصل এবং جزم – هيم দিয়ে পাঠ করেছেন। এতে আল্লাহ্ তা'আলা ঐ ব্যক্তিকে আদেশ দিচ্ছেন, মাকে মৃত্যুদানের পর জীবিত করেছেন, সে যেন একথা জেনে নেয় যে, আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে নিজ ্রুক্তির মাহাত্ম্য প্রদর্শনার্থে তাকে এবং তার গাধাকে একশত বছর মৃত রাখার পর পুনর্জীবিত করেছেন। ্জার বিচ্ছিন্ন বস্ত্রগুলোকে জীবন দান করেছেন। ফলে সেগুলো আবার পূর্বের ন্যায় রূপ ধারণ করেছে। যিনি তার খাদ্য সামগ্রী ও পানীয়কে একশত বছর পর পূর্ব অবস্থায় ফিরিয়ে দিয়েছেন, এগুলোকে পূর্বের ন্যায় ্রুবিকত রেখেছেন, তিনি প্রতিটি বস্তুর ক্ষেত্রে এরূপ পুনর্জীবিত করার ক্ষমতা রাখেন। তাফসীরকার আরো বলেন, আমি এ পাঠ পদ্ধতি নির্বাচন করেছি এবং এটিই শুদ্ধতম বলে ঘোষণা করেছি ও অন্যটিকে ্রশিদ্ধ বলিনি। কারণ, এর পূর্বের বাক্যটিতে আল্লাহ তা'আলার আদেশ উল্লিখিত হয়েছে, যাকে আল্লাহ্ ্রা অালা মত্যুর পর জীবিত করলেন। তাঁকে উদ্দেশ করে আল্লাহ্ তা আলা আদেশ দিয়েছেন, তুমি তোমার অবিকৃত খাদ্য সামগ্রী ও পানীয়ের প্রতি এবং তোমার গাধা ও অস্থিসমূহের প্রতি লক্ষ্য কর কেমন করে এদেরকে গোশত দ্বারা ঢেকে দিচ্ছি। মৃত্যুর পর এগুলোকে কিরূপে আল্লাহ্ তা'আলা জীবিত করবেন? প্রশ্নের উত্তর হিসাবে যখন সব কিছু প্রকাশ পেয়ে গেল, তখন আল্লাহ্ তা'আলা তাকে বললেন, তুমি জেনে রেখ যে, আল্লাহ তা'আলা তোমার দেখা সব বস্তু পুনর্জীবিত করেন। তা ্তুমি যা দেখেছ, তার ন্যায় অন্যান্য বিষয়েও সর্বশক্তিমান। যেমন, হযরত ইবুরাহীম (আ.) আল্লাহ্ नात्कत मत्रवात्त क्षन्न त्तर्थाष्ट्रिलन, رَبُّ اَرِنِي كَيْفَ تُحْى الْمَوْتَى ( अर्थ : त्र প্রতিপালক ! আপনি আমাকে দেখান, আপনি কিভাবে মৃতকে জীবিত করেন।) মহান আল্লাহ্ তা'আলা হযরত ইবরাহীম (जा.)-এর প্রশ্নের উত্তরে ইরশাদ করেন مُؤِيْزُ حَكِيْمٌ ( जर्थ : ज्यि क्रिंत त्तर्थ त्य, আল্লাহ তা'আলা পরাক্রমশালী ও প্রজ্ঞাময়)। আল্লাহ তা'আলা হযরত ইব্রাহীম (আ.)-কে আদেশ দিলেন, তিনি যেন মৃতকে জীবিত করার বিষয়টি অবগত হয়ে এ ব্যাপারে জ্ঞান অর্জন করেন যে, আল্লাহ্ তা'আলা পরাক্রমশালী ও প্রজ্ঞাময়।

( ٢٦٠ ) وَاذْ قَالَ اِبُرْهِمُ رَبِّ اَدِنِيُ كَيْفَ تُحْيِ الْمَوْتَى ﴿ قَالَ اَوْلَمْ تُؤْمِنَ ﴿ قَالَ بَلَى وَ لَكِنَ لِيَظْمَنِنَ قَلْبِي ﴿ قَالَ اللَّهُ مِنَ الطَّلْيُرِ فَصُرْهُنَّ اِلَيْكُ ثُمَّ اجْعَلُ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِّنَهُنَّ جُرُاءً اللَّهُ عَزْيُرُّ حَكِيْمٌ ﴾ وَاعْلَمْ انَّ الله عَزِيْرٌ حَكِيْمٌ ﴾

২৬০. যখন ইব্রাহীম বলল, হে আমার প্রতিপালক ! কিভাবে তুমি মৃতকে জীবিত কর আমাকে দেখাও, তিনি বললেন, তবে কি তুমি বিশ্বাস করনি? সে বলল, কেন করব না, তবে তা কেবল আমার চিত্ত প্রশান্তির জন্য। তিনি বললেন, তবে চারটে পাখী নাও এবং এদেরকে তোমার পোষ মানিয়ে নাও। তারপর তাদের এক এক অংশ এক এক পাহাড়ে স্থাপন কর। তারপর এদেরকে ডাক দাও, এরা দ্রুতগতিতে তোমার নিকট চলে আসবে। জেনে রেখ যে, আল্লাহ্ তা'আলা প্রবল পরাক্রমশালী, প্রজ্ঞাময়।

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেনঃ

এর সাধামে হযরত وَإِذْ قَالَ اِبْرَا هَيْمُ رَبِّ آرِنِيْ كَيْفَ تُخِي الْمَوْتَىٰ قَالَ آوَ لَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بِلَى ইবুরাহীম (আ.)-এর প্রশ্নের কথা উল্লেখ করে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, হে মুহামাদ (সা.)! আপনি কি জানেন, যখন হয়রত ইবুরাহীম (আ.) প্রশ্ন করেছিলেন, হে আমার প্রতিপালক, আমাকে দিখাও। আর وَأَلَمْ تَرَالَى الَّذِي حَاجَّ مِعَ وَكَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَة مِ আয়াতাংশ وَإِذْ قَالَ الْبِرَاهِيْمُ مِعْ وَاللَّهِ اللَّهِ الْعَالَ الْبِرَاهِيْمُ वत छर्नत عطف कता इस्तर्छ। कनना, الْمُتَرَالِي الَّذِي حَاجَّ الْخِيمَةِ مِي مَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْبِرَاهِيْمَةِ مُنْ رَبِّهِ চামড়ার চম্দু দ্বারা লক্ষ্য করার কথা বলা হয়নি, বরং তার অর্থ, তুমি কি তোমার অন্তরের চম্দু দ্বারা অবলোকন করনি? অন্য কথায় বলা হয়েছে, তুমি কি জান? সূতরাং দেখা যায় এখান দুদু অর্থ নেয়া হয়েছে। এজন্যই এটিকে কোন কোন সময় অর্থের সাথে সম্পুক্ত বাক্য আবার কোন কোন সময় শব্দের সাথে সম্পৃক্ত বাক্যের উপর এএ করা হয়। হযরত ইব্রাহীম (আ.) তাঁর প্রতিপালকের দরবারে আর্যী পেশ করেছিলেন যে, কিভাবে তিনি মৃতকে জীবিত করেন। তাঁর এ প্রশ্নের কারণ সম্পর্কে তাফসীরকারগণ একাধিক মত পোষণ করেছেন। কেউ কেউ বলেছেন, হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) তাঁর প্রতিপালককে প্রশ্নটি এজন্য করেছেন যে. একদিন তিনি একটি বস্তুকে এমন অবস্থায় দেখতে পেলেন যে. এটাকে অন্যান্য হিংস্র প্রাণী ও পাখীরা ভাগাভাগি করে খেয়ে নিয়েছে। এজন্য তিনি তাঁর প্রতিপালককে এটা কিভাবে জীবিত করবেন, তা দেখাবার জন্য আর্য করলেন। কেননা, এটির গোশত বিভিন্ন জন্তু—জানোয়ার এবং পাখীদের উদরে চলে গেছে, যাতে তিনি তা স্বচক্ষে দেখতে পারেন। আর এতে তাঁর বিশ্বাস সুদৃঢ় হয় এবং আল্লাহ্ তা'আলার জ্ঞান ভান্ডার সম্বন্ধেও তাঁর কিছুটা অবগতি লাভ হয়। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে নিজ কুদরতের নমুনা দেখিয়েছিলেন। যে সম্পর্কে বলা হয়েছে যে, তিনি হযরত ইবরাহীম (আ.) – কে উক্ত আদেশ দিয়েছিলেন।

## যারা এমত পোষণ করেনঃ

৫৯৬২. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি الْمَوْتَى الْمَوْتَى وَازْ قَالَ الْبِرَاهِيْمُ رَبُّ الْرِنِي كَيْفَ تُحْيِ الْمَوْتَى وَا الْمَا الْمَارِيَّةِ وَا الْمَوْتَى وَا الْمَارِيْمُ وَالْمَانِيْمُ الْمَارِيْمُ وَالْمَانِيْمُ وَلِيْمُ وَلِيْمُ وَلِيْمُ وَالْمَانِيْمُ وَلِيْمُ وَلِيْمُ وَلِيْمُ وَلِيْمُ وَالْمَانِيْمُ وَالْمَانِيْمُ وَالْمَانِيْمُ وَالْمَانِيْمُ وَالْمَانِيْمُ وَالْمَانِيْمُ وَالْمَانِيْمُ وَالْمِيْمِ وَالْمَانِيْمُ وَالْمَانِيْمُ وَالْمَانِيْمُ وَالْمَانِيْمِ وَالْمِنْمُ وَالْمَانِيْمُ وَالْمَانِيْمِ وَالْمِنْمُ وَلِيْمِ وَالْمِنْمُ وَالْمِنْمُ وَالْمِنْمُ وَالْمِنْمُ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّامِ وَالْمُعِلَّالِمُ وَالْمُعِلَّالِيْمِ وَالْمُعِلَّالِمُ وَالْمُعِلَّالِمُ وَالْمُعِلَّالِمُ وَالْمُعِلِيْمُ وَالْمُعِلِيْمُ وَالْمُعِلِيْمُ وَلِمُ وَالْمُعِلِّالِمُ وَالْمُعِلِيْمُ وَالْمُعِلِيْمُ وَالْمُعِيْمِ وَالْمُعِلِيْمُ وَالْمُعِلِيْمُ وَالْمُعِلِيْمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِيْمُ وَالْمُعِلِيْمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِيّةِم

ক্ষেত্ৰত নাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি رَبُ اَرْنِي كَيْفَ تُحْمِ الْمَوْتَىٰ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) একদিন একটি জন্তুর পাশ দিয়ে যাচ্ছিলেন। জন্তুটি ছিল মৃত ও ধ্বংসপ্রাপ্ত। এর অস্থিপ্তলো বাতাস ও মাংসভোজী জন্তুগুলো খেয়ে নিয়েছে। এরপ দৃশ্য দেখে হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) থমকে দাঁড়ান এবং বলতে লাগলেন, সুবহানাল্লাহ্ । কিরূপে আল্লাহ্ তা'আলা এটিকে পুনজীবিত করবেন। অথচ তিনি জানেন যে, আল্লাহ্ তা'আলা একাজটি করতে সম্পূর্ণ সক্ষম। আর এ ঘটনাটিই আল্লাহ্ তা'আলা উল্লিখিত আয়াতাংশে উল্লেখ করেছেন এবং বলেছেন

হ্ব্রাহীম(আ.) ঐ জন্তুটি দেখে অবাক হয়ে আরয করেছিলেন, হে আমার প্রতিপালক, তুমি কেমন করে মৃতকে জীবিত কর আমাকে দেখাও।

ক্ষেড় ৪. ইব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমাদের কাছে এ ঘটনাটি এরূপ পৌছেছে যে, একদিন হযরত ইব্রাহীম (আ.) রাস্তা দিয়ে পথ চলছিলেন। হঠাৎ একদিন তিনি একটি গাধার মৃতদেহ পড়ে থাকতে দেখতে পেলেন, যার মাংস মাংসভোজী জন্তু—জানোয়ার ও পাখী ভক্ষণ করে নিয়েছিল ও সেটির অস্থিগুলো ছিন্নভিন্ন অবস্থায় ছড়িয়ে পড়েছিল। হযরত ইব্রাহীম (আ.) পাহাড়ে ও জংগলে পাখী ও মাংসভোজী জন্তু—জানোয়ারের প্রস্থান অবলোকন করে বিশ্বিত হয়ে বলে উঠলেন, হে আমার প্রতিপালক, আমি জানি, তুমি এগুলোকে জন্তু—জানোয়ার এবং পাখীদের পেট থেকে পুনরায় বের করে নিয়ে আসবে। তবে তুমি কিভাবে এ মৃতকে জীবিত করবে এদৃশ্যটি আমাকে দেখাও। আল্লাহ্ তা'আলা বললেন, তুমি কি তা বিশ্বাস কর না? উত্তরে ইব্রাহীম (আ.) বললেন, হাাঁ, তবে খবর জানা আর চোখে দেখা এক নয়।

কে৯৬৫. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, একদিন হযরত ইব্রাহীম (আ.)একটি বিরাট মধ্সের পার্শ্ব দিয়ে অতিক্রম করছিলেন। মৎস্যটির অর্ধেক অংশ স্থলভাগে এবং বাকী অংশ পানিতে ছিল। বে অংশ পানিতে ছিল, তা থেকে সাগরের প্রাণীসমূহ ভক্ষণ করছিল। আর যে অংশ স্থলভাগে ছিল, তা থেকে স্থলভাগের জন্তু-জানোয়ার ও পাথীসমূহ ভক্ষণ করছিল। শয়তান তখন হযরত ইব্রাহীম (আ.)-কে লক্ষ্য করে বলল, হে ইব্রাহীম, তুমি কি ধারণা করতে পার যে, কখন আল্লাহ্ তা'আলা এটাকে বিভিন্ন জন্তু-জানোয়ারের পেট থেকে বের করে একত্রিত করবেন? তখন হযরত ইব্রাহীম (আ.) আল্লাহ্ রার্ল আলামীনের দরবারে আর্য করলেন, হে আমার প্রতিপালক, আপনি কিভাবে মৃতকে জীবিত করবেন, আমাকে এ দৃশ্যটি একটু দেখান। আল্লাহ্ তা'আলা বললেন, তুমি কি তা বিশ্বাস কর না? তিনি উত্তরে বললেন, হাঁ, আমি বিশ্বাস করি, তবে আমার চিত্তের প্রশান্তির জন্যই আমি এরূপ আর্য করছি।

আবার কেউ কেউ বলেন, হ্যরত ইবরাহীম (আ.) ও নমরূদের মধ্যে যখন বিতর্ক অনুষ্ঠিত হয়, তখন হ্যরত ইবরাহীম (আ.) আল্লাহ্ তা আলার দরবারে এরূপ প্রশ্ন উথাপন করেন।

## যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

কেও৬. মুহামাদ ইব্ন ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যখন হযরত ইব্রাহীম (আ.) ও তাঁর সম্প্রদায়ের মধ্যে এমন বিতর্ক অনুষ্ঠিত হয়। যার বর্ণনা কুরআনুল করীমের সূরা আম্বিয়ায় উল্লেখ রয়েছে এবং ইব্রাহীম (আ.)—এর সম্প্রদায় যখন তাঁর সম্বন্ধে মন্তব্য করছিল এবং তিনি যে আল্লাহ্র দিকে সকলকে আহ্বান জানাচ্ছিলেন, সে সম্পর্কে তারা নমরূদকে অবহিত করল, তখন নমরূদ হযরত ইব্রাহীম (আ.)—কে বলল, তুমি কি বলতে পার ঐ উপাস্যটি কে, যার ইবাদত তুমি করছ এবং অন্যকেও তাঁর ইবাদত করার জন্যে দাওয়াত দিছেং তদুপরি অন্যের ক্ষমতার চেয়ে তাঁর ক্ষমতার বেশী গুণগান কর ও তাকে একছে ত্র ক্ষমতার অধিকারী বলে মনে করং হযরত ইব্রাহীম (আ.) তাকে বললেন, আমার প্রতিপালক তিনি, যিনি অন্যকে জীবন ও মৃত্যু দান করেন। নমরূদ বলতে লাগল, আমিও জীবন এবং মৃত্যু দান করেবে বর্ণনাকারী পবিত্র কুরআনে বর্ণিত ইব্রাহীম (আ.) ও নমরূদের মধ্যকার বিতর্কের বিশেষ

ঘটনা সবিস্তারে বর্ণনা করেন। বর্ণনাকারী আরো বলেন, তখন হযরত ইব্রাহীম (আ.) বলেন, হে আমার প্রতিপালক, তুমি কেমন করে মৃতকে জীবিত কর তা আমাকে একটু দেখাও। আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, তুমি কি তা বিশ্বাস কর না? হযরত ইব্রাহীম (আ.) বলেন, হাাঁ, বিশ্বাস করি। আমার কাছে আল্লাহ্ তা'আলার কুদরত সম্পর্কে কোন সন্দেহ নেই। তবে আমার অন্তরের প্রশান্তির জন্যে আমি এরূপ অনুরোধ করছি, যাতে আমার প্রতিপালকের শক্তি সম্পর্কে আমার অন্তরে ইলমে ইয়াকীনী হাসিল হয় ও অন্তরে পুরোপুরি প্রশান্তি লাভ করে।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, উপরোক্ত দু'টি ব্যাখ্যাই অর্থের দিক দিয়ে বেশ কাছাকাছি। কেননা, এ উভয় ক্ষেত্র প্রকাশ করে যে, হযরত ইব্রাহীম (আ.) আল্লাহ্ তা'আলার অসীম কুদরত ও শক্তি সম্পর্কে পর্যাপ্ত জ্ঞান অর্জনের পর প্রত্যক্ষ দর্শনের জন্যেই তিনি মৃতকে জীবিত করার অনুরোধ জানিয়েছিলেন।

আবার কেউ কেউ বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা যখন হযরত ইব্রাহীম (আ.)—কে নিজ একান্ত বন্ধু হিসাবে গ্রহণ করলেন, তখন তিনি আল্লাহ্ তা'আলার দরবারে আবেদন করেছিলেন। যাতে তিনি অতিসহসা তাঁকে কোন একটি নমুনা দেখান। ফলে তিনি যে তাঁকে নিজের খাঁটি বন্ধু হিসাবে গ্রহণ করেছেন, তার নমুনা দেখে জন্তরে প্রশন্তি লাভ করবেন এবং তা তাঁর ইয়াকীন অর্জনে অধিকতর সাহায্যকারী হবে।

## যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৫৯৬৭. সুদী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যখন আল্লাহ্ তা'আলা হযরত ইব্রাহীম (আ.)-কে খলীল হিসাবে গ্রহণ করেন, তখন মৃত্যুর ফেরেশতা আযরাঈল (আ.) নিজ প্রতিপালকের কাছে প্রার্থনা করেন যেন হ্যরত ইব্রাহীম (আ.)-কে এ সুসংবাদ প্রদান করার জন্যে তাকে সুযোগ দেয়া হয়। মৃত্যুর ফেরেশতা আল্লাহ্ তা'আলার অনুমতিক্রমে হ্যরত ইবুরাহীম (আ.)-এর কাছে আগমন করেন। কিন্তু তিনি তখন বাড়ী ছিলেন না। মৃত্যুর ফেরেশতা ইব্রাহীম (আ.)–এর ঘরে প্রবেশ করেন। ইব্রাহীম (আ.) সবচেয়ে বেশী আত্মর্যাদাবোধ সম্পন্ন লোক ছিলেন বিধায় তিনি ঘর থেকে বের হবার সময় ঘরের দরজা বন্ধ করে যেতেন। যখন তিনি বাড়ী এসে ঘরে অন্য লোককে দেখতে পেলেন তাঁকে ধরার জন্য তিনি দ্রুতপদে এগিয়ে গেলেন এবং বলতে লাগলেন, তোমাকে আমার ঘরে প্রবেশ করার জন্য কে অনুমতি দিয়েছে। মৃত্যুর ফেরেশতা বললেন, এই ঘরের প্রকৃত প্রতিপালক। অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলা স্বয়ং আমাকে প্রবেশ করার অনুমতি প্রদান করেছেন। ইবরাহীম (আ.) বললেন, 'তুমি সত্য কথা বলেছ।' এই বলে ইব্রাহীম (আ.) মৃত্যুর ফেরেশতাকে মৃত্যুর ফেরেশতা বলে শনাক্ত করলেন। তবু তিনি আরো প্রত্যয়ের জন্য জিজ্ঞেস করলেন, তুমি কে ও কি জন্য এসেছ? তিনি বললেন, আমি মৃত্যুর ফেরেশতা । আমি আপনাকে একটি সুসংবাদ দিতে এখানে এসেছি। আপনি জেনে রাখুন, আল্লাহ্ তা আলা আপনাকে খলীল হিসাবে মনোনীত করেছেন। তখন ইব্রাহীম (আ.) আল্লাহ্ তা'আলার প্রশংসা করলেন এবং বললেন, হে মৃত্যুর ফেরেশতা, আপনি যে মৃতিতে কাফিরদের রূহ হরণ করে থাকেন আমাকে সেই অবস্থা একটু দেখান। মৃত্যুর ফেরেশতা বললেন, আপনি এরূপ অবস্থা অবলোকন করে স্থির থাকতে সক্ষম হবেন না। তিনি বললেন, না, আমি তা পারব। বর্ণনাকারী বলেন, এরপর ফেরেশতা একট্ মোড় ফিরে দাঁড়ালেন

্রাবং ইব্রাহীম (আ.)–ও অনুরূপ একটু মোড় ফিরে দাঁড়ালেন। এরপর ইব্রাহীম (আ.) মৃত্যুর ফেরেশতা ্দিকে দৃষ্টি নিক্ষেপ করলেন। তখন তিনি তাঁকে একটি কৃষ্ণকায় লোকের কুৎসিত একটি বিরাট অবয়বে দেখতে পেলেন, যার মাথা যেন আকাশ ছুঁয়ে রয়েছে। তাঁর মুখের ভিতর থেকে অগ্নিফুলিঙ্গ বের হচ্ছে. ভার শরীরের প্রতিটি লোমই যেন কৃষ্ণকায় কুৎসিত লোকের আকার ধারণ করেছে, যাদের মুখ থেকে ও শিরা–উপশিরা থেকে অগ্নিফুলিঙ্গ বের হচ্ছে। এরূপ দেখে ইব্রাহীম (আ.) চেতনা হারিয়ে ফেলেন। যখন ি তিনি চেতনা ফিরে পেলেন এবং মৃত্যুর ফেরেশতাকে পূর্বের ন্যায় অবয়বে দেখতে পেলেন, তিনি বললেন, 🧟 মৃত্যুর ফেরেশতা। যদি কোন কাফির ব্যক্তি মৃত্যুর সময় অন্য কোন প্রকার বালা–মুসীবত ও পেরেশানিতে পতিত নাও হয়, তাহলে তার দুঃখকষ্ট ও অস্থির অবস্থার জন্যে তোমার বিশালকায় অবয়বই যথেষ্ট। সুতরাং তুমি আমাকে দেখাও কিভাবে তুমি মু'মিন বান্দাদের রূহ কব্য কর। বর্ণনাকারী ্রলেন, একথা বলে ফেরেশতার অন্যদিকে মোড় নেয়ার সাথে সাথে ইব্রাহীম (আ.)–ও একটু মোড় নিলেন। এরপর তিনি পুনরায় ফেরেশতার দিকে দৃষ্টি নিক্ষেপ করেন। তিনি তাঁকে একজন সুদর্শন যুবক এবং সুগন্ধিযুক্ত সাদা পোশাক পরিহিত মনোরম পরিবেশে দেখতে পেলেন। তিনি বললেন, হে মৃত্যুর ফেরেশতা, যদি কোন মু'মিন বান্দার জন্যে তাঁর প্রতিপালকের কাছে কোন প্রকার মর্যাদা ও নয়ন জ্বড়ানো কোন বস্তুও না থাকে। তাহলে শুধুমাত্র তোমার এ সুদর্শন চেহারাই তার জন্যে যথেষ্ট হবে। এরপর মৃত্যুর ক্ষেরেশতা চলে গেলেন। তারপর ইব্রাহীম (আ.) তাঁর প্রতিপালকের কাছে অনুরোধ জানালেন, হে আমার ্রপ্রতিপালক, আপনি কিরূপে মৃতকে জীবিত করেন আয়াকে একটু নমুনা দেখান, যাতে আমি জানতে পারি ্যে, আমি আপনার খলীল। আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, আপনি কি বিশ্বাস করেন না যে, আমি আপনার খলীল। ু আমি আল্লাহ্ যা বলব তা আপনি কায়মনচিত্তে বিশ্বাস করবেন। তিনি বলেন, হাাঁ, বিশ্বাস করি, তবে আমি চাই যেন আমার অন্তর আপনার নিবিড় বন্ধুত্বে প্রশান্তি লাভ করে।

ু কৈ৬৮. হযরত সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াতাংশ وَلَٰكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ বন্ধুত্ব সম্পর্কে অন্তরের প্রশান্তি অর্জন করা।

আবার কেউ কেউ বলেন, হযরত ইব্রাহীম (আ.) আল্লাহ্ তা'আলার দরবারে এরূপ আর্য করেছেন, কারণ তিনি মৃতদের জীবিত করার ক্ষেত্রে আল্লাহ্ তা'আলার শক্তি সম্পর্কে সন্দেহ পোষণ করেছিলেন।

যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৫৯৬৯. আয়ুর (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَابِي সহদ্ধে বলেন, হযরত ইব্ন আব্বাস (রা.) বলেছেন, আমার কাছে কুরআনুল করীমের মধ্যে এ আয়াত থেকে অধিকতর আশাব্যঞ্জক অন্য কোন আয়াত পরিদৃষ্ট হয়নি।

৫৯৭০. সাঈদ ইব্ন মুসায়্যিব (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি এক সময় একব্যক্তি দারা জিজ্ঞাসিত হলেন, আপনি কি হ্যরত আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) ও হ্যরত আবদুল্লাহ্ ইব্ন আমর (রা.) – কে উল্লিখিত বিষয়ে অভিন্ন মতামতের অধিকারী মনে করেন? সাঈদ ইব্ন মুসায়্যিব (রা.) বলেন, আমি তখন যুবক। তাদের দু'জনের একজন তাঁর সাথীকে বললেন, কুরআনুল করীমের মধ্যে কোন্ আয়াতটি মুসলিম উমাহ্র জন্যে অত্যধিক আশাব্যঞ্জক বলে মনে করেন। হ্যরত আবদুল্লাহ্ ইব্ন আমর (রা.) বললেন, কুরআনুল করীমের সূরা যুমারের ৫৩নং আয়াত অত্যধিক আশাব্যঞ্জক। আয়াত — قَالَ نِعبَادِيَ الَّذِينَ

اَسْرَفُوا عَلَى اَنْفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللهِ إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمْيِعًا ط اِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الشُّرِفُوا عَلَى اَنْفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللهِ إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمْيِعًا ط اِنَّهُ هُوَ الْفَقُورُ السُّرِحِيْمُ ( खर्शा९ (द तामृल ! जाभिन वल्न, द जामात वानागंग ! जामता याता निःकातत প्रिक जितान करतं = जामाद्द जन्भंद देख नितान देख ना; जामाद्द अभूमंद्द अभूमंद्द अनुभंद देख नितान देख ना; जामाद्द अभूमंद्द अभूमंद्द अनुभंद देख नितान देख ना; जामाद्द अभूमंद्द अभ

আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) বলেন, যদি তুমি এটাকে আশাব্যঞ্জক বলে মনে করে থাক, তাহলে শ্বরণ রাখ যে, মুসলিম উন্মাহ্র জন্যে এর চেয়ে অধিক আশাব্যঞ্জক হযরত ইব্রাহীম (আ.)—এর উক্তি। আর তা হলো رَبِّ اَرِنِي كَيْفَ تُحْمِي الْمَوْتَى قَالَ اَلَ لَمْ تُوْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنْ قَالِيَكُ وَالْمَوْتَى قَالَ اَلَ لَمْ تَوْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنْ قَالِيَكُ وَالْمَوْتَى قَالَ اَلَ لَمْ تَوْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنْ قَالِيكُ وَالْمَوْتَى قَالَ الله وَالْمَوْتَى قَالَ الله وَالْمَوْتَى قَالَ الله وَالْمَوْتَى قَالَ الله وَالله وَ

৫৯৭১. ইব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি وَاَرُوْقَالُ الْرِرَاهِيْمُ رُبِّ الْرِنْ كُوْرُ الْمُوْتُى قَالُ الْوَ لَمْ تَوْمُنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ قَالُبِي وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ قَالُبِي مُعْمِلًا وَمَ مَا صَحَةً وَالْمَارِينَ قَالُ اللهِ الْمَوْتُى قَالَ اللهِ الْمَوْتُى قَالَ اللهِ الْمَوْتُى قَالَ اللهِ الْمَوْتُى قَالَ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ ال

৫৯৭২. হযরত আবৃ হুরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, নিঃসন্দেহে হযরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ইরশাদ করেন, আমরা হযরত ইব্রাহীম (আ.) থেকে অধিক সন্দেহ পোষণ করার হকদার। (অর্থাৎ যদি তিনি সন্দেহ পোষণ করে থাকতেন) তিনি বলেছিলেন, হে আমার প্রতিপালক । আপনি কিভাবে মৃতকে জীবিত করেন আমাকে দেখান। আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, তুমি বিশ্বাস করোনি? ইব্রাহীম (আ.) বললেন, হাঁ, তবে তাতে আমার অন্তরের প্রশান্তি বৃদ্ধি পাবে।

৫৯৭৩. হযরত আবু হুরায়রা (রা.) থেকে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, হযরত রাস্লুল্লাহ্ (সা.) ইরশাদ করেছেন, তারপর তিনি অনুরূপ হাদীস বর্ণনা করেন।

উপরোক্ত আয়াত সম্পর্কে উল্লিখিত বিভিন্ন মতামতের মধ্য থেকে ঐ অভিমতটি উত্তম, যেখানে হযরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.)-এর বক্তব্য শুদ্ধরূপে বর্ণিত হয়েছে। আর এ সম্পর্কে হযরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.)-এর বক্তব্য হলো, আমরা সন্দেহ পোষণ সংক্রান্ত ব্যাপারে হযরত ইব্রাহীম (আ.) থেকে অধিক হকদার। তিনি আর্য করেছিলেন, হে আমার প্রতিপালক । মৃতকে কিরূপে আপনি জীবিত করবেন আমাকে দেখান। আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করলেন, তুমি কি তা বিশ্বাস কর না?

হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) মৃতকে জীবিত করার জন্যে স্বীয় প্রতিপালককে যে অনুরোধ করেছিলেন, তার কারণ ছিল শয়তানের পক্ষ থেকে একটি সন্দেহ হ্যরত ইব্রাহীম (আ.)—এর অন্তরে উদয় হয়েছিল। এ সন্দেহের কথা ইব্ন যায়দ (রা.)—এর বর্ণনায় ইতিপূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে। তা হলো, হ্যরত

কুর্রাহীম(আ.) যখন একটি মাছের অর্ধাংশ স্থলভাগে এবং অপর অর্ধাংশ পানিতে দেখতে পেলেন। আর এ মাছকে স্থলভাগ ও পানির জন্তু—জানোয়ার এবং আকাশের পাখীকুল গ্রাস করছে দেখতে পেলেন। তখন শাতান তাঁর অন্তরে সন্দেহের উদ্রেক করল যে, কিভাবে আল্লাহ্ তা আলা এ মাছকে এসব জন্তু—জানোয়ার ও পাখীকুলের উদর থেকে বের করে নিয়ে এসে একত্রিত করবেন ও তখনই তিনি তাঁর প্রতিপালকের নিকট আর্য করলেন, যেন তিনি তাঁকে দেখান যে, কিরূপে মৃতকে জীবিত করা হয়। আর তিনি তা নিজ চক্ষে অবলোকন করতে পারেন। তারপর আর শায়তান তাঁর অন্তরে এরূপ সন্দেহ সৃষ্টি করতে সক্ষম হবে না, যেরূপ সন্দেহ মাছ দেখার সময় তাঁর অন্তরে সৃষ্টি করেছিল। কাজেই, বিশ্বপালক আল্লাহ্ পাক তাঁকে জিজ্জেস করলেন, ত্রিক্তিট্রি ত্রি বিশ্বাস কর না (হে ইব্রাহীম !) যে, আমি তা করতে শক্তিমান করাবে হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) বলেন, হাা, হে আমার প্রতিপালক ! তবে তা দেখাবার জন্যে আমি যে অনুরোধ করেছি, তা শুধু আমার মনের প্রশান্তির জন্যে। যাতে শায়তান আমার অন্তরে এরূপ সন্দেহ সৃষ্টি করেতে না পারে, যেরূপ মাছ দেখার সময় আমার অন্তরে শায়তান সৃষ্টি করেছিল।

## উপরোক্ত অভিমতের সমর্থনে বর্ণনাঃ

ু ক্র়৭৪. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি لِيَطْمَئِنُ قَلْبِي –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ, ليَسَكُنُ قَلْبِي – অর্থাৎ আমার অন্তর যেন প্রশান্তি লাভ করে এবং যে ইয়াকীন বা দৃঢ়তা অর্জন করতে চায়, তা সে অর্জন করতে পারে।

اليَـهُمَنِنَّ قَلْبِى আমার উপরোক্ত ব্যাখ্যাটি ঐসব মনীষীর ব্যাখ্যার ন্যায়, খাঁরা এ আয়াতে উল্লিখিত اليَـهُمَنِنَّ قَلْبِي عَلَى عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

## যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৫৯৭৫. সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি لِيُطْمَئِنَ আয়াতাংশের অর্থ সম্বন্ধে বলেন, এর অর্থ لِيُوَفِّنَ অর্থাৎ সে যেন ইয়াকীন বা দৃঢ়তা অর্জন করতে পারে।

ক্রেণ্ড. সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি لِيَطْمَئِنَّ قَالْبِي –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, যেন আমার ইয়াকীন দৃঢ় হয়।

৫৯৭৭. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَلٰكِنْ لِّيَطْمَئِنٌ قَلْبِي –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, যেন ইয়াকীন সুদৃঢ় হয়।

৫৯৭৮. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَالْكِنُ لِيَمْمَئِنَّ قَلْبِي – এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, আল্লাহ্র নবী হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) তা এজন্য ইচ্ছা করেছিলেন, যাতে তাঁর ইয়াকীন আরো সুদৃঢ় হয়।

৫৯৭৯. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, তার অর্থ ঃ যেন ইয়াকীন বৃদ্ধি পায়।

৫৯৮০. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَالْكِنُ لِيَهْمَئِنَّ عَلَيْنِ সম্পর্কে বলেন, হযরত ইব্রাহীম (আ.) ইচ্ছা করেছিলেন যেন এটা তাঁর ইয়াকীন বৃদ্ধি করে।

৫৯৮১. সাঈদ ইব্ন জ্বাইর (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি لِيُطْمَئِنَّ قَلْبِي –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন্, তা আমার ইয়াকীনকে বৃদ্ধি করবে।

ক্রেচ২. অন্য এক সূত্রে সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَلَٰكِنُ لِيَطْمَئِنُ قَلْبِي প্রসঙ্গে বলেন, তা আমার ইয়াকীন বৃদ্ধি করবে।

৫৯৮৩. মুজাহিদ (র.) এবং ইব্রাহীম (র.) থেকে বর্ণিত। তাঁরা উভয়ে لِيَطْمَئِنُّ قَلْبِي সম্বন্ধে বলেন, তাহলে এটা আমার ঈমানকে বৃদ্ধি করবে।

৫৯৮৪. সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি لِيُطْمَئِنُ قَالَمِي –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, তাহলে তা আমার ঈমানকে বৃদ্ধি করবে।

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, ইতিপূর্বে আমি উল্লেখ করেছি, যাঁরা বলেছেন এ আয়াতাংশের অর্থ – যেন আমার মন নিশ্চিত হয় এ বিষয়ে যে, আমি তোমার খলীল।

কেউ কেউ বলেন, আলোচ্য আয়াতাংশ لِيَطْمَئُنَّقَابِي –এর অর্থ ঃ নিশ্চিতভাবে আমি জানি, আপনি আমার ডাকে সাড়া দিবেন, আর যদি আমি কিছু চাই, তাহলে আপনি আমাকে দান করবেন।

## যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

কে৯৫. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি لِيَطْمَئِنُ قَلْبِي –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, নিশ্চিতভাবে আমি জানি, আমি যখন আপনাকে ডাকব, তখন আপনি আমার ডাকে সাড়া দেবেন এবং আমি যখন আপনার কাছে কিছু চাইব, তখন আপনি তা আমাকে দান করবেন। তিনি আরো বলেন, এ আয়াতে উল্লিখিত অংশ قَالَ اَوَلَمْ تُثُمْنُ –এর অর্থ, তিনি ইরশাদ করেন, তুমি কি বিশ্বাস কর নাং

৫৯৮৬-৮৭. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। আহ্মদ ইব্ন ইসহাক (র.)এবং সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে বর্ণিত। তাঁরা উভয়েই অত্র আয়াতাংশ اَوَلَمْ تَوْفِ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, তুমি কি দৃঢ়ভাবে বিশ্বাস করনা যে, আমি তোমার খলীল?

৫৯৮৮. ইব্ন যায়দ (রা.) বলেছেন, أَوَلَمْ تُثُمنُ –এর অর্থ তুমি কি বিশ্বাস কর না? আল্লাহ্ পাকের বাণী قَالَ فَخُذْ ٱرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ –এর ব্যাখ্যা ៖

আল্লাহ্ তা'আলা হযরত ইবুরাহীম (আ.)—কে আদেশ করেন, চারটি পাখি নাও। কারো কারো মতে এ চারটি পাখি হলো, মোরগ, ময়ূর, কাক ও কবুতর।

## যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৫৯৮৯. মুহাম্মাদ ইব্ন ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি কোন কোন বিশেষজ্ঞের নিকট থেকে বর্ণনা করেন, তাঁরা বলেন যে, আগেকার আহলি কিতাব উল্লেখ করেছেন, হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) একটি ময়ূর, একটি মোরগ, একটি কাক ও একটি কবুতর নিয়েছিলেন।

৫৯৯০. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, চারটি পাখী হলো, মোরগ, ময়ূর, কাক ও কবৃতর। ৫৯৯১. ইব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যে চারটি পাখী নেয়া হয়েছিল, বিশেষজ্ঞগণের মতে সেগুলো ছিলঃ মোরগ, ময়ূর, কাক ও কবুতর।

কে৯২. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যখন আল্লাহ্ তা'আলা হ্যরত ইব্রাহীম আ.)–কে চারটি পাখী নেয়ার আদেশ দিলেন, তখন তিনি যে চারটি পাখী নিয়েছিলেন, সেগুলো ছিল ঃ মায়ুর, কবুতর, কাক ও মোরগ। এগুলো ছিল বিভিন্ন জাতের ও রংয়ের।

अज्ञार् পारकत वांगी فَصُرُهُنَّ اللَّهِ – এत व्याश्र :

किताजाত विश्वरुखना فَصُرُهُنَ भरमित भार्ठ পদ्धिত একাধিক মত ব্যক্ত করেছেন। মদীনা, हिंबाय ও বসরার সাধারণ কারীগণের কিরাআত হলো صُرُهُنَ অর্থাৎ صَدَرَ بَعَنَا الْأَمْر अर्था९ صَدُرَتُ هَذَا الْأَمْر अर्था९ कामि এ विষয়ित প্রতি আসক্ত হয়ে পড়েছি। فعل مضارع معروف — এর مصدر عمورف و احدمتكلم واحدمتكلم المنفور و المنفور و

অর্থাৎ আল্লাহ্ তা আলা জানেন, বিচ্ছেদের দিন আমরা আমাদের দৃষ্টিতে আমাদের বন্ধু—বান্ধবদের প্রতি আসক্ত ছিলাম। অর্থাৎ বিদায়ের দিনও আমরা আমাদের বন্ধু—বান্ধবদের প্রতি আসক্ত ছিলাম, আর তা আমাদের দৃষ্টিতে পরিস্ফুট হয়েছিল। এ কবিতায় উল্লিখিত مُعُودً শব্দটি বহুবচন। একবচনে হবে اَصُودُ শব্দটি কুটি শব্দের বহুবচন আসে مُعُودً শব্দটি কুটি শব্দের বহুবচন আসে مُعُودً শ্বমন مُعُودً শব্দটি কুটি শব্দের বহুবচন আসে مُعُودً অন্য একজন কবি, আত—তিরমাহ বলেছেন ঃ

षर्ध ঃ তরুণীদের যৌবন প্রারম্ভ এমন একটি যুগ সন্ধিক্ষণ যাদেরকে ইন্দ্রিয় সুখ ভোগাকাংক্ষা হাতছানি দিয়ে ডাকে আর ইন্দ্রিয় সুখ ভোগাকাংক্ষা প্রেমিকদের জন্য রণক্ষেত্র স্বরূপ। উপরোক্ত কবিতায় উল্লিখিত তিরু তার অর্থ হচ্ছে ক্রি করে আকর্ষণ করে পাকে। সূতরাং আলোচ্য আয়াতে উল্লিখিত فَصُرُمُنُ اللّهِ —এর অর্থ হচ্ছে তুমি এদেরকে তোমার দিকে আকর্ষণ কর, এদেরকে তোমার দিকে করিও যেমন বলা হয়ে থাকে مَرُوْجُهُا وَاللّهُ অর্থাৎ আমার দিকে তোমার মুখমন্ডল ফিরাও। যাঁরা আলোচ্য আয়াতে উল্লিখিত فَصُرُمُنُ اللّهِ —এর ব্যাখ্যায় উপরোক্ত ব্যাখ্যা করেছেন, তাঁদের কাছে এ আয়াতাংশে কিছু শব্দ উহ্য রয়েছে, যেহেতু বাক্যের প্রকাশভঙ্গিতে বাহ্যত এটাই বোঝা যায় এবং তাঁদের ব্যাখ্যা মতে সম্পূর্ণ আয়াতের অর্থ হবে ঃ তুমি চারটি পাখী নাও, তাদেরকে তোমার পোষ মানাও। পরে তাদেরকে টুকরা টুকরা কর। এরপর তাদের প্রতিটি অংগ বিভিন্ন পাহাড়—পর্বতে বিক্ষিপ্তভাবে ছড়িয়ে দাও।

জাবার কোন কোন সময় ত্রু বর্ণে পেশ দিয়ে পড়লে আসক্তি, বশীভূত অর্থ বোঝানো সত্ত্বেও টুক্রা বুক্রা করে ফেলার অর্থও বোঝায়। যেমন বিখ্যাত কবি তাওবাহ ইবৃন হামীর বলেন ঃ فَلَمَّا جَذَبْتُ الْحَبْلُ اَطَتْ نَسُوْعُهُ \* بِإَطْرَافِ عِيْدَانِ شَدَيْدُ اَسُورُهُا فَأَدْنَتُ لِي الْأَسْبَابُ حَتَّى بَلَغْتُهَا \* بِنَهْضِيْ وَقَدْ كَادَ ارْتِقَائِيْ يَصُورُهُا ـ

অর্থ ঃ কবি বলেন, তারপর যখন আমি রশিটি (প্রেমিকা ) – কে আকর্ষণ করলাম বা নিজের দিকে টেনে নিলাম, তখন রশিটির অবয়ব বা অস্তিত্ব যেন আমাকে জড়িয়ে ধরল, তাও আবার শক্ত কাঠ (মূল্যবান ধাতু) দ্বারা নির্মিত চুড়িসমূহের পার্শ্বস্থ কাটাগুলো সহকারে। তবে এতে করে আমার সুযোগই নিকটবর্তী হয়ে গেল এবং আমার গাত্রোভোলনের সাথে সাথে আমি তার সামিধ্যে এসে গেলাম। কিন্তু আমার এ উত্তোলন যেন তাকে টুকরো টুকরো করে দিচ্ছে। অর্থাৎ সে আমার শক্ত হাতের স্পর্শ অনুভব করল। এ কবিতায় উল্লিখিত يَصُورُهَا ন্ত্র অর্থ يُقَطِّعُهَا অর্থাৎ আমার উত্তোলন যেন তাকে টুকরো টুকরো করে দেবে। তবে صور শব্দটির অর্থ যদি টুকরো হয়ে যাওয়া নেয়া হয়, তাহলে এ আয়াতাংশ সংঘটিত হয়েছে বলে মেনে নিতে হবে खर्था९ বাক্যের تَاخِيْرُ अरपिंठ হয়েছে বলে মেনে নিতে হবে खर्था९ वाक्यात সামনের অংশ পিছনে এবং পিছনের অংশ সামনে উল্লিখিত হয়েছে বলে ধরে নিতে হবে। তখন এ আয়াতের ব্যাখ্যা হবে এরূপ ঃ তুমি চারটে পাখীকে নিজের দিকে ধাবিত কর। তারপর এগুলোকে টুকরা সাথে সম্পৃক্ত হবে না। কৃফার কোন কোন কিরাআত বিশেষজ্ঞ এভাবে পাঠ করেছেন। পুনরায় মধ্যস্থিত ص –এর মধ্যে যের দিয়ে পাঠ করলেও তার অর্থ হবে এগুলো টুকরো টুকরো করं। তবে কৃফার অন্য একদল ব্যাকরণবিদ মনে করেন যে, فَصُرُهُنَّ الْيَكَ किश्वा فَصِرْهُنَّ الْيَكَ कर्शन 🗠 –তে পেশ কিংবা যের দিয়ে পড়া আরবী ভাষায় সুপরিচিত নয়। আবার তাঁরা মনে করেন, যদিও কেউ কেউ তা ব্যবহার করেন এরপরও অর্থাৎ 🗢 –এ পেশ অথবা যের দিয়ে পড়লে উভয় ক্ষেত্রেই একই অর্থ বুঝা যায়। জার এ উভয় প্রকার পঠনের অর্থ হবে থিএটি অর্থাৎ ঝুঁকানো। তারা আরো বলেন, ত – এর মধ্যে যের দিয়ে পাঠ করা হুযায়ল ও সুলায়ম গোত্রের পঠন রীতিতে পাওয়া যায়। বনূ সুলায়মের কোন এক ব্যক্তি সম্বন্ধে তার কবিতাটি উল্লেখ করা যায়। যেমন কবি বলেছেন ঃ

وَفَرْعٍ يَصِيْرُ الْجِيْدَ وَحَفَّ كَأَنَّهُ \* عَلَى اللَّيْتِ قِنْوَانُ الْكُرُومُ الدَّوَالِحِ

فَمْرُونَ পড়্য়াদের জন্যও এটাকে টুকরা টুকরা করার অর্থে ব্যবহার করার কোন কারণ খুঁজে পাছেন أا أَصَرُونَ কে যের দিয়ে পড়েছেন, তারা এটাকে مقلب বলে ধরে নিছেন, অর্থাৎ পূর্বের ক্ষর পরে এবং পরের অক্ষর পূর্বে ব্যবহাত হয়েছে বলে অনুমান করছেন। অর্থাৎ এখানে لامكلمه – কে صلى – এর স্থলে, তদুপ عين كلمه – এর স্থলে, তদুপ عين كلمه – এর স্থলে ব্যবহার করা হয়েছে। তাহলে এ কর্মাটি مرى مَرْيُسُرُيُسُرُيُ শদ সমষ্টি থেকে গৃহীত হয়েছে বলে মনে করতে হবে। অন্য কথায়, مسير কর্মাটি مسير কর্মাটি مسير কর্মার পানে পান করার পর পান করা বন্ধ করে দিয়ে পুনরায় পানি পান করেলে আরবরা বলে থাকেন একবার পানি পান করার পর পান করা বন্ধ করে বিরতির পর পানি পান করে থাকে। এরূপ প্রচলিত পঠনের উপর ভিত্তি করে জনৈক কবি বলেছেন ঃ

صَرَتُ نَظْرَةً ، لَوْ صَادَقَتْ جَوْزُ دَارِعٍ - غَدَا وَالْعَوَاصِيْ مِنْ دَمِ الْجَوْفِ تَتْعُرُ هماهانده همان هم محاماته محاماته همان محاماته همان محام محام المحام الم

> يَقُوْلُونَ إِنَّ الشَّامَ يَقْتُلُ اَهْلَهُ \* فَمَنْ لِي اِذَا لَمْ اَتِهِ بِخُلُودِ !! تَعَرَّبُ اَبَائِي فَهَلاَّ صَرَاهُمْ \* مِنَ الْمَوْتِ اَنْ لَمْ يَذْهَبُوا وَجُنُودِيْ !!

এ কবিতায় مَرَاهُمُ – এর অর্থ ( قَطَّعَهُمُ ) অর্থাৎ তাদেরকে টুকরা টুকরা করা করা। বসরার ব্যাকরণবিদগণ বলেন, فَصُرْهُنُ কিংবা فَصُرْهُنُ অর্থাৎ — কে পেশ কিংবা যের দিয়ে পড়া হোক জা কেন, উভয় ক্ষেত্রে অর্থ হবে টুক্রা টুক্রা করা। তারা আরো বলেন, "এখানে দুটো পাঠ পদ্ধতিই প্রচলিত রয়েছে। একটি صَارَبَصَنُورُ এবং অন্যটি صَارَبَصِيْرُ – তাদের এ বক্তব্যের সমর্থনে প্রমাণ হিসাবে তাওবাহ ইব্ন হামীরের উপরোল্লিখিত কবিতাটি পেশ করেছেন। আর নিচেও মুআল্লা ইব্ন জামাল আবদী নামক কবির কবিতা উল্লেখ করেছেন। যেমন তিনি বলেন ঃ

ه وَجَاءَ تُ خَلِعَةً دُهُسَّ صَفَايًا \* يَصُورُعُنُوْقَهَا اَحُوٰى زَنْيُمُ -

এ কবিতায় উল্লিখিত يَصُورَ – এর অর্থ يَفُرَقَ অর্থাৎ টুক্রা টুক্রা অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। তারা আবার فَطَالَتِ الشَّمَ، مِنْهَا وَهُمَى , নামক মহিলা কবির একটি কবিতাও উল্লেখ করে থাকে। যেমন, فَعَسَاءُ নামক মহিলা কবির একটি কবিতাও উল্লেখ করে থাকে। যেমন, خَسَاءُ আরা এমন সব পাহাড়ের কথা বলা হয়েছে, যেগুলো ফেটে যায় ও অন্যদের থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে পড়ে। পুনরায় আবু যুওয়ায়বের কবিতাও এ প্রসঙ্গে উল্লেখযোগ্য। فَانَعُ وَسَدُ فُرُجُهِ \* غَيْرُضُوار وَافِيَانُ وَأَجْدَعُ صَرُتُ صَرَتُ مَا مَاللَمُ مَا اللهُ اللهُ

षिकञ्जू তाরा षात्रवरात थरक श्वरत مَرُنَابِهِ الْكُكُمَ वाक्रिगित र्षाय فَصَّلْنَابِهِ الْحُكُمَ वाक्रिगित र्षाय مَرُنَابِهِ الْكُكُمَ अधिकञ्जू जाता षात्रवरात के के के विकास के के विकास के कि कार्य فَصَّلْنَابِهِ الْحُكُمَ वाक्रिगित र्षाय के वाक्रिगित के विकास के

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, এ সম্পর্কে আমরা বসরাবাসীদের অভিমত পেশ করেছি। তারা বলেছেন যে, অত্র বাক্যাংশে উল্লিখিত غُصُرُهُنَّ اللَّهُ শব্দে অবস্থিত ص অক্ষরটিকে পেশ ও

যের দিয়ে পডলে উভয় ক্ষেত্রেই অর্থ একই হবে। আর এদুটো যদিও স্বতন্ত্র পরিভাষা হিসাবে গণ্য। কিন্তু এখানে এদুটো পরিভাষায়ই অর্থ হবে فَقَطِّعُهُنَّ অর্থাৎ এরপর তুমি এগুলোকে খন্ড-বিখন্ড করে দাও। فَخُذُ अमिकछु اللَّيك अमिकछु اللَّهُ وَمَا وَهُمَا وَمَعَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ শব্দটির আর্ফ হিসাবে গণ্য। উপরোক্ত অভিমতটি কৃফাবাসী ব্যাকরণবিদদের অভিমত থেকে উত্তম বলে প্রমাণিত। কেননা, তারা এখানে 🊣 শব্দের অর্থ 'কেটে ফেল' নেয়ার ব্যাপারে কোনরূপ যুক্তি আছে বলে স্বীকার করেন না। হাঁা, যদি এটাকে مقلب বলে ধরা হয়, তাহলে তার এরূপ অর্থ হতে পারে। এব্যাপারে আমরা পূর্বেও বিশদ বর্ণনা কুরেছি এবং প্রমাণ করেছি যে, ব্যাখ্যাকারীরা এতে অভিন মত পোষণ করেছেন। তাঁরা বলেছেন যে, ক্রিক্ট –কে পেশ দিয়ে পড়া হোক অথবা যের দিয়ে পড়া হোক কোন অবস্থায়ই مَرُهُنُ শব্দটি বিচ্ছিন্ন করে ফেলা অথবা একটাকে অন্যটার সাথে মিলিত করা– এ দুটো অর্থের কোন একটির বহির্ভূত নয়। সুতরাং صُرُهُنُ – এর মধ্যে পেশ দিয়ে পড়া কিংবা যের দিয়ে পড়ার কোন একটির প্রতি অধিক শুরুত্ব আরোপ না করা এবং এ দুটো পাঠরীতির মধ্যে অর্থের দিক দিয়ে কোনরূপ বিভিন্নতার পক্ষে রায় না দেয়ার এ ব্যাপারে বসরার ব্যাকরণবিদদের অভিমত অধিক শুদ্ধ এবং কৃফাবাসীদের অভিমত ভ্রান্ত বলে প্রমাণিত। কৃফাবাসী ব্যাকরণবিদরা যদি صُرُّهُنُ अन्मिण्ड অর্থ فَطِّعْهُنَّ –এর অর্থে ব্যাখ্যা করত, এ নীতির উপর যে, প্রকৃতপক্ষে কথাটি ছিল قلب –এরপর فَأَصْرِهِنَّ –এরপর ক্র ্পরিবর্তন করার নীতি অনুসরণ করে বলা হয়েছে فُصِرْهُنُ অথাৎ ص – কে যের দেয়া হয়েছে কেননা এর স্থলে এর ত্র অক্ষরকে ৬ –এর স্থলে এবং ৬–কে صاع স্থলে পরিবর্তন করা হয়েছে, তাহলে فَأَصُرهُنَّ তাঁরা তাদের পরিভাষা সম্পর্কে পরিপক্ক পরিচয় লাভ ও তাদের পরিভাষার বাক্যগুলো ব্যবহার করার রীতিনীতি সম্পর্কে পূর্ণ জ্ঞান অর্জনকারী সত্ত্বেও তারা এদুটো পাঠরীতির অর্থের বিভিন্নতায় আশ্রয় নেয়াটা ও যে কোন একটির আশ্রয় না নেয়া নিঃসন্দেহে সমীচীন মনে করত। আর এ দুটো পঠন পদ্ধতি হচ্ছে 👝 -কে যের দিয়ে পাঠ করা কিংবা 🔑 -কে পেশ দিয়ে পাঠ করা। সমীচীন মনে না করার কারণ হচ্ছে, याता فَصُرُهُنَّ – هُ مُ مُ مُ اللهِ عَلَى اللهِ व्याता مَن مُ مَن مُ مَن مُ مَن مُ مَن مُ مَا مُ عَاصر هِنَّ याता م –কে পেশ দিয়ে পড়া কখনও সঙ্গত বলে মনে করতে পারে না। অথচ তারা তাদের পাঠরীতির বিভিন্নতা সত্ত্বেও যে কোন পঠন পদ্ধতির পরিপ্রেক্ষিতে একই অর্থ ধরে নিয়েছেন।

উপরোক্ত বর্ণনাটি নিম্নবর্ণিত অভিমতটি ভ্রান্ত বলে প্রমাণিত করার জন্যে প্রকৃষ্টতর মাধ্যম। অভিমতটি হচ্ছে مِسْرُهُنِّ –কে যের দিয়ে পড়া হয়েছে এবং তার অর্থ নেয়া হয়েছে খড–বিখড করা। কেননা, এ শব্দকে معلَّوب মনে করা হয়েছে। প্রকৃতপক্ষে ছিল معلَّوب এটাকে معلَّوب বা পরিবর্তনের নীতির আশ্রয় নিয়ে করা হয়েছে مَارَيَصِيْرُ –। অধিকন্তু উপরোক্ত বর্ণনাটি নিম্নবর্ণিত অভিমতটির সমর্থনকারীদেরও অক্ততা প্রমাণ করছে। অভিমতটি হচ্ছে مَارَيَصُوْرُ এবং مَارَيَصِيْرُ আরবী ভাষায় খড–বিখড করার অর্থে ব্যবহৃত হওয়া স্পরিচিত নয়।

ইমাম আবু জা ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত শব্দ তিন্দ্র অর্থ তিন্দুর ( অর্থাৎ এরপর তুমি এদেরকে খন্ড-বিখন্ড কর) বলে যেসব মনীষী অভিমত পেশ করেছেন, তাদের দলীল নিম্নরপ ঃ

৫৯৯৩. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত فَصُرُهُنَّ –এর িব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেন, এ শব্দটি নাবাতিয়া ভাষার অন্তর্ভুক্ত, যার অর্থ হচ্ছে, فَشَيْقِقْهُنَّ ( অর্থাৎ এরপর ্রিদেরকে টুক্রা টুক্রা করো )।

কৈ ১৪. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আর্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ فَخُذُ آرَبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এ আয়াতটির তাফসীর হচ্ছেঃ যেমন আমাদের মধ্যে কেউ ক্লাউকে লক্ষ্য করে বলে থাকে, এগুলোকে টুক্রা টুক্রা কর। তারপর এগুলোকে চারটি তাগে তাগ কর এবং একে চার অংশ করে এখানে—সেখানে বিভিন্ন জায়গায় বিক্ষিপ্ত কর। এরপর এদেরকে কাছে আহ্বান কর, এগুলো তোমার কাছে জীবিত হয়ে ছুটে চলে আস্বে।

ি ৫৯৯৫. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস রো.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, অত্র আয়াতে উল্লিখিত فَصُرُهُنَّ ضَعُمُنَّ বাক্যাংশের অর্থ হচ্ছে, فَصِّعُهُنَّ ( অর্থাৎ তুমি এদেরকে টুক্রা টুক্রা কর )।

৫৯৯৬. আবৃ মালিক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত فَصَرْهُنَّ الْلِكَ সম্পর্কে রলেন, এর অর্থ হচ্ছে এদেরকে টুক্রা টুক্রা করে কাট।

৫৯৯৭. আবৃ মালিক (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণিত হয়েছে।

ে ৫৯৯৮. সাঈদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, একটি পাখীর মাথা, অন্যটির পাখা এবং অপর একটি পাখীর পাখা অন্যটির মাথার সাথে সংমিশ্রণ কর।

৫৯৯৯. ইকরামা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ فَصُرُهُنَّ الْلِكُ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এ শব্দটি নাবাতিয়া ভাষার অন্তর্গত। এর অর্থ হচ্ছে, পাখীগুলোকে টুক্রা টুক্রা কর।

৬০০০. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াতাংশ فَصُرُهُنَّالَيْكَ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এটার অর্থ হচ্ছে, قطعهن ( অর্থাৎ এগুলোকে টুক্রা টুকরা কর্ )।

৬০০**১.** মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি غَصَرُهُنَّ الْلِكُ আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এদের পশম ও গোশত আলাদা করে ফেল। তারপর পুন্রায় এদের গোশত পশমের সাথে একত্রিত কর।

৬০০২. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَصَرُهُنَّ الْلِكُ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এদের গোশত ও পশম ছিন্নভিন্ন করে ফেল।

৬০০৩. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَصُرُهُنَّالِيُكُ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর নবীকে আদেশ দিয়েছেন চারটি পাখী ধরার জন্যে। এরপর এদেরকে যবেহ করে এদের গোশতের সাথে পশম ও রক্তকে একত্রিত করার জন্যে।

৬০০৪. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَصُرُهُنَّالِيكُ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এটার অর্থ বচ্ছে এদেরকে ছিন্নভিন্ন করে ফেল। তিনি এরপর আরো বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা স্বীয় নবী (আ.)–কে আদেশ দিলেন, তিনি যেন একটির রক্তের সাথে অন্যটির রক্ত এবং একটির পাথার সাথে অন্যটির পাথা সংমিশ্রণ করেন। তারপর প্রত্যেকটির অংশ একেকটি পাহাড়ে রেখে দেন।

৬০০৫. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَصُرُهُنَّ الْلِكَ –এর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, فَمُرَّهُنَّ الْلِكَ –এর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, এতা প্রথাৎ তারপর এগুলোকে ছিন্নভিন্ন কর। তিনি আরো বলেন, এটা নাবাতিয়া ভাষা অন্তর্ভুক্ত এবং مدى মূল শব্দ থেকে নিম্পন্ন। এর অর্থ হচ্ছে ছিন্নভিন্ন করা।

৬০০৬. সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, غَصُرُهُنَ إِلَيْكَ –এর অর্থ হচ্ছে تُطَعِبُنَ (অর্থাৎ টুক্রা টুক্রা কর)।

৬০০৭. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَصُرُهُنَّالِيْك –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, এগুলোকে টুক্রা টুক্রা ও ছিন্নভিন্ন কর।

৬০০৮. ইব্ন ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَصُرُهُنَّ الْلِكَ –এর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে قَطِّعُهُنَّ (অর্থাৎ এদেরকে টুক্রা টুক্রা কর।) আরবী ভাষায় صود শব্দটি কর্তন করার অর্থে ব্যবহৃত হয়।

মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, অত্র আয়াতাংশের তাফসীর বর্ণনা করতে গিয়ে আমরা যে সব উক্তি পেশ করলাম, এতে فَصُرُهُنَّ الْلِيَّ – এর অর্থ যে অর্থাৎ এগুলাকে টুক্রা টুক্রা করে ফেল। এ বিষয়টি সুস্পটভাবে প্রমাণিত হয়েছে এবং যাঁরা এ অর্থের বিরোধিতা করেছেন, তাঁদের অভিমতও ভ্রান্ত বলে প্রতিভাত হয়েছে। এ সত্যটি উদ্ভাসিত হবার পর আমরা বল্তে পারি যে, তাঁদের অভিমতও ভ্রান্ত বলে প্রতিভাত হয়েছে। এ সত্যটি উদ্ভাসিত হবার পর আমরা বল্তে পারি যে, অক্ষরকে পেশ কিংবা যের দিয়ে পড়ার মধ্যে কোন প্রকার পার্থক্য নেই। এ দু'টি প্রসিদ্ধ পাঠ পদ্ধতির অর্থ একই রূপ দাঁড়ায়। তবে আমাদের কাছে অক্ষরকে পেশ দিয়ে পড়ার পাঠরীতি অধিকতর গ্রহণীয়। কেননা, এই পদ্ধতি আরবদের কাছে অধিক প্রসিদ্ধ ও অধিক ব্যবহৃত, এতে সন্দেহের কোন অবকাশ নেই।

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) আরো বলেন, কিছু সংখ্যক ব্যাখ্যাকারীর কাছে مَمْرُهُنُ الْلِكُ আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে "اَوْتِقْ هُنَّ الْلِكُ ( অর্থাৎ তুমি এগুলোকে সুদৃঢ়ভাবে ধর )। যাঁরা এরূপ অভিমত পেশ করেছেন, তাঁদের দলীল নিম্নরূপ ঃ

৬০০৯. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَصُرُهُنَّ الْلِيَكُ আয়াতাংশে উল্লিখিত مَرُهُنَّ সম্পর্কে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে الْفَرْقَةُ لَهُنَّ ( অর্থাৎ এগুলোকে তুমি শক্তভাবে ধারণ কর )।

৬০১০. আতা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতে উল্লিখিত فَصُرُهُنَّ الِّلِكَ সহন্ধে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে أَضُمُهُنَّ الِّلِكَ ( অর্থাৎ এগুলোকে তোমার কাছে মিলিয়ে নিয়ে নাও)।

৬০১১. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, اجْمَعْهُنَّ –এর অর্থ হচ্ছে الْجَمَعْهُنَّ ( অর্থাৎ এগুলোকে তোমার কাছে একত্রিত করে নাও )।

षाक्वार् তা'षानात नानी के ثُمَّ اَجْعَلُ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُرْءًا ثُمَّ اَدْعَهُنَّ يَا تَبِنَكَ سَعْيًا काक्वार् ठा'षानात नानी के एक धर्म पक धर्म पक धर्म पक धर्म पक धर्म पक धर्म प्राप्त का प्राप्त का धर्म प्त का धर्म प्राप्त का धर्म प्राप्त का धर्म प्राप्त का धर्म प्राप्त का धर्म का धर्म प्राप्त का धर्म का धर्म का धर्म प्राप्त का धर्म का ध्र का ध्रम का धर्म का ध्रम

#### এর ব্যাখ্যাঃ

আলোচ্য আয়াতাংশের ব্যাখ্যা সম্পর্কে তাফসীরকারগণ একাধিক মত পোষণ করেন। তাঁদের কেউ কেউ বলেন, এ আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে, পৃথিবীর প্রতিটি চতুর্থাংশে পাখীগুলোর এক একটি অংশ স্থাপন করে।

#### যারা এ মত পোষণ করেনঃ

৬০১২. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, পুথিবীকে চার অংশে বিভক্ত করে প্রতিটি অংশে পাখীগুলোর এক–চতুর্থাংশ রেখে দাও। এরপর সবগুলো অংশকে নিজের কাছে আহবান কর, তাতে এরা তোমার কাছে দৌড়ে আসবে।

৬০১৩. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) থেকে অপর সূত্রে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, যখন তিনি এগুলোকে বশীভূত করলেন ও যবেহ করলেন, তখন আল্লাহ্ তা'আলা স্বীয় নবী (আ.)–কে আদেশ দিলেন, তাদের এক এক অংশ এক এক পাহাড়ে রেখে দাও।

৬০১৪. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আল্লাহ্ পাকের তরফ থেকে তাঁর নবী (আ.)—কে আদেশ করা হলো তিনি যেন চারটে পাখী বেছে নেন। এরপর এদেরকে যবেহ করেন, তারপর এদের গোশত, পশম ও রক্তকে মিপ্রিত করেন, এরপর চারটে পাহাড়ে এদের অংশগুলোকে রেখে দেন। পুনরায় আমাদের কাছে বর্ণনা করা হয়েছে যে, তিনি এদের পাখার কাছে দাঁড়িয়ে এদের মাথাগুলো হস্তে ধারণ করেন, তখন একটি হাড়ের টুক্রা অন্যটি হাড়ের টুক্রার কাছে যেতে লাগল। অনুরূপভাবে একটি পশম অন্যটি পশমের কাছে মিশে গেল। এমনকি প্রতিটি অংশ অন্য অংশের প্রতি ধাবমান হলো। আর এ ঘটনাটি ঘটেছিল খোদ ইব্রাহীম খলীলুল্লাহ্ (আ.)—এর একেবারে চোখের সামনে। এরপর তিনি এদেরকে কাছে আহ্বান করলেন, তখন এরা নিজ নিজ পায়ের উপর তর করে তাঁর দিকে ছুটি চলল। প্রত্যেকটি পাখী স্বীয় মাথার সাথে মিলিত হতে লাগল। প্রকৃতপক্ষে এটা ছিল একটি উপমা। ইব্বাহীম (আ.)—কে আল্লাহ্ তা'আলা এটা দান করে বলেছিলেন, এ পাখীগুলোকে যেভাবে এ চারটে পাহাড় থেকে এনে একত্রিত করে জীবিত করা হয়েছে, অনুরূপভাবে আল্লাহ্ তা'আলা সারা পৃথিবী থেকে কিয়ামতের দিন মানব জাতিকে একত্রিত করবেন।

৬০১৫. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, হযরত ইব্রাহীম (আ.) পাখীগুলোকে যবেহ করলেন, এদেরকে টুকরা টুকরা করলেন, এরপর এদের গোশত, পশম ইত্যাদিকে একত্রিত করলেন। তৎপর এগুলোকে চার অংশে বিভক্ত করলেন এবং প্রত্যেকটি পাহাড়ে এক একটি টুকরা রেখে দেন। এরপর প্রতিটি হাড়, পশম ও টুকরা যথাক্রমে অন্য হাড়, পশম ও টুকরার সাথে মিলিত হতে লাগল। আর এ ঘটনাটি খলীলুল্লাহ্ ইব্রাহীম (আ.)—এর চোখের সামনে ঘটতে লাগল।

তারপর হযরত ইব্রাহীম (আ.) এদেরকে স্বীয় দিকে আহবান করলেন অমনি এরা দ্রুত পদে তাঁর প্রতি অগ্রসর হলো। তিনি আরো বলেন, এমনকি এরা পায়ের উপর ভর দিয়ে দ্রুতগতিতে এসেছিল। আর এটা ছিল একটা দৃষ্টান্ত। ইব্রাহীম (আ.)—কে আল্লাহ্ তা'আলা তা দেখিয়েছিলেন এবং বলেছিলেন, যেমনিভাবে আমি এ চারটে পাখীকে জীবিত করেছি, ঠিক এভাবেই আমি মানব জাতিকে পৃথিবীর বিভিন্ন অঞ্চল থেকে এনে একত্রিত করে জীবিত করব।

সুরা বাকারা ঃ ২৬০

৬০১৬. ইবৃন ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি কিছু সংখ্যক বিশেষজ্ঞ থেকে বর্ণনা করেন। আহুলি কিতাবরা নিম্নরূপ বর্ণনা করে থাকেন যে, একদিন হযরত ইব্রাহীম (আ.) চারটি পাখী হস্তে ধারণ করেন। তারপর তিনি প্রত্যেকটি পাখীকে চার ভাগে বিভক্ত করেন। চারটি পাহাড়ের দিকে অগ্রসর হন এবং প্রত্যেকটি পাহাড়ে প্রত্যেকটি পাখীর অংশ রাখেন। তাতে প্রত্যেকটি পাহাড়ে ময়ুরের এক-চতুর্থাংশ, মোরগের এক-চতুর্থাংশ, কাকের এক-চতুর্থাংশ ও কবুতরের এক-চতুর্থাংশ রাখা হলো। এরপর তিনি এদেরকে বললেন, তোমরা পূর্বে যেরূপ ছিলে আল্লাহ্র হুকুমে অনুরূপ হয়ে যাও। ফলে প্রত্যেকটি এক-চতুর্থাংশ অন্য এক চতুর্থাংশের দিকে অগ্রসর হতে লাগল এবং এসবগুলোই একত্রিত হয়ে গেল। প্রত্যেকটি পাখীই টুকরা করার পূর্বের ন্যায় আকার ধারণ করল। এরপর এরা দ্রুতপদে তাঁর দিকে ধাবিত হলো। এ ঘটনাটি আল্লাহ্ তা'আলা এখানে উল্লেখ করেছেন। তখন ইবরাহীম (আ.) – কে বলা হলো, হে ইব্রাহীম (আ.) ! এভাবে আল্লাহ্ তা'আলা বান্দাদেরকে একত্রিত করবেন এবং পৃথিবীর বিভিন্ন কোন্ থেকে পূর্ব, পশ্চিম, উত্তর ও দক্ষিণ থেকে এনে মৃত্যুর পর পুনরুখানের জন্যে মৃতদেরকে জীবিত করবেন। এভাবে আল্লাহ্ তা'আলা স্বীয় কুদরতের মাধ্যমে মৃতদেরকে জীবিত করার নম্না হ্যরত ইব্রাহীম (আ.)–কে দেখালেন। নমরূদের মিথ্যা ও অসত্য বাণীর কোনরূপ প্রতিক্রিয়া ইব্রাহীম (আ.)-এর মধ্যে প্রতিভাত হয়নি।

نُمُّ اَجْعَلُ عَلَى كُلُ جَبَلِ مِنْهُنَّ शर्क वर्गिछ। जिनि आल्लार् शारकत वानीः تُمُّ اَجْعَلُ عَلَى كُلُ جَبَلِ مِنْهُنَّ وَرُجُّا – এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) একটি ময়ূর, একটি কবুর্তর একটি কাক ও একটি মোরগ হাতে নিলেন। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে নির্দেশ দেন, এদেরকে আলাদা কর। প্রত্যেকটির মাথা অন্যটির মাথা, প্রত্যেকটির পাখা অন্যটির পাখা এবং প্রত্যেকটির পা অন্যটির পায়ের সাথে সংমিশ্রণ কর। এরপর এগুলোকে টুক্রা টুক্রা কর এবং পাহাড়ের উপর এগুলোকে এক–চতুর্থাংশ করে ছড়িয়ে দাও। এরপর ইব্রাহীম (আ.) এদেরকে নিজের দিকে আহ্বান করলেন। তাৎক্ষণিকভাবে এদের সব কয়টিই ইব্রাহীম (আ.)-এর খিদমতে আগম্ন করল। তারপর আল্লাহ্ তা আলা ইব্রাহীম (আ.) – কে বললেন, যেমন করে তুমি এদেরকে আহবান করেছ, এরা তোমার ডাকে সাড়া দিয়েছে এবং যেমন করে এরা জীবিত হয়েছে, এরপর তুমি এদেরকে একত্রিত করেছ, তেমনি করেই আমি সব মৃতকে একত্রিত ও জীবিত করব।

অন্য তাফসীরকারগণ বলেন, আলোচ্য আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে ইব্রাহীম (আ.) যে সব পাহাড়ে পাখী ও হিংস্ত পশুগুলোকে মৃত জানোয়ারের গোশত থেতে দেখলেন, এদের প্রত্যেকটিতে পাখীগুলোর টুকরা টুকরা অংশ রেখে দিতে আল্লাহ্ তা'আলা আদেশ করেন। তখন ইব্রাহীম (আ.) আল্লাহ্ তা'আলাকে বললেন, তিনি যেন এ মৃত পাখীগুলো এবং অন্যান্য মৃতদেরকে কেমন করে জীবিত করবেন, তা প্রত্যক্ষভাবেইব্রাহীম(আ.) – কে দেখান। তারা আরো বলেন, তথায় পাহাড়ের সংখ্যা ছিল সাতটি মাত্র।

## যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬০১৮. ইব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যখন ইব্রাহীম (আ.) বিভিন্ন হিংস্র পশু-পাখী কর্তৃক মৃত জানোয়ারের গোশত ভক্ষণ করতে দেখে যা কিছু বলার ছিল বললেন এবং তার নিকটবর্তী হলেন ও যা কিছু প্রশ্ন করার ছিল তাঁর প্রতিপালককে প্রশ্ন করলেন, তখন আল্লাহ্ তা'আলা

বললেন, তুমি চারটি পাখী গ্রহণ কর। ইব্ন জুরাইজ (র.) আরো বলেন, তারপর ইব্রাহীম (আ.) এদেরকে যবেহ করলেন ও এগুলোর রক্ত, গোশত এবং পশম একত্রিত করলেন। আল্লাহ্ তা'আলা জাদেশ দিলেন, পাহাড়ের যে সব জায়গায় তুমি হিংস্ত পাখী ও জন্তুদের চলে যেতে দেখেছ, তথায় যুবেহকৃত পাখীগুলোর প্রত্যেকটি টুকরা বিক্ষিপ্তভাবে ছড়িয়ে দাও। ইব্ন জুরাইজ (র.) আরো বলেন, ইবুরাহীম(আ.) পাখীদের সাতটি করে টুকরা করলেন এবং এদের মাথা নিজের কাছে সংরক্ষণ করলেন। এরপর এদেরকে আল্লাহ্র আদেশের কথা শ্রবণ করিয়ে কাছে আহবান করলেন এবং লক্ষ্য করতে লাগলেন, কেমন করে রক্তের প্রতিটি ফোঁটা অন্য ফোঁটার সাথে বিভিন্ন পাহাড়ের চূড়া থেকে এসে মিলিত হচ্ছিল, প্রতিটি পশম অন্য পশমের সাথে মিলিত হচ্ছিল। অনুরূপভাবে প্রতিটি টুকরা ও হাড় কেমন করে অন্য টুকরা ও হাড়ের সাথে মিলিত হতে ছিল। এমনকি এদের শরীরের প্রতিটি অংশ অন্য অংশের সাথে কেমন করে শূন্যে মিলিত হচ্ছিল। এরপর এগুলো দুত এগিয়ে আসছিল এবং এগুলোকে এসে এদের মাথার সাথে মিলে যেতেও তিনি দেখলেন।

فَخُذُ ٱزْبَعَةً مَنَ الطَّيْرِ فَصُرُهُ نُ الْكِكُ ثُمَّ الْكِكُ ثُمَّ الْعَلِيكِ مُنَ الْفَكِ مُنَ الْمَلْ (त:) (शंक वर्षिण। जिन खब आयाजार्थ وَخُذُ ٱزْبَعَةً مَنَ الطَّيْرِ فَصُرُهُ نُ الْكِكُ ثُمَّ الْعَلِيكِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْ وَجُعَلُ الْخُ – এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা নির্দেশ দিলেন, তুমি চারটি পাখী গ্রহণ কর, এদেরকে বশীভূত কর, এরপর এদেরকে সাতটি পাহাড়ে ছড়িয়ে দাও। এরপর এদের মধ্য থেকে প্রতিটি অংশ প্রতিটি পাহাড়ে রাখ। পরে তাদেরকে নিজের দিকে আহবান কর, দেখতে পাবে যে, এরা দ্রুতপদে তোমার কাছে এগিয়ে আসছে। এরপর ইব্রাহীম (আ.) চারটি পাখী নিলেন, এদের অঙ্গ–প্রত্যঙ্গ টুকরা টুকরা করলেন, এমনকি কোন একটি অঙ্গকে অন্য অঙ্গের সাথে জড়িত রাখলেন না। এরপর একটির মাথা অন্যটির পায়ের সাথে, একটির বুক অন্যটির পাখার সাথে রাখেন। পুনরায় এদেরকে সাতটি পাহাড়ে বন্টন করে রেখে দেন। এরপর এদেরকে নিজের দিকে ডাকলেন। ফলে, এদের প্রত্যেকটি অংগ খন্য একটি অংগের দিকে উড়ে গেল। তারপর সবগুলো অংগই তাঁর দিকে উড়ে এলো।

কেউ কেউ বলেন, বরং আল্লাহ্ তা'আলা হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) – কে আদেশ প্রদান করেছিলেন, তিনি যেন এগুলোকে প্রত্যেক পাহাড়ের উপর রেখে দেন। এ মতের সমর্থনে বর্ণনা ঃ

७०२०. मूजारिम (त्र.) (थरक वर्गिछ। जिनि जायाजाश्म أَنَّهُ عَلَي كُلُ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزُءً وهم الله ব্যাখ্যায় বলেন, তারপর আপনি এগুলোকে প্রত্যেকটি পাহাড়ের উপর বিক্ষিপ্তভাবে রেখে দিন। এগুলো ষ্মাপনার দিকে ধেয়ে আসবে। এভাবেই আল্লাহ্ তা আলা মৃতদের জীবিত করবেন।

৬০২১. মূজাহিদ (র.) থেকে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, তারপর এদেরকে টুকরা টুকরা করে প্রতিটি টুকরা পাহাড়ে রেখে দাও। পরে এদেরকে নিজের দিকে আহবান কর, এরা তোমার আহবানে তোমার দিকে ধেয়ে আসবে। অনুরূপভাবে আল্লাহ্ তা'আলা মৃতদের জীবিত করবেন। একটি দৃষ্টান্ত হিসাবে ঘটনাটি আল্লাহ্ তা'আলা হযরত ইব্রাহীম (আ.)–কে দেখিয়ে দেন।

বলেন, তারপর আপনি এগুলোকে টুকরা টুকরা করে প্রতিটি পাহাড়ের উপর বিক্ষিপ্তভাবে ছড়িয়ে দিন। তারপর এদেরকে নিজের কাছে ডাকুন এবং বলুন, আল্লাহ্র হুকুমে তোমরা চলে এসো। এমনিভাবেই আল্লাহ্ তা'আলা মৃতদেরকে জীবিত করবেন। এ ঘটনাটি একটি দৃষ্টান্ত। আল্লাহ্ তা'আলা তা হযরত ইব্রাহীম(আ.)–কে দেখিয়ে দেন।

৬০২৩. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি بُمُ اَجْبَلُ مِنْهُنَ جُرُء আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা হযরত ইব্রাহীম (আ.)—কৈ আদেশ করলেন, তিনি যেন এদের পা, মাথা ও পাখার মধ্যে সংমিশ্রণ করেন, তারপর প্রত্যেক পাহাড়ে যেন এদের মাত্র একটি করে টুকরা রেখে দেন।

২০২৪. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি بُمُ عَنَى كُلُ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزُءً –এর ব্যাখ্যায় বলেন, প্রথমত হযরত ইব্রাহীম (আ.) এদের পা ও পাখার সংমিশ্রণ ঘটালেন। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, প্রত্যেক পাহাড়ে এদের একটি করে টুক্রা রেখে দাও।

ইমাম তাবারী (র.) বলেন আলোচ্য আয়াতাংশ সম্পর্কে যে সব তাফসীর পেশ করা হলো. এগুলোর মধ্যে মুজাহিদ (র.) কর্তৃক প্রদত্ত তাফসীরটিই উত্তম। তিনি বলেছেন যে, আল্লাহ্ তা'আলা হযরত ইবুরাহীম (আ.) – কে চারটি পাখী যবেহ করে এগুলোকে টুক্রা টুক্রা করে প্রত্যেকটি টুক্রা ঐ সময়ে হযরত ইবুরাহীম (আ.)–এর কাছে অবস্থিত প্রত্যেকটি পাহাড়ের উপর ছড়িয়ে দেবার আদেশ দেন। পরবর্তী আয়াতাংশে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, ﴿ مَنْهُنَّ جُزْءً كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزْءً পরবর্তী আয়াতাংশে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, পাহাড়ের উপর এদের প্রতিটি টুক্রা রেখে দিন। এ আয়াতে উল্লিখিত کُلُ جَبَلِ দারা হযরত ইব্রাহীম –এর নিকটবর্তী সবৃশুলো পাহাড় বুঝানো হয়েছে। যদিও শব্দটি একবচন, কিন্তু তা বহুবচন অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। কেননা, এ শব্দটি এমন একটি অব্যয়, যার প্রতি সম্বন্ধযুক্ত পদের সমুদয় তুংশকেই বুঝায়। প্রকাশ্য শব্দের দিক দিয়ে যদিও শব্দটি একবচন, কিন্তু অর্থের দিক দিয়ে তৃ। বহুবচন। 🗸 শব্দটি যেহেত্ তার পরবর্তী اسم এর সমুদয় অংশকেই অন্তর্ভুক্ত করে, সেহেতু এখানে كُل –এর পরবর্তী –এ শব্দটি আসায় যে সব পাহাড়ে আল্লাহ্ তা'আলা হ্যরত ইবুরাহীম (আ.)–কে চারটি পাখী টুকরা টুকরা করে বিক্ষিপ্ত করার জন্যে হুকুম দিয়েছিলেন, তার দু'টি অর্থ হতে পারে। একটি হলো, 💆 শব্দ দ্বারা কিছু সংখ্যক অথবা সমস্ত পাহাড়কে বুঝানো হয়েছে। যদি কয়েকটি হয়, তাহলে এ কয়েকটি দ্বারা শুধুমাত্র ঐ কয়েকটি পাহাড়কেই বুঝাবে, যেগুলোতে চারটি পাখী যবেহ করে বিক্ষিপ্ত করার জন্যে বলা-হয়েছিল। আর যদি সমষ্টিকে বুঝায়, তাহলেও ঐসব পাহাড়কেই বুঝাবে। অথচ মহান আল্লাহ্ তা'আলা হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) – কে প্রত্যেকটি পাহাড়ের উপর যবেহকৃত পাখীগুলোকে বিক্ষিপ্ত আকারে ছড়িয়ে দিতে আদেশ করেছেন। তবে এখানে প্রত্যেকটি পাহাড়ের দ্বারা হ্যরত ইব্রাহীম (আ.)-এর সুপরিচিত সুনির্দিষ্ট সন্নিকটস্থ পাহাড়গুলোকেই বুঝানো হয়েছে। কিংবা পৃথিবীতে যত পাহাড় রয়েছে সবগুলোকেই বুঝানো হয়েছে– দু'টিরই সম্ভাবনা রয়েছে। তবে যারা এখানে উল্লিখিত পাহাড় দ্বারা চারটি অথবা সাতটি পাহাড়ের কথা বলা হয়েছে বলে উল্লেখ করেছেন, তাঁদের এ উক্তির সপক্ষে কোন নির্ভরযোগ্য প্রমাণ আমাদের হাতে নেই। হাাঁ, এটা সত্য যে, আল্লাহ্ তা'আলা হযরত ইব্রাহীম (আ.)–কে বিভিন্ন স্থানে বিক্ষিপ্তভাবে ছড়িয়ে থাকা পাখীসমূহের অংশ বিশেষকে প্রত্যেক পাহাড় থেকে এনে জমা করে এদেরকে জীবিত করার যে অপরিসীম ক্ষমতা তাঁর রয়েছে, তা হযরত ইবরাহীম (আ.)-কে প্রত্যক্ষভাবে দেখানোর

লক্ষ্যেই বলা হয়েছে, হে ইব্রাহীম (আ.) । তুমি চারটি পাখী যবেহ করে এদেরকে টুক্রা টুক্রা করে বিভিন্ন পাহাড়ে বিক্ষিপ্তভাবে ছড়িয়ে দাও। তারপর এগুলোকে মহান আল্লাহ্র নামে কাছে ডাক, দেখবে এগুলো যবেহ করার এবং বিভিন্ন পাহাড়ে বিক্ষিপ্তভাবে ছড়িয়ে দেয়ার পূর্বে যে অবস্থায় ছিল এখনও পূর্বানুরপ আকার ধারণ করে জীবিত অবস্থায় উড়তে আরম্ভ করবে। এতে হ্যরত ইব্রাহীম (আ.)—এর অন্তর প্রশান্তি লাভ করবে এবং তিনি অনুধাবন করতে পারবেন যে, অনুরূপভাবে আল্লাহ্ তা'আলা কিয়ামতের দিন মৃতদের হাড়—গোশত একত্র করবেন, নষ্ট হয়ে যাবার পর এগুলোকে পুনরায় জীবিত করবেন, প্রত্যেকটি অংগ—প্রতাংগকে পুনরায় যথাস্থানে পুনঃস্থাপন করবেন।

ইমাম আবু জা'ফর মুহামাদ ইবুন জারীর তাবারী (র.) بُخُ শদ্দির ব্যাখ্যা প্রসংগে বলেন, بُخُ প্রতিটি পূর্ণ বস্তুর অংশকে বলা হয়। কথাটি অংশ অর্থে ব্যবহৃত হলেও بُخُ শদ্দ থেকে ভিন্ন অর্থ পোষণ করে। কেননা, بُهُ প্রতিটি বস্তুর অংশকে বলা হয়। এজন্যই মীরাছ বন্টনের সময় জনসাধারণ তাদের উত্তরাধিকারের অংশকে বুঝাবার জন্যে بُهُ مَا مُنَاءً কথাটি অধিক ব্যবহার করে থাকেন। তারা بُخُ বা أَجُزَاءً কথাটি খুবই কম ব্যবহার করে থাকেন।

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, আলোচ্য উল্লিখিত দুর্নি আয়াতাংশের অর্থ মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত হয়েছে। যা ইতিপূর্বে উল্লেখ করেছি। তিনি বলেছেন যে, এ আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে, প্রতিটি পাহাড়–পর্বতে চারটি পাখীর সমুদয় অংগ–প্রত্যংগ বিক্ষিপ্তভাবে ছড়িয়ে দেবার পর আল্লাহ্ তা'জালার হুকুমে এগুলোকে ডাকা।

তিনি আরো বলেন, এখানে যদি কেউ প্রশ্ন করে যে, বিভিন্ন পাহাড়ের চূড়ায় বিক্ষিপ্ত অবস্থায় পড়ে থাকা পাখীসমূহের হাড়—মাংসকে ইব্রাহীম (আ.) জীবিত হয়ে ছুটে আসার যখন ডাক দিয়েছিলেন, তখন কি এ অংগ—প্রত্যংগগুলো মৃত অবস্থায় ছিল? না এগুলোকে জীবিত করার পর এরূপ ঢ়াকা হয়েছিল? পুনরায় যদি অংগ—প্রত্যংগগুলোকে প্রাণবিহীন মৃত অবস্থায় ডাকা হয়ে থাকে, তাহলে যার প্রাণনেই, তাকে ছুটে আসার জন্যে ডাকার কারণ কি? আবার যদি এগুলোকে জীবিত করার পর ছুটে আসার জন্যে ডাকার আদেশ হয়ে থাকে, তাহলে এদেরকে ডাকার পিছনে ইব্রাহীম (আ.)—এর কিইবা প্রয়োজন থাকতে পারে? কেননা, তিনি ইতিপূর্বেই এগুলোকে বিভিন্ন পাহাড়ের চূড়ায় জীবিত হয়ে বিচরণ করতে দেখেছেন। উত্তরে বলা যায় যে, নিঃসন্দেহে মহান আল্লাহ্ ইবরাহীম (আ.)—কে এরূপ অংগপ্রত্যংগগুলোর প্রতি ছুটে আসার জন্যে ডাক দেয়ার আদেশ দিয়েছেন। যেগুলো ছিন্নতিন্ন অবস্থায় বিক্ষিপ্তভাবে পড়ে রয়েছে। এ আদেশটিকে আদেশে তাকভীনী বা অস্তিত্ব লাভের আদেশ বলা হয়, যেমন আল্লাহ্ তা'আলা বনী ইসরাস্টলের এক সম্প্রদায়কে মানুষ হওয়া সত্ত্বেও বানরে পরিণত করার জন্যে বলেছিলেন হিন্তি ইন্ট্রাই অর্থাৎ তোমরা লাঞ্ছিত বানরের আকৃতি ধারণ কর। এ আদেশটি কর্তব্য সম্পাদনীয় আদেশ নয়। আর যদি এ আদেশটি কর্তব্য সম্পাদনীয় আদেশ হতো তাহলে আদেশকৃত সম্পাদনীয় কর্তব্যটির পূর্বাহেছে অস্তিত্ব ধারণ অপরিহার্য হয়ে পড়ত।

আল্লাহ্ পাকের বাণী : وَاعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَزِيرٌ حَكِيمٌ ( জেনে রেখ যে, আল্লাহ্ প্রবল পরাক্রমশালী, প্রজ্ঞাময়। ) –এর ব্যাখ্যা ঃ

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, হে ইবরাহীম, তুমি জেনে রেখ, যে সন্তা এ পাখীগুলোকে বিভিন্ন পাহাড়ে টুকরা টুকরা রূপে বিক্ষিপ্তভাবে ছড়িয়ে পড়ার পর হাড়—মাংস ও অংগ—প্রত্যংগগুলোকে একত্রিত করেছেন, এরপর এগুলোকে পুনরায় প্রাণ দিয়েছেন, ফলে এগুলো বিনষ্ট হবার পর পূর্বাবস্থা ফিরে পেয়েছে, তিনি অতিশয় পরাক্রমশালী। যখন তিনি কাউকে পাকড়াও করেন, তখন অন্য সব পরাক্রমশালী, অহংকারী ও প্রভাবশালী থেকে প্রবলতর পাকড়াও করেন। যারা আল্লাহ্র আদেশের বিরোধিতা করেছে, যারা আল্লাহ্ তা'আলার নবীদের অবাধ্যতা প্রকাশ করেছে এবং আল্লাহ্ তা'আলা ব্যতীত অন্যকে উপাস্য হিসাবে মান্য করেছে, আল্লাহ্ তা'আলা এসব্ বিরোধীদের থেকে প্রতিশোধ গ্রহণেও অধিক পরাক্রমশালী। বস্তুত আল্লাহ্ তা'আলা হচ্ছেন প্রজ্ঞাময়।

## যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬০২৬. ইব্ন ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশ وَاعْلَمُ اَنَّ اللَّهُ عَزِيْزُ حَكِيمُ — এর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, তুমি জেনে রেখ, নিঃসন্দেহে আল্লাহ্ তা আলা স্বীয় প্রতিশোধ গ্রহণ ও শান্তি প্রদানে পরাক্রমশালী এবং আদেশ নির্বাচনে প্রজ্ঞাময়।

৬০২৭. রবী' (র) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশ وَاعْلَمُ اَنَّ اللَّهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ —এর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, তুমি যেনে রেখ, নিঃসন্দেহে আল্লাহ্ তা'আলাহ্ স্বীয় প্রতিশোধ এহণ ও শান্তি প্রদানে এবং আদেশ নির্বাচনে প্রজ্ঞাময়।

(٢٦١) مَثَلُ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ امْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمْثَلِ حَبَّةٍ ٱنْبُتَتُ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُكَةٍ مِّا فَلَا تَكْبُ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيْمٌ وَ سُنْبُكَةٍ مِّا فَلَا حَبَّةٍ وَاللهُ يُضْعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَالسِمُ عَلِيْمٌ وَ

২৬১. যারা নিজেদের ধনসম্পদ আল্লাহ্র রাহে ব্যয় করে, তাদের উপমা একটি শস্যবীজ যা সাতটি শীষ উৎপাদন করে, প্রত্যেকটি শীষে একশত শস্য দানা থাকে এবং আল্লাহ যাকে ইচ্ছা বহুগুণ দিয়ে থাকেন। আল্লাহ প্রাচুর্যময়, সর্বজ্ঞ।

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতের সাথে সামঞ্জস্যপূর্ণ অন্য একটি আয়াত হচ্ছে :

- نَوْجَهُونَ مَنْ ذَالَذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ اَضْعَافًا كَثْيِرَةً وَاللَّهَ يَقْبِضُ وَيَبِسُطُ وَالِيَهِ تُرْجَعُونَ - مَنْ ذَالَذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ اَضْعَافًا كَثْيِرَةً وَاللَّهَ يَقْبِضُ وَيَبِسُطُ وَالِيَهِ تُرْجَعُونَ - هُوهُ وَهُ وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبِسُطُ وَالْيَهِ تُرْجَعُونَ وَهُ هُوهُ لَهُ الْصَاعِفَةُ لَهُ الْصَعَاقِ وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبِسُطُ وَاللَّهِ تُرْجَعُونَ وَهُوهُ لَهُ الْمُعَالَقِ وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبِسُطُ وَاللَّهُ تَرْجَعُونَ وَهُوهُ وَهُوهُ وَهُوهُ اللَّهُ عَلَيْكُ وَيَبُسُطُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَمُعْلَى اللَّهُ وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبِسُطُ وَاللَّهُ تَرْجَعُونَ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ يَعْبُونُ وَيَبُسُطُ وَاللَّهُ تَعْبُونَ وَاللَّهُ يَعْبُونُ وَيَبُسُطُ وَاللَّهُ تَعْبُونَ وَاللَّهُ يَعْبُونُ وَيَبُسُطُ وَاللَّهُ تَعْبُونَ وَاللَّهُ يَعْبُونُ وَيَبُسُطُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَيَعْلَمُ وَاللَّهُ وَالْكُونُ وَاللَّهُ و

উল্লিখিত আয়াতসমূহে তালৃত ও জালৃতের সাথে বনী ইসরাঈলের ঘটনাবলীর প্রতি সকলের দৃষ্টি আকর্ষণ করা হয়েছে। এর পরের ঘটনাবলীও এখানে উল্লেখ করা হয়েছে। যেমন ইবরাহীম (আ.)—এর সাথে যে ব্যক্তি (নমরূদ) বিতর্কে লিপ্ত ছিল, তার বিস্তারিত বিবরণ পেশ হয়েছে। যে জনপদ ধ্বংসস্ত্পে পরিণত হয়েছিল, তার পাশ দিয়ে আগমনকারী (উযায়র আ.)—এর ঘটনা এবং তার প্রতিপালকের সমীপে তিনি যে প্রশ্ন করেছিলেন তার বিবরণও আমরা ইতিপূর্বে উল্লেখ করেছি। আর প্রশ্নোত্তরের বিষয়টি বনী ইসরাঈলের সাথে ইবরাহীম (আ.)—এর ঘটনার পূর্বে হয়েছিল।

এসব ঘটনা বর্ণনার কিছু উদ্দেশ্য রয়েছে। (১) এসবের কিয়দংশ দিয়ে ঐ সকল মুশরিকের বিরুদ্ধে দলীল পেশ করা, যারা মৃত্যুর পর পুনরায় উত্থান ও কিয়ামতের কথা অস্বীকার করে। (২) এর মাধ্যমে

र्मुमनभानरक आञ्चार्त तार िकशाप्तत करना छेषुक कता। किनना, िकशाप्त मम्मर्ति आञ्चार् ठा आना भितित क्रिता وقَاتِلُوا فَيْ سَبِيلِ اللهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ الله سَمَيْعُ عَلِيمٌ क्रुव्यारन रघाषा وقَاتِلُوا فَيْ سَبِيلِ اللهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ الله سَمَيْعُ عَلِيمٌ कर्व्यारन रघाषा करतिहन : আল্লাহ্র পথে সংগ্রাম কর এবং জেনে রেখ যে, আল্লাহ তা আলা সর্বশ্রোতা, সর্বজ্ঞ। এতে আল্লাহ্ তা'আলা মু'মিনগণকে নিশ্চয়তা বিধান করেছেন যে, তিনি তাদেরকে যুদ্ধে সাহায্য করবেন। যদিও ্তারা সংখ্যায় কম হয় এবং শক্রুদল সংখ্যা বেশী হয়ে থাকে। আল্লাহ্ তা'আলা দুশমনের বিরুদ্ধে ্মুসলমানদেরকে সাহায্য করার প্রতিশ্রুতি দেন যে, যারা আল্লাহ্র সন্তুষ্টি লাভের জন্যে প্রাণ উৎসর্গ করে, ্<mark>তা</mark>দেরকে আল্লাহ্ তা'আলা অতীতের ন্যায় বর্তমানেও সাহায্য করতে প্রতিজ্ঞাবদ্ধ। তিনি কাফিরদের বিরুদ্ধে গৃহীত শান্তিমূলক ব্যবস্থা সম্পর্কে মুসলমানকে অবহিত করেছেন। যারা ছিল মুসলমানদের দৃশমন তাদেরকে আল্লাহ্ তা'আলা লাঞ্ছিত করেছেন, তাদের দলকে ছিন্নভিন্ন করে দিয়েছেন, তাদের মৃত্যন্ত্রকে আল্লাহ্ তা'আলা নস্যাৎ করে দিয়েছেন। (৩) এতদ্বতীত রাসূল (সা.)–এর সাথে ইয়াহুদীদের বিশাসঘাতকতাকে প্রতিহত করাও এর উদ্দেশ্য। যাঁরা আল্লাহ্ ও রাসূল (সা.)-এর সন্তুষ্টি লাভ করার জন্যে স্বীয় আবাসভূমি ত্যাগ করে মকা থেকে মদীনায় হিজরত করেছিল, তাদের মাঝেই দূরাত্মা ইয়াহদীরা বাস করত। আল্লাহ্ তা'আলা হ্যরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.)–এর বিরুদ্ধে ইয়াহ্দীদের গোপন ষ্ট্যন্ত্র, তাদের পূর্ব পুরুষদের গোপনীয় কথা ও তথ্য যেগুলো তারা ব্যতীত অন্যরা জানত না, ইত্যাদি সম্বন্ধে তাঁর রাসূল (সা.) – কে অবহিত করেছেন; যাতে তারা জানতে পারে যে, হযরত মুহামাদ (সা.) যা কিছু নিয়ে এসেছেন, তার সবকিছুই আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে অবতীর্ণ। এগুলো আনুমানিক ব্ব্বুও নয় এবং এগুলো হযরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.) (–এর খোদ সৃষ্টিও নয়। (৪) এগুলোর কিছু অংশ দারা মুনাফিকদের সতর্ক করা হয়েছে। যাতে হযরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর দেয়া শাস্তি থেকে তারা রক্ষা পায় এবং প্রিয়নবী হযরত মুহাম্মাদ (সা.) সম্পর্কে তারা তাদের যাবতীয় সন্দেহ থেকে বিরত থাকে। কেননা, তাদের পূর্ব পুরুষদের প্রতিও অনুরূপ শান্তি প্রয়োগ করা হয়েছিল। তারা এমন একটি জনপদের অধিবাসী ছিল, যা ধ্বংস করে দেয়া হয়েছিল এবং পরিণামে তা একটি বিশাল ধ্বংসস্তৃপে পরিণত হয়েছিল।

তারপর আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর রাহে দানের উপর গুরুত্ব আরোপ করে পুনরায় ঘোষণা করেছেন তা'আলার দরবারে তার জন্যে কার্যে হাসানার প্রতিদানে কি পুরস্কার রয়েছে তাও আল্লাহ্ তা'আলার দরবারে তার জন্যে কার্যে হাসানার প্রতিদানে কি পুরস্কার রয়েছে তাও আল্লাহ্ তা'আলা বর্ণনা করেছেন এবং ইরশাদ করেছেন ঃ مَثَلُ النَّذِيْنَ يَنْفَقُنْنَ أَمْوَا لَهُمْ فَيْ سَنِيلُ اللهَ الْآلِايَةِ ( অর্থাৎ যারা নিজেদের ধন—সম্পদ ও নিজেদের জীবন আল্লাহ্র দুশমনদের বিরুদ্ধে জিহাদ করার জন্যে ব্যয় করে, তাদের দৃষ্টান্ত—গম, যব অথবা ভূমি থেকে উৎপন্ন অন্য কোন শস্য বীজের ন্যায়, যা মাটিতে বপন করার পর একটি অংকুর বের হয় তারপর তা থেকে সাতটি শীষ উৎপন্ন হয়। তারপর প্রত্যেক শীষে উৎপন্ন হয় একশত শস্যদানা অনুরূপভাবে মহান আল্লাহ্র রাহে নিজের সম্পদ ব্যয়কারী ব্যক্তির জন্যেও রয়েছে প্রতিটি দানের বদলে সাত শতগুণ ছওয়াব। এ প্রসঙ্গে নিমে বর্ণিত হাদীসসমূহ প্রণিধানযোগ্যঃ

৬০২৮. হযরত সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াতাংশ كَمَتُلِ حَبَّةُ إِنْبَتَتُ سَبُعُ سَنَابِلَ فَي كُـلِّ — এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "তা এ ব্যক্তির জন্যে একটি দৃষ্টান্ত, যে আল্লাহ্র রাহে ধন–সম্পদ ব্যয় করে, তার জন্যে ছওয়াব রয়েছে সাতশত গুণ। ৬০২৯. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াত بَثُلُ اللهِ عَبُهُ وَيُسْبَيُل اللهِ عَبُهُ مَا نَهُ حَبَةً وَاللهُ يُضَاعِفُ لَمَنْ يَشَاءُ ـ مَثَلُ حَبَةً وَاللهُ يُضَاعِفُ لَمَنْ يَشَاءُ عَمَّل حَبَةً وَاللهُ يُضَاعِفُ لَمَنْ يَشَاءُ عَمِي عَمِي عَمِي عَمِي عَمِي اللهُ يَضَاعِفُ لَمَنْ يَشَاءُ عَمِي عَمِي عَمِي عَمِي اللهُ يَضَاءِ عَلَي مَا اللهُ يَضَاعِفُ لَمَنْ يَشَاءُ عَلَي سَنَابِلَ فَيْ كُلِّ سَنُبْلَةً مَّانَةً حَبَةً وَاللهُ يُضَاعِفُ لَمَنْ يَشَاءُ عَمِي عَمِي عَمِي عَمِي عَلَي مَا اللهُ يَعْمَا عَفُ لَمَنْ يَشَاءُ عَلَي مَا اللهُ يَصَاعِفُ لَمَنْ يَشَاءُ عَلَي سَنَابِلَ فَيْ كُلِّ سَنُبُلَة مَّانَةُ حَبَةً وَاللهُ يُضَاعِفُ لَمِنْ يَشَاءُ عَلَي مَنْ عَلَي مَا عَلَي عَلَي مَا اللهُ يَعْمَلُ عَبْدَ عَلَي اللهُ يَعْمَلُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ يَعْمَلُ عَلَي اللهُ يَعْمَلُ عَلَم عَلَي اللهُ عَلَم عَلَى اللهُ عَلَيْكُ مَا اللهُ يَعْمَلُ عَلَيْكُ مَا اللهُ يَعْمَلُ عَلَيْكُ مِنْ اللهُ يَعْمَلُ عَلَيْكُ مِنْ اللهُ يَعْمَلُ عَلَيْكُ مَا اللهُ يَعْمَلُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مَا اللهُ يَعْمَلُونَ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَي اللهُ عَلَيْكُ مَا اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مَا عَاللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُمُ عَلَي عَلَيْكُمُ عَ

৬০৩০. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, যে ব্যক্তি হযরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর কাছে হিজরতের জন্য বায়আত করল, মদীনায় রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর সাথে রক্ষণাবেক্ষণের কাজে নিযুক্ত রইল এবং রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর অনুমতি ব্যতীত কারো সাথে মুকাবিলা করেনি, তার জন্যে রয়েছে সাতশত গুণ ছওয়াব। আর যে ব্যক্তি ইসলামের উপর সৃদৃঢ় থাকার জন্য বায়আত করল, তার জন্যে রয়েছে প্রত্যেক নেক আমলে দশগুণ ছওয়াব।

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, যদি কেউ এ প্রসঙ্গে প্রশ্ন করে যে, তুমি কি এরপ শীষ দেখেছ, যার মধ্যে রয়েছে একশত শস্যদানা অথবা তোমার কাছে কি এ ধরনের কোন সংবাদ পৌঁছেছে যে, একটি শীষে একশতটি শস্যদানা রয়েছে বা হতে পারে, তাহলে তা দিয়ে আল্লাহ্র রাহে ব্যয়কারীর একটি উপমা দেয়া যেত। উত্তরে বলা যায় যে, যদি এরপ শীষের অস্তিত্ব খুঁজে পাওয়া যেত, যার মধ্যে একশত শস্যদানা রয়েছে, তাহলে এতে কোন কিছু আসে—যায় না। আর যদি এরপ শীষের অস্তিত্ব খুঁজে না পাওয়া যায়, তাহলেও আয়াতাংশের অর্থ এরপ হবে যে, তার দৃষ্টান্ত হচ্ছে একটি শীষ যা সাতিটি শীষের জন্ম দেবে। আর যদি আল্লাহ্ তা'আলা এরপ একটি শীষে একশত শস্যদানা উৎপাদিত হবার ক্ষমতা দান করেন, তাহলে প্রত্যেকটি শীষে হবে একশতটি শস্যদানা।

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) জারো বলেন, জায়াতের জর্থ এরূপ হবারও সম্ভাবনা আছে যে, প্রতিটি শীষে একশত করে শস্যদানা হবে। জর্থাৎ যখন একটি শীষ বপন করা হবে, তখন তা থেকে শতটি শস্যদানা জন্ম নেবে। কাজেই একটি বীজ থেকে শেষ পর্যন্ত যে একশতটি শস্যদানা উৎপাদিত হলো এগুলোকে বীজটির দিকে সম্বন্ধ করা হয়েছে। কেননা, তা থেকেই এগুলো এসেছে। কোন কোন ব্যাখ্যাকারী আমাদের উপরোক্ত ব্যাখ্যাকে সমর্থন করেছেন।

## যারা এ মত সমর্থন করেনঃ

৬০৩১. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াত

مثلُ الَّذِيْنَ يُنْفَقُونَ اَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ اَنْبَتَتُ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سَنْبُلَة مائةً حَبَّة - এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "আয়াতে উল্লিখিত 'প্রত্যেকটি শীষ একশতটি শস্যদানা উৎপন্ন করে' কথাটি একটি দৃষ্টান্ত ঐ ব্যক্তির জন্যে, যে আল্লাহ্র রাহে ব্যয় করে। আর আল্লাহ্ তা আলা যাকে ইচ্ছা বহুগুণে বৃদ্ধি করে দেন, আল্লাহ্ প্রাচুর্যময়, সর্বজ্ঞ।"

আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ وَاللّٰهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَّشَاءُ ( অর্থাৎ আল্লাহ্ যাকে ইচ্ছা বহুগুণে বৃদ্ধি করে দেন।) –এর ব্যাখ্যাঃ

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, অত্র আয়াতাংশ ﴿ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لَمِنْ يُشَاءُ – এর ব্যাখ্যায় তাফসীরকারগণ একাধিক মত পোষণ করেন। তাঁদের কেউ কেউ বলেছেন, 'এ আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর বান্দাদের থেকে যাকে চান আল্লাহ্র রাহে ব্যয় করার জন্যে পুণ্য একগুণ হতে

দাতশত গুণ বৃদ্ধি করে দেন। তবে যে আল্লাহ্ ব্যতীত অন্যের রাহে বা অন্যের সন্তুষ্টির জন্যে ব্যয় করে থাকে, তার জন্যে পুণ্য একগুণ থেকে সাতশত গুণ পর্যন্ত বৃদ্ধি করার অঙ্গীকার করা হয়নি। উল্লিখিত অভিমতের প্রবক্তাগণ স্বীয় যুক্তির পক্ষে নিম্নবর্ণিত হাদীসটি পেশ করেন ঃ

৬০৩২. দাহ্হাক থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, অত্র আয়াতের মর্মার্থ হচ্ছে, যে ব্যক্তি আল্লাহ্র রাহে ব্যুম করে, আল্লাহ্ তা'আলা তাকে তা সাতশত গুণ বৃদ্ধি করে দেন এবং আল্লাহ্ তা'আলা যাকে চান আরো বহুগুণে বৃদ্ধি করে দেন। যে আল্লাহ্ তা'আলা অসীমপ্রাচ্র্যের অধিকারী। আল্লাহ্ তা'আলার রাহে ব্যয় করে না তার সম্বন্ধেও আল্লাহ্ তা'আলাসর্বজ্ঞ।

আবার কেউ কেউ বলেন, এ আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে, আল্লাহ্র রাহে ব্যয়কারীদের মধ্য থেকে যাকে চান আল্লাহ্ তা'আলা তা সাতশত থেকে কয়েক হাজার গুণে বৃদ্ধি করে দেন।

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, কথিত আছে যে, উল্লিখিত অভিমতটি আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণনা করা হয়েছে। কিন্তু আমি তার কোন গ্রহণযোগ্য সনদ পাইনি। তাই আমি তা উল্লেখ করিনি। তবে আমার মতে আয়াতাংশ وَاللَّهُ يَعْمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعْمُ اللَّهِ اللَّهُ الل

আল্লাহ্ তা'আলার বাণীঃ وَاللَّهُ سَمِيْعٌ عَلَيْمٌ ( অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলা সবশ্রোতা সর্বজ্ঞ)। –এর ব্যাখ্যাঃ

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর পথে ব্যয়কারী সৃষ্টির মধ্য থেকে যাকে চান তাকে তার আমলের সাতশত গুণ থেকে আরও অধিক বৃদ্ধি করে দেয়ার ক্ষেত্রে অসীম প্রাচুর্যের অধিকারী। আর এ বৃদ্ধি পাবার কে উপযুক্ত এ ব্যাপারও তিনি অবগত।

এ অভিমতের সপক্ষে দলীল হিসাবে নিমু বর্ণিত হাদীসটি প্রণিধানযোগ্যঃ

৬০৩৩. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াতাংশ مُلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ يُضَاعِفُ لَمِنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ يُضَاعِفُ لَمِنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاللهُ

আল্লাহ পাকের বাণীঃ

(٢٦٢) ٱلَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ ٱمُوالَهُمْ فِي سَبِيْلِ اللهِ ثُمَّ لَا يُتْبِعُونَ مَا ٱنْفَقُوا مَنَّا وَّلَآ آذَى ﴿ لَهُمُ الْجُرُهُمْ عِنْكَ رَبِّهِمُ \* وَلَا خُوْثُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ٥

২৬২. যারা আল্লাহ তা'আলার পথে ধনৈশ্বর্য ব্যয় করে এবং যা ব্যয় করে তার কথা বলে বেড়ায় না ও ক্লেশও দেয় না। তাদের পুরস্কার তাদের প্রতিপালকের নিকটে রয়েছে; তাদের কোন ভয় নেই এবং তারা দুঃখিতও হবে না।

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, এ আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলার পথে ও আল্লাহ্ তা'আলার দুশমনদের বিরুদ্ধে জিহাদকারী মুজাহিদদের সাহায্যার্থে যারা ব্যয় করে, তাদের সম্পর্কে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, যারা আল্লাহ্ তা'আলার পথে জিহাদকারীদের জন্যে সম্পদ ব্যয় করে, তাদেরকে বাহন দিয়ে এবং তাদের সাহায্যার্থে অন্যান্যভাবেও ব্যয় করে সাহায্য করে থাকে এবং যা ব্যয় করে সে সম্পর্কে বলে বেড়ায় না এবং তাদেরকে ক্রেশও দেয় না, তাদের পুরস্কার তাদের প্রতিপালকের নিকট রয়েছে। তাদের কোন ভয় নেই এবং তারা দুঃখিতও হবে না। বলে বেড়াবার বিষয়টি হলো এরপ যে, সে তাদের কাছে মুখে বা কাজে প্রকাশ করে যে, সে তাদেরকে এ কাজের জন্য প্রস্তুত করেছে, সে দুশমনের বিরুদ্ধে তাদেরকে দান করে যুদ্ধ করার জন্যে তাদেরকে শক্তিশালী করেছে, এ কথাটিও তাদের কাছে প্রচার ও ব্যক্ত করে থাকে। ক্লেশ দেবার বিষয়টি হলো, সে তাদেরকে দান করে এবং আল্লাহ্র পথে তাদের জন্যে ব্যয় করে তাদেরকে শক্তিশালী করার পর তারা জিহাদে বা অন্যান্য কর্তব্য কাজে তাদের কর্তব্য পুরাপুরি আদায় করেনি বলে অভিযোগ করে। এরূপে তারা মুজাহিদদেরকে ক্রেশ দিয়ে থাকে। আল্লাহ্ তা আলার পথে যাদের জন্যে ব্যয় করেছে, তাদের সম্বন্ধে বলে বেড়ানো ও তাদেরকে ক্রেশ না দেবার শর্তে পুরস্কার ঘোষণার কারণ হচ্ছে এই যে, আল্লাহ্ তা'আলার রাস্তায় যা কিছু ব্যয় করা হয়েছে, তা শুধু তাঁরই সন্তুষ্টি অর্জনের জন্যে, কিংবা তাঁর কাছে যে পুরস্কার রয়েছে, তা অর্জনের জন্যে নিবেদিত হওয়া উচিত। কাজেই আল্লাহ্ তা'আলার পথে ব্যয় করার বিষয়টি যদি এরূপই হয় যা আমি উল্লেখ করেছি, তাহলে যার জন্যে ব্যয় করা হয়েছে তার সহন্ধে বলে বেড়াবার কোন হেতু থাকতে পারে না। কেননা, দানের দারা সে তাদের প্রতি প্রকৃতপক্ষে কোন দয়া দেখায়নি এবং এমন ধরনের কোন কাজই করেনি যার প্রতিদান না পেলে সে তা অন্যের কাছে প্রকাশ করতে পারে, কিংবা যাদেরকে দান করেছে তাদেরকে কষ্ট দিতে পারে। কেননা, সে তাদের জন্যে যা কিছু করেছে বা যা কিছু দান করেছে, তার সবই আল্লাহ্ তা'আলার সন্তুষ্টি লাভের জন্য এবং আল্লাহ্ তা'আলার কাছে পুরস্কার পাবার জন্যে। সুতরাং আল্লাহ্ তা'আলাই তাকে প্রতিদান দেবেন। যাকে দান করা হয়েছে, সে প্রতিদান দেবার জন্যে বাধ্য নয়। উপরোক্ত তাফসীরটি একদল প্রখ্যাত ব্যাখ্যাকারী সমর্থন করেছেন এবং তাঁরা তাঁদের দলীল হিসাবে নিম্নে বর্ণিত কয়েকটি হাদীস উল্লেখ করেছেন ঃ

७०७८. काठाना (त.) (थरक वर्निछ। िन आलाहा आग्नाठः مُنْ سَبِيْلِ اللَّهِ مُنْ سَبَعْ وَلاَ مُمْ يَحُرَنُونَ وَالْهُمُ يَحُرَنُونَ مَا اَنْفَقُواْ مَنَا وَلا اَذَى لَهُمْ اَجُرُهُمُ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحُرَنُونَ مَا اَنْفَقُوا مَنَا وَلا اَذَى لَهُمْ اَجُرُهُمُ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحُرَنُونَ مَا اَنْفَقُوا مَنَا وَلا اَذَى لَهُمْ اَجُرُهُمُ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحُونُونَ مَا اَنْفَقُوا مَنَا وَلا اللّهِ مُعْلَى اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلاَ مُعْلَى مَا اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلاَ مُعْلِي اللّهِ مُعْلِي مُعْلِي مَا اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلاَ مُعْلَى مَا اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلاَ مُعْلِي مُعْلِي اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلاَ مُعْلِي اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلاَ مُعْلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلاَ مُعْلِي مُعْلِيقِهُمْ وَلاَهُمْ اللّهِ عَلَيْهِمْ وَلاَ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلاَ عَلَيْهُمْ وَلاَعْمُ مِنْ اللّهُ عَلَيْ مُعْلِي وَلاَعْمُ مِنْ وَلاَعُمْ مَنْ عَلَيْهِمْ وَلاَعُمْ مَنْ عَلَيْهُمْ وَلاَعُمْ عَلَيْهُمْ وَلاَعُمْ عَلَيْهِمْ وَلا عَلَيْهُمْ وَلاَعُمْ عَلَيْهُمْ وَلاَعْمُ عَلَيْهُمْ وَلاَعُمْ عَلَيْهُمْ وَلاَقُومُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلاَعُمُ مُعْلَى اللّهُ مُعْلِي وَلَقَعْمُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُمْ وَلاَعُمْ عَلَيْهُ مُعْلِي وَلِي مُعْلِي مُنْ اللّهُ مُعْلَى اللّهُ عَلَيْهُ مُعْلَى مُعْلِي مُعْلَيْهُمْ وَلاَعُمْ عَلَيْهُ مُعْلِي مُعْلِي اللّهُ عَلَيْهُ مُواللّهُ مُعْلِي اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مُعْلِي مُ

قَوْلُ مَعْرُوفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِنْ صَدَقَة بِتَبَعْهَا اَذًى وَاللَّهُ غَنِي كَلِيم -

যে দানের পর ক্রেশ দেয়া হয়, তা অপেক্ষা ভাল কথা ও ক্ষমা শ্রেয়। আল্লাহ্ অভাবমুক্ত, পরম সহনশীল (২ঃ২৬৩)।

اللَّذِيْنَ يُنْفَقُونَ أَمُوا لَهُ ﴿ سَبِيلِ ७०७৫. टेन्न याग्रन (ता.) (शरक वर्गिठ। जिनि जालाहा जाग्राठ سَبِيلِ وه الله عُمَّ لاَ يُتَبِعُونَ مَا اَنْفَقُوا مَنَّا وَلَا اللهِ عُمَّ لاَ يُتَبِعُونَ مَا اَنْفَقُوا مَنَّا وَلا اللهِ اللهِ عُمَّ لاَ يُتَبِعُونَ مَا اَنْفَقُوا مَنَّا وَلا اللهِ عُمَّ لاَ يَتَبِعُونَ مَا اَنْفَقُوا مَنَّا وَلا اللهِ عُمْ لاَ يَتَبِعُونَ مَا اللهِ عُمْ لاَيْتُوا مَنْ اللهِ عُمْ لاَ يَتَبِعُونَ مَا اللهِ عُمْ لاَيْ لاَيْتُوا لَعُنْ لاَيْتُوا اللهِ عُلْمَ لا يُعْلَقُوا مَنْ اللهِ عُمْ لاَيْتُونَ مِنَ اللهِ عُمْ لا يَعْلَقُوا مَنْ اللهِ عُلْمُ لا يُعْلِقُونَ مَا اللهِ عُلَيْ لا يُعْلِقُونَ مَا اللهِ عُلْمُ لا يُعْلِقُونَ مَا اللهِ عُلْمُ لا يُعْلِقُونَ مَا اللهِ عُلْمُ لا يُعْلِمُ لا يَعْلَقُوا مَنْ اللهِ عُلْمُ لا يُعْلَقُونَ مَا اللهُ عُلَّا لَا يُعْلِمُ لا يَعْلَقُوا مَنْ اللهُ عُلْمُ لا يَعْلَقُونُونَ مَا اللهِ عُلْمُ لا يُعْلِمُ لا يَعْلَقُونَ مَا اللهِ عُلْمُ لا يُعْلِمُ لا يَعْلَقُوا مَنْ اللهِ عُلْمُ لا يُعْلِمُ لا يُعْلِمُ لا يُعْلِمُ لا يَعْلَقُونَ مَا اللّهُ عُلْمُ لا يُعْلِمُ لا يَعْلَقُوا مَنْ اللهِ عُلْمُ لا يُعْلِمُ لا يَعْلَقُونُ اللهِ عُلْمُ لا يُعْلِمُ لا يُعْلِمُ لا يَعْلَقُونُ اللّهُ عُلْمُ لا يُعْلِمُ لا يُعْلِمُ لا يَعْلَقُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ عَلَى اللّهُ عُلْمُ لا يُعْلِمُ لا يَعْلِمُ لا يُعْلِمُ لا يَعْلِمُ لا يُعْلِمُ لا يَعْلِمُ لا يَعْلِمُ لا يَعْلِمُ لا يَعْلُونُ لِمِنْ لا يَعْلِمُ لا يُعْلِمُ لِلْ لِلْنِهِ لا يَعْلِمُ لا يَعْلِمُ لِلْهُ لِلْ لِللْعُلِمُ لِلْمُ لِللْع عرين সম্পর্কে বলেছেন। اخرين – এর অর্থ এসব মুসলমান, যারা দুশমনের বিরুদ্ধে জিহাদ করার জ্বন্যে ঘর থেকে বের হতে পারছে না। তারা নিজেদের সম্পদ আল্লাহ্ তা'আলার পথে ব্যয় করে। বায়ের পর তা বলে বেড়ায় না এবং ক্লেশও দেয় না। তবে তাদের ক্ষেত্রে শর্ত আরোপ করা হয়েছে। কিন্তু যে যুদ্ধের জন্যে ঘর থেকে বের হয়ে যায়, তার ক্ষেত্রে ঐসব শর্ত আরোপ করা হয়নি, সে কম ব্রিয়ে করুক অথবা বেশী ব্যয় করুক এতে কিছু আসে–যায় না। আর এখানে ঘর থেকে বের হ্বার দ্বারা যুদ্ধের জন্যে বের হবার কথাই বলা হয়েছে। তাদের কথা উল্লেখ করে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ व्याता निर्जित्मत वन-अल्लान वर्गे الَّذِيْنَ يُنْفَقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ اللهِ আল্লাহ্র পথে ব্যয় করে, তাদের দৃষ্টার্ত একটি শস্যবীজ, যা সাতটি শীষ উৎপাদন করে, প্রত্যেক শীষে ্র্তুপোদিত হয় একশত শস্যদানা। ইব্ন যায়দ (রা.) আরো বলেন, আমার পিতা যায়দ (রা.) বলতেন, শ্বিদি তোমাকে এ বস্তুটি থেকে কাউকে দান করতে কিংবা আল্লাহ্র পথে শক্তিশালী করার লক্ষ্যে ব্যয় করতে অনুমতি দেয়া হয় এবং তুমি কাউকে আল্লাহ্র পথে শক্তিশালী করার জন্যে ব্যয় করলে, তারপর ভূমি ধারণা করলে যে, যাকে তুমি দান করেছ, তাকে যদি তুমি সালাম কর, তাহলে সে দানের কথা স্মরণ কর লজ্জিত হবে, তাহলে তুমি তাকে সালাম দেয়া থেকে বিরত থাকবে। কেননা, এ সালাম দেয়া থেকে বিরত থাকাটা সালাম দেয়া থেকে উত্তম বলে বিবেচিত।" ইবন যায়দ (রা.) আরো বলেন, একদিন একজন মহিলা আমার পিতা যায়দ (রা.)—কে সম্বোধন করে বলেন, 'হে উসামার পিতা, আমাকে এমন একটি লোকের সন্ধান দাও, যে প্রকৃত পক্ষে আল্লাহ্র পথে যুদ্ধ করতে বের হয়। কেন্না, তাদের মধ্যে স্মনেকেই শুধুমাত্র ফলফলাদি ভক্ষণ করার জন্যে যুদ্ধে বের হয়ে থাকে। আমার কাছে ফলভর্তি একটি ৰুড়ি আছে। এসো, আমি তোমাদেরকে তা থেকে ফল দান করছি। তাঁকে যায়দ (রা.) উত্তরে বললেন, জাল্লাহ্ তা'আলা যেন তোমার ঝুড়িতে এবং তোমার দানে তোমাকে বরকত দান না করেন। কেননা, ্তুমি তাদেরকে দান করার পূর্বেই ক্লেশ দিচ্ছ। ইব্ন যায়দ (রা.) আরো বলেন, তখনকার দিনে কোন একব্যক্তি ছিল, যে মুজাহিদদেরকে বলত, যাও যুদ্ধের জন্যে বের হয়ে যাও এবং ফলফলাদিও খাও।

وَلَمْ وَالْمَا الْفَقُوا مَنَا وَلَا الْذِي اللهِ وَاللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهُ وَلَا اللهِ وَلَا اللهُ وَلَا اللهِ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلِا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَالل

কোন ভয় থাকবে না। অন্য কথায়, কিয়ামতের সময় তাদের কোন ভয়াবহ অবস্থার সমূখীন হবার কিংবা তাদেরকে আল্লাহ্ তা'আলার শাস্তি স্পর্শ করারও কোন প্রকার ভয় থাকবে না। আর তারা পিছনে অর্থাৎ পৃথিবীতে যা ফেলে এসেছে, তা নিয়েও চিন্তিত হবে না।"

## আল্লাহ তা'আলার বাণীঃ

(٢٦٣) قَوْلُ مَعْرُونُ وَمَغْفِرَةُ خَيْرٌ مِنْ صَلَقَةٍ يَتْبَعُهَا اَذًى ﴿ وَاللَّهُ غَنِيٌّ حَلِيتُمْ ٥

২৬৩. যে দানের পর কষ্ট দেয়া হয় তা অপেক্ষা ভাল কথা ও ক্ষমা উত্তম। আল্লাহ্ অভাবমুক্ত, পরম্ সহনশীল।

#### –এর ব্যাখ্যা ঃ

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, যে দানের পর কষ্ট দেয়া হয়, অর্থাৎ যাকে দান করা হয়ে থাকে তা শ্বরণ করিয়ে দিয়ে তার মনে কষ্ট দেয়া হয়, তা অপেক্ষা আল্লাহ্র নিকট শ্রেয় হয়, হচ্ছে তার সাথে ভাল কথা বলা, উত্তম ব্যবহার করা, এক মুসলিম ভাই অন্য মুসলিম ভাইদের জন্য দু'আ করা, একে অন্যের বিপর্যয় ও দৈন্যকে গোপন রাখা ইত্যাদি।

উল্লিখিত অভিমতের সপক্ষে দলীল হিসাবে কতিপয় হাদীস প্রণিধানযোগ্য।

৬০৩৭. আল—মুছারা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণনা করেন। তিনি অত্র আয়াতাংশ فَالْ مَعْرَفُ خَيْرُ مَنْ مَعْدَةً خَيْرُ مَنْ مَعْدَةً بِيْبَعُهَا لَذَى –এর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, "এর অর্থ হচ্ছে, যে দানের পর তা বলে বেড়ানো হয় এবং দান গ্রহীতাকে কষ্ট দেয়া হয়, তা অপেক্ষা সম্পদ দান করা থেকে বিরত থাকা শ্রেয়।" পুনরায় অত্র আয়াতাংশে عَنِي حَلِيمُ –এর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, "এর অর্থ হচ্ছে, তারা যা সাদকা বা দান–খয়রাত করে, তা থেকে আল্লাহ্ তা আলা অভাবমুক্ত। আর যারা দান করে গ্রহীতার নিকট অথবা অন্যের নিকট তা বলে বেড়ায় এবং এ দানের ব্যাপারে কষ্ট দেয়, তাদেরকে শীঘ্র শান্তি না দিয়ে তাওবার সময় দানে আল্লাহ্ তা আলা পরম সহনশীল। এমর্মে আল – মুছারা (র.) –এর মাধ্যমে আবদুল্লাহ্ ইব্ন আর্বাস (রা.) থেকেও অনুরূপ হাদীস বর্ণিত রয়েছে।

৬০৩৮. ইব্ন আরাস (রা.) বলেছেন, "অত্র আয়াতে উল্লিখিত ٱلْغَنِيِّ শব্দটির অর্থ হচ্ছে, যিনি পরিপূর্ণ ভাবে অভাবমুক্ত। আয়াতে উল্লিখিত ٱلْخَلِيْمُ শব্দটির অর্থ হচ্ছে, যিনি পরম সহনশীল।

পরবর্তী আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন ঃ

(٢٦٤) يَاكَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا لَا تُبْطِلُوا صَدَفْتِكُمُ بِالْمَنِّ وَ الْاَذَٰى ﴿ كَالَّذِى كَالَّذِى مَالَهُ وَلَا النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْالْخِرِ الْمَنَّلُهُ كَمَثُلِ صَفْوَانِ عَلَيْهِ تُرَابُ فَا صَا بَهُ وَاللّٰهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمُ الْكَفِرِيْنَ ٥ وَاللّٰهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمُ الْكَفِرِيْنَ ٥ وَاللّٰهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمُ الْكَفِرِيْنَ ٥ وَاللّٰهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمُ الْكَفِرِيْنَ ٥

২৬৪. হে মু'মিনগণ! দানের কথা প্রচার করে এবং কষ্ট দিয়ে তোমরা তোমাদের দানকে ঐ ব্যক্তির ন্যায় নিক্ষল কর না, যে নিজের ধন লোক দেখানোর জন্য ব্যয় করে থাকে এবং আল্লাহ্ও আখিরাতের প্রতি বিশ্বাস করে না। তার দৃষ্টান্ত সেই পরিচ্ছন্ন পাথরের ন্যায় যার উপর থাকে কিছু মাটি, তারপর তার স্কুপর মুষলধারে বৃষ্টিপাত তাকে পরিষ্কার করে রেখে দেয়। যা তারা কিছু উপার্জন করেছে তার কিছুই তারা তাদের কাজে লাগাতে পারবে না এবং আল্লাহ পাক কাফির সম্প্রদায়কে হিদায়াত করেন না।

يَا اَيُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُوا لاَ تُبَطْلُوا مَعَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنْ (.त.) इंशाय आव् का' कत इंवन कातीत जावाती (त.) يَا النَّهَ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالْغَوْرُ مَالُهُ رِبًّا ءَ النَّاسِ وَلاَ يُوْمُنُ بِاللَّهُ وَالْيَوْمُ الْأَخِرَ ৰ্ত্ত্ত্বি'আলা মু'মিনদের লক্ষ্য করে ইরশাদ করেছেন, হে মুমিনগণ! তোমরা তোমাদের দানকে নিষ্কুল কর না। অর্থাৎ দানের কথা প্রচার করে ও ক্লেশ দেয়ার মাধ্যমে তোমরা তোমাদের দানকে ব্যর্থ কর না। যেমন ব্যর্থ করেছে এ ব্যক্তি, যে লোক দেখানোর জন্যে সম্পদ দান করে থাকে। সে নিজ আমলকে লোকজনের কাছে তুলে ধরে। অন্য কথায়, সে এমনভাবে নিজের সম্পদকে ব্যয় করে যাতে মানুষ দেখতে পায় যে. সে আল্লাহ্ তা'আলার সন্তুষ্টির জন্যে ব্যয় করেছে, তাতে তারা তার প্রশংসা করে। অথচ সে আল্লাহ্র সন্তুষ্টি চায় না ও আল্লাহ্ পাকের দরবার থেকে ছওয়াব অনেষণ করে না। সে শুধু এজন্য ব্যয় করছে যাতে ্মানুষ তার প্রশংসা করে এবং বলে যে, তিনি একজন দানশীল ব্যক্তি এবং তিনি একজন সৎলোক। <mark>এজন্য তারা তার প্রশংসা করতে থাকবে। অ</mark>থচ তারা জানে না যে, সে ব্যয় করার সময় তার কি নিয়ত ্**ছিল** এবং সে আল্লাহ্ ও পরকাল সম্বন্ধে যে মিথ্যারোপের আশ্রয় নিয়েছে এ সম্বন্ধেও তারা অবগত নয়। এর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, আল্লাহ্ তা'আলার وَلَا يَوْمُنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمُ الْآخِر অকত্ববাদ ও প্রতিপালন সম্পর্কে সে বিশ্বাস করে না এবং তাকে যে মৃত্যুর পর পুনরায় উঠানো হবে, িতার আমলের প্রতিদান দেয়া হবে এ সম্পর্কেও সে বিশ্বাস রাখে না. অন্যথায় আল্লাহর সন্তুষ্টি লাভের ্জিন্যে 'আমল করত, আল্লাহ্র তরফ থেকে ছওয়াব অন্বেষণ করত এবং কিয়ামতের দিন আল্লাহ পাকের তরফ থেকে যা কিছু ছওয়াব পাওয়া যায়, তাও সে অৱেষণ করত। আর এটা মুনাফিকের একটি <mark>শ্রালামত। তাকে এজন্য মুনাফিক বলা হয়েছে যে, প্রকাশ্য কাফির ও মুশরিকরা কোন আমলই লোক</mark> দেখানোর জন্যে করে না। যারা লোক দেখানোর জন্যে আমল করে থাকে, তারা যদিও প্রকাশ্যে তাদের কাজ আল্লাহ্র সন্তুষ্টির জন্যে করে থাকে, কিন্তু প্রকৃতপক্ষে তাদের এ আমলের উদ্দেশ্য হচ্ছে মানুষ যেন তাদের প্রশংসা করে। পক্ষান্তরে কাফির তার কোন কাজই অন্যের সন্তুষ্টির জন্যে করে না। কেননা তার সব কাজই হচ্ছে শয়তানের জন্যে। যথন সে প্রকাশ্যে কুফরীর ঘোষণা দেয়, তখন সে কোন কাজই <mark>আল্লাহ্র জন্যে করে না। আর যার অভ্যাস এরূপ হবে, সে কোন দিনও লোক দেখানোর জন্য তার কোন</mark> **কাজ** করবে না।

## যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬০৩৯. আমর ইব্ন হরায়ছ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, কোন ব্যক্তি এরূপও ছিল,যে যুদ্ধ করত, চুরি করত না, যিনা করত না, গনীমতের মালও চুরি করত না, আর মিতব্যয়ী জীবন যাপন থেকে প্রত্যাবর্তনও করত না। বর্ণনাকারীকে জিজ্ঞেস করা হলো যে, কেন সে এরূপ করে থাকে তুমি কি জান? উত্তরে তিনি বলেন, ঐ ব্যক্তিটি এমনও ছিল যে, সে যুদ্ধের জন্য ঘর থেকে বের হয়ে পড়ত। যদি আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে এ যুদ্ধে তার প্রতি বালা—মুসীবত তথা পরাজয় নেমে আসত, সে তার

সেনাপতিকে গালি দিত, অভিশাপ দিত এমনকি যুদ্ধের দিনক্ষণকেও সে অভিসম্পাত করত, আর বলত, "এরপ সেনাপতির নেতৃত্বে আর কোন দিনও যুদ্ধে অবতরণ করব না" বর্ণনাকারী বলেন, "এ ধরনের আচরণ তার জন্যে ক্ষতিকারক, হিতকারী নয় এবং তার এ আচরণ ঐ ব্যক্তির ব্যয়ের ন্যায়, যে দানের পর সেই বিষয়ে বলে বেড়ায় এবং ঐদানের জন্য ক্লেশও দেয়। এরপ দান সম্পর্কে আল্লাহ্ তা আলা ইরশাদ করেন ঃ

्षर्था९ "रह ঈমানদার বান্দাগণ يَا اَيُّهَا الَّذِيْنَ اَمَنُواْ لاَ تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِ وَالْاَذَى الخ تامام তামরা বলে বেড়ায়ে এবং ক্লেশ দিয়ে নিজেদের সাদকা—খয়রাত নিক্ষল করনা।"

## আল্লাহ পাকের বাণীঃ

فَمَثَلُهُ كَمَثَل صَفْوَانٍ عَلَيْهِ ثُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلَادًا لاَ يَقْدُرُونَ عَلَى شَيْ مِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ عَمْثُلُهُ كَمَثَل صَفْوَانٍ عَلَيْهِ ثُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلَادًا لاَ يَقْدُرُونَ عَلَى شَيْ مِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ

আলোচ্য আয়াতাংশের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন যে, এটিই হচ্ছে ঐ ব্যক্তির জন্য দৃষ্টান্ত, যে লোক দেখানোর জন্যে সম্পদ ব্যয় করে অথচ সে আল্লাহ্ তা'আলা ও শেষ বিচারের দিন সম্পর্কে দৃঢ় বিশ্বাস রাখে না। এ আয়াতাংশে উল্লিখিত বিশিষ্টির শন্দে বর্ণিত ৯ সর্বনামটির হচ্ছে ঐ ব্যক্তি, যে লোক দেখানোর জন্যে সম্পদ ব্যয় করে এবং আল্লাহ্ তা'আলা ও শেষ বিচারের দিনের প্রতি দৃঢ় বিশ্বাস রাখে না। অর্থাৎ এর দৃষ্টান্ত হচ্ছে এমন একটি মসৃণ পাথর, যার উপর কিছু মাটি থাকে। এরপর তার উপর পতিত প্রবল বৃষ্টিপাত তাকে পরিষ্কার করে রেখে যায়। যা তারা উপার্জন করেছে, তার কিছুই তারা তাদের কাজে লাগাতে পারবে না। আল্লাহ্ তা'আলা কাফির সম্প্রদায়কে সৎপথে পরিচালিত করেন না।

আলোচ্য আয়াতাংশে উল্লিখিত مَنْوَانَ শব্দটি একবচন ও বহুবচনে ব্যবহৃত হয়। যারা এটিকে বহুবচন হিসাবে গণ্য করেছেন, তারা বলছেন যে, এর একবচন হবে مَنْوَانَة বহুবচন শব্দটির একবচন হচ্ছে نَخْلَة বহুবচন শব্দটির একবচন হচ্ছে نَخْلَة ( খেজুর )। অনুরপভাবে نَخْلَة বহুবচন শব্দটির একবচন হচ্ছে نَخْلَة (খেজুর গাছ)। আর যারা একবচন গণ্য করেছেন তারা বলেছেন, এর বহুবচনও صَفْوَانُ এবং مَنْوَانُ এবং কুলি ব্যবহার হয়ে থাকে। مَنْوَانُ কথাটি ব্যবহারের উদাহরণ হচ্ছে যেমন কোন একজন কবি বলেছেন, ব্যবহার হয়ে থাকে। مَنْوَانُ অর্থাৎ পরিষার স্বিহিছ্ম পাথরের উপর পাথীর অবতরণ স্থল। এখানে এর অর্থ হচ্ছে ব্য মসৃণ পাথরে। এ আয়াতাংশে উল্লিখিত الصَّفْوَانِتُرَابُ অর্থাৎ মসৃণ পাথরের উপর কিছু মাটি পরিলক্ষিত হয়। আর মসৃণ পাথরে পড়ে উণ্ডি মুধলধারে বৃষ্টি। যেমন ইমরুল কায়স বলেন ঃ

# سَاعَةً ثُمُّ انْتَحَاهَا وَابِلُّ \* سَاقِطُ الْاكْنَافِ وَاهِ مُنْهَمْرُ

অর্থাৎ এ রূপে এক ঘন্টা প্রেমিকার সানিধ্যে অতিবাহিত হবার পর এমন প্রবল বৃষ্টিপাত শুরু হলো যা নদীনালার কূল ভেঙ্গে যায় এবং বহুল পরিমাণে পানি জমায়। তানাতে صیغه ہیں۔ ماضی واحد مونث غائب صور وردہ وہنٹ बना । اسم فاعل শব্দ وَابِلُ वना صیغه वना । وابِلُ مضارع واحد مونث غائب বলতে হয় وَبَلَتِ السَّمَاءُ অৰ্থাৎ আকাশ থেকে মুফলধারে বৃষ্টি ঝরেছে, مضارع واحد مونث غائب اور حوال عبد وردہ عبد وردہ عبد اللہ عبد

وَالْمَالُولُ الْوَالِلُ الصَّفَوَانَ صَلَدًا —এর অর্থ হচ্ছে, فَتَرَكُهُ صَلَدًا অর্থাৎ বৃষ্টির পানি পাথরটিকে পারিকার ও মসৃণ করে রেখে দিয়ে গেছে। আর صلا শব্দটির দারা এমন শক্ত পাথরকে বুঝায়, যার উপর কোন প্রকার ঘাস—লতা জন্মায়নি। সূতরাং যমীনের ক্ষেত্রেও এর দারা এমন যমীনকে বুঝানো হয়ে আকে, যার মধ্যে কোন প্রকার তৃণলতা জন্মে না। অনুরপভাবে যে মাথায় চুল নেই, সেই মাথাকেও আন বলা হয়। যেমন রাউবানামী কবি বলেছেন ঃ

لَمَّارَاتَنْيِ خَلَقَ الْمُمَوَّهِ \* بَرَّاقٍ اصْلادِ الْجَبْيِنِ الْاَجْلَهِ \_

هواد পাথরের ন্যায় মস্ণ ও পরিচ্ছন্ন বড় কপালধারী বুরাক যখন আমাকে দেখল এমতাবস্থায় যে আমি ছিলাম বিভিন্ন উপাদানে মিশ্রিত একটি সৃষ্ট জীব। আর এজন্যই যে ডেগ্ছি খুব ধীরে ধীরে উতরায় গ গ্রুম হতে বেশি সময় নেয়, তাকেও বলা হয় عُدُرُصَلُونًا ( অর্থাৎ খুব ধীরে উতরানো ডেগ্ছি )। আবার এরপও বলা হয়ে থাকে যেমন وَقَدُ صَلَّدَ ) অর্থাৎ ডেগছিটি ধীরে গরম হয়েছে )। পুনরায় ও বলা হয়ে থাকে। আরও যেম্ন "তাআববতা শার্রান" নামক কবির কবিতায় উল্লেখ وَأَسَدُ مِلْبِ جِلْبِ جِلْبِ جَلْبِ رَعْدٍ وَقِرَةً + وَلَا بِصَفًا صَلَّدٍ عَنِ الْخَيْرِ اَعْزَلِ ؟

ি অর্থাৎ "আমি রাতের ন্যায় অন্ধকার ও ঠাণ্ডাকে আঁকড়িয়ে ধরি না এবং এমন এক মসৃণ শক্ত পাথরের মত নই, যা উপকারী নয়।"

 ঐ দিনের পাথেয় সংগ্রহ করে না, তারা দুনিয়াতে যা ব্যয়্ম করেছিল, তার কোন প্রতিদান সর্বশেষ বিচারের দিবস প্রাপ্ত হবে না। কেননা, তারা ঐদিনে প্রতিদান পাবার জন্যে ব্যয়্ম করেনি এবং আল্লাই তা আলার অফুরন্ত পুরস্কার লাভ করার আশায়ও তারা ব্যয়্ম করেনি। বরং তারা লোক দেখানোর জন্যে ব্য়য় করেছে এবং মানুযের ভুয়া প্রশংসা কুড়াবার জন্যে তারা ব্য়য় করেছে। কাজেই তারা যে কাজ ও উদ্দেশ্যের জন্য ব্য়য় করেছে, সে কাজ ও উদ্দেশ্যই লাভ করবে। এরপর আল্লাই পাক বলেন, তিনি এমন কাফির সম্প্রদায়কে হিদায়াত নসীব করেন না। অর্থাৎ আল্লাহ্র রাহে ব্য়য় করার ব্য়াপারে তিনি তাদেরকে তাওফীক দান করেন না এবং তারা বাতিলের মুকাবিলায় সৎকার্যসমূহকে অধিক পসন্দ করত। বরং আল্লাহ্ তা আলা তাদেরকে তাদের গোমরাহীতে নিমজ্জিত অবস্থায় ছেড়ে দেন। এরপর আল্লাহ্ তা আলা মু'মিনদেরকে সম্বোধন করেন তোমরা মুনাফিকদের ন্যায় হয়ো না, যাদের দৃষ্টান্ত ইতিপূর্বে উল্লিখিত হয়েছে। তোমরাও সাদকা, দান–খয়রাত করার পর বলে বেড়ানো, লোক দেখানো এবং কষ্ট দেয়ার মাধ্যমে তোমাদের কর্মফল বিনষ্ট কর না। যেমন মুনাফিকরা লোক দেখানোর দ্বারা নিজেদের সম্পদ ব্য়য় করার প্রতিদানকে ব্য়র্থ করে দিয়েছে আর তারা আল্লাহ্ তা আলার ও আথিরাতের প্রতি ঈমান আনে না।

## যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬০৪০. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, "এটি একটি দৃষ্টান্ত। শেষ বিচারের দিন কাফিরদের ক্রিয়াকলাপের এরূপ দশা হবে। তারা দুনিয়াতে যা উপার্জন করেছিল ও ব্যয় করেছিল তার কোন প্রতিদান আল্লাহ্র কাছে পাবে না। কেননা, কিছুরই অস্তিত্ব সেখানে থাকবে না, যেমন শক্ত পরিচ্ছন্ন পাথরের উপর মুযলধারে বৃষ্টি নামলে পাথরের উপর কোন কিছুই থাকে না। পাথরটি হয়ে যায় পরিষ্কার–পরিচ্ছন্ন।"

৬০৪২. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের তাফসীর প্রসংগে বলেন, এ আয়াতে উল্লিখিত الصفران এমন পাথরকে বলা হয়, যার উপরে কিছু মাটি থাকে, কিন্তু তার উপর প্রবল বৃষ্টিপাত তাকে পরিষ্কার করে দেয়। অনুরূপ যে ব্যক্তি লোক দেখানোর জন্যে ব্যয় করে, তার এ ব্যয় তার দানকে বিনষ্ট করে দেয়। যেমন মুবলধারে বৃষ্টি পাথরকে পরিচ্ছার করে দেয়। সূতরাং লোক দেখানো উদ্দেশ্যে দানকরলে শেষ বিচারের দিন দাতা কিছুই পাবে না। তাই আল্লাহ্ তা'আলা মু'মিনদেরকে বলেছেন, "হে মু'মিনগণ, দানের কথা বলে বেড়ানো এবং কষ্ট দিয়ে দানকে বিনষ্ট কর না। যেমন লোক দেখানোর জন্য দান করা হলে তা ব্যর্থ হয়, দানের কথা বলে বেড়ানো অথবা দান করে কষ্ট দিলে তা ব্যর্থ হয়ে যায়।

৬০৪৩. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি উল্লিখিত আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "কোন ব্যক্তির নিজ সম্পদ ব্যয় করার পর বলে বেড়ানো ও গ্রহীতাকে কষ্ট দেয়ার চেয়ে ব্যয় না করাই উত্তম।" অত্র আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা এরূপ দানের একটি দৃষ্টান্ত বর্ণনা করেন ও বলেন, "এমন দানের দৃষ্টান্ত হচ্ছে ্রকটি কাফিরের ব্যয়, যে আল্লাহ্ তা'আলা ও শেষ বিচারের দিবস সম্বন্ধে দৃঢ় বিশ্বাস রাখে না।" এরপর আল্লাহ্ পাক দুই জনের ব্যয়ের দৃষ্টান্ত দিয়ে ইরশাদ করেন— এদের দুই জনের ব্যয়ের দৃষ্টান্ত হচ্ছে একটি পরিচ্ছার পাথর, যার উপর কিছু মাটি থাকে। মুফলধারে বৃষ্টির কারণে তা পরিষ্কার হয়ে যায়। এটিই হলো ব্রু ব্যক্তির দৃষ্টান্ত, যে ব্যয় করে বলে বেড়ায় ও গ্রহীতাকে কষ্ট দেয়।

৬০৪৪. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন,
"এমনিভাবে মুনাফিক কিয়ামতের দিন তার অর্জিত কিছুই কাজে লাগাতে পারবে না।"

৬০৪৫. জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। অত্র আয়াতে ব্যাখ্যায় বলেন, তিনি "যে ব্যক্তি দান করে তা বলে বেড়ায় এবং দান গ্রহীতাকে ক্লেশ দেয়, সে তার দানকে বিনষ্ট করে দেয়।"

৬০৪৬. হযরত ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে নিম্নবর্ণিত আয়াত তিলাওয়াত করেন ঃ

يَ اَيَّهَا الَّذِيْنَ اَمِنُوا لاَ تُبُطِلُوا صِدَقَاتِكُمْ بِالْمَنَ وَالْاذَى ..... لاَيَقُدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مَّمًا كَسَبُوا وَالْمَاتِ وَالْاذَى ..... لاَيَقُدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مُمًا كَسَبُوا وَالْمَاتِ وَالْمَاتِقِيْنَ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَلَالِمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِقِيقِ وَالْمَاتِ وَالْمَالِمِيْنِ وَالْمُنْفِقِ وَلَالِمُوالِيَّالِقِي وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِي وَالْمُوالِمِيْنِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَالِقِي وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِي وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَلِيْنِهُ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِي وَالْمَاتِ وَالْمَاتِي وَالْمَاتِي وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِي وَالْمَاتِي وَالْمَاتِي وَالْمَاتِ وَالْمَاتِي وَالْمَاتِي وَالْمَاتِي وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمَاتِي وَالْمَاتِ وَالْمَاتِي وَال

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أُمَنُوا لَا تُبُطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بَالْمَنِّ وَالْاَذْي ..... لاَ يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِّمَّا كَسَبُوا

তিনি জারো তিলাওয়াত করেন ៖ وَهَا تُنْفَقُوا مِنْ خَيْرٍ فَلاَنْفُسِكُمْ وَهَا تُنْفَقُونَ الِاَّ ابْتِغَاءَ وَجُهِ اللَّهِ وَهَا تَتُفَقُوا مِنْ خَيْرٍ يُّوَفَّ الْيَكُمْ وَٱنْتُمْ لاَ تُظْلَمُونَ ( ٢٧٢/٢ )

অর্থাৎ "যে ধন—সম্পদ তোমরা ব্যয় কর, তা তোমাদের নিজেদের জন্য এবং তোমরা তো শুধু আল্লাহ্র সন্তুষ্টি লাভের জন্য ব্যয় করে থাক। যে ধন—সম্পদ তোমরা ব্যয় কর, তার পুরস্কার তোমাদেরকে পুরাপুরিভাবে প্রদান করা হবে, তোমাদের প্রতি অন্যায় করা হবে না" (২ ঃ ২৭২)

ইতিপূর্বে আমরা مُفْوَاتُ শুক্টির পুরাপুরি ব্যাখ্যা প্রদান করেছি, তাই যথেষ্ট।

যাঁরা আমাদের অভিমত সমর্থন করেছেন, তাঁদের আলোচনা ঃ

৬০৪৭. হযরত ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ كَمَثُلِ صَفْوَانٍ সম্বন্ধে বলেন, এর অর্থ كَمَثُلِ الصَّفَاةِ অর্থাৎ পরিচ্ছন পাথরের ন্যায়।

৬০৪৮. হযরত দাহুহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতে উল্লিখিত كَمَثْلِ مَعْفُواْنِ এর অর্থ সম্পর্কে বলতে গিয়ে صَفُواْنُ –এর অর্থ বলেছেন الصَّفَا অর্থাৎ পরিচ্ছন্ন পাথর।

৬০৪৯. হযরত রবী (র.) থেকেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৬০৫০. হযরত সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন مُنفَاةُ কে مُنفَاةُ বলে। মানে পিচ্ছিল প্রত্তর খন্ত।

৬০৫১. হযরত কাতাদা (র.) থেকেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

্র<sub>সূরা</sub> বাকারা ঃ ২৬৫

৬০৫২. হযরত আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতে উল্লিখিত ত্র্রিশিত ত্র্রিশিত ত্র্রিশিকের অর্থ সম্বন্ধে বলেন, এর অর্থ পাথর।

মহান আল্লাহ্র বাণী – "وَفَاصَابَهُ وَابِلً " –এর ব্যাখ্যা ঃ

আমরা ইতিপূর্বে এর ব্যাখ্যা করেছি। যাঁরা আমাদের সাথে একমত, তাদের আলোচনা ঃ

৬০৫৩. হ্যরত সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াতে উল্লিখিত وَابِلُ –এর অর্থ সম্বন্ধে বলেন, তার অর্থ مَطَرُ شَدَيْدً অর্থাৎ মুযলধারে বৃষ্টিপাত।

৬০৫৪. হ্যরত দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ فَاصَابَهُ وَابِلُ –এর অর্থ প্রসঙ্গে বলেন, وَابِلُ –এর অর্থ প্রসঙ্গে يَالْمُطَرُ الشَّدِيْدُ وَاللَّهِ –এর অর্থ الْمُطَرُ الشَّدِيْدُ (الشَّدِيْدُ عَالِمُ السَّدِيْدُ عَالِمُ السَّدِيْدُ (السَّدِيْدُ عَالَى السَّدِيْدُ عَالَى السَّدِيْدُ (السَّدِيْدُ عَالَى السَّدِيْدُ عَالَى السَّدِيْدُ (السَّدِيْدُ عَالَى السَّدِيْدُ عَاللَّهُ السَّدِيْدُ (السَّدِيْدُ عَالَى السَّدِيْدُ عَالَى السَّدِيْدُ (السَّدِيْدُ عَالَى السَّدِيْدُ عَالَى السَّدِيْدُ (السَّدِيْدُ (الْسَائِلُ (السَّدِيْدُ (السَّدِيْد

৬০৫৫. হযরত কাতাদা (র.) থেকেও উপরোক্ত আয়াতাংশের অর্থ একই রূপ বর্ণিত হয়েছে।

৬০৫৬. হযরত রবী (র.) থেকেও উপরোক্ত আয়াতাংশের অর্থ একইরূপ বর্ণিত হয়েছে।

মহান আল্লাহর বাণী ঃ فَتَرَكَهُ صَلْدًا —এর ব্যখ্য ঃ

আমরা ইতিপূর্বে এর পুরাপুরি বর্ণনা দিয়েছি।

#### যাঁরা আমাদের সাথে একমতঃ

৬০৫৭. হ্যরত সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াতাংশ فَتَرَكَهُ صِلْدُ –এর অর্থ সম্বন্ধে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, এটাকে পরিষ্কার পরিষ্কার রেখে যায়।

৬০৫৮. হযরত ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ فَتَرَكَهُ صَلَدًا –এর অর্থ সম্বন্ধে বলেন, এর অর্থ এটাকে এমনভাবে পরিষ্কার–পরিষ্ক্র রেখে যায়, যার মধ্যে কোন কিছুই অবশিষ্ট নেই।

৬০৫৯. হযরত ইব্ন আর্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ فَتَرَكُهُ صَلْدُاً –এর অর্থ প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ তার উপর আর কোন কিছু অবশিষ্ট থাকে না।

৫০৬০. হ্যরত দাহহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশে উল্লিখিত مَلْدًا শব্দটির অর্থ সম্বন্ধে বলেন, এর অর্থ فَتَرَكَهُ جُرُدًا অর্থাৎ এটাকে চুলশূন্য বা কোন কিছু শূন্য রেখে দেয়।

৫০৬১. হ্যরত কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াতাংশ فَتَرُكُهُ صَلْدًا —এর অর্থ সম্বন্ধে বলেন, এটাকে এমন পরিষ্কার রেখে দেয়, যার মধ্যে কোন কিছু অবশিষ্ট থাকে না।

৫০৬২. হ্যরত ইব্ন আরাস (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াতাংশ فَتَرَكَهُ صَلَدًا –এর অর্থ বলেন, তাকে এমন পরিষ্কার–পরিষ্কার ও স্বচ্ছ রেখে যায়, যার মধ্যে কোন কিছুই পাওয়া যায় না। পরবর্তী আয়াতে মহান আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন ঃ

( ٢٦٥ ) وَمَثَلُ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَهُمُ الْبَرِّفَاءَ مَرْضَاتِ اللهِ وَ تَنْبِيْتًا مِّنَ اَنْفُسِهِمْ كَمَثُلِ جَنَّةٍ بِرَبُوةٍ اَصَابَهَا وَابِلُّ فَالتَّ اَكُمُهَا ضِعْفَيْنِ ، فَإِنْ لَمْ يُصِبُهَا وَابِلُّ فَطَلُّ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ مَنْ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

২৬৫. যারাআল্লাহ্র সন্তুষ্টি লাভের জন্য ও নিজেদের আত্মা বলিষ্ঠ করণার্থে ধনসম্পদ ব্যয় করে, তাদের দৃষ্টান্ত কোন উচ্চভূমিতে অবস্থিত একটি উদ্যান, যাতে মুষলধারে বৃষ্টি হয়। ফলে তার ফলমূল ্<sub>ৰিপুণ</sub> জন্মে। যদি মুষলধারে বৃষ্টি না-ও হয়, তবে লঘু বৃষ্টিই যথেট। তোমরা যা কর আল্লাহ্ তার সম্যক দুষ্টা।

षाद्वार् शात्कत वानी । وَمَثَلُ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ اَمْوَالَهُمُ ابْتَغَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَتَثْبِيْتًا مِّنْ اَنْفُسِهِمْ اللَّهِ عَالَمَ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ

আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন যে, যারা তাদের ধন—সম্পদ আল্লাহ্র রাহে ব্যয় করে, আল্লাহ্র পথের মুজাহিদকে যানবাহন সরবরাহ করে, অভাবগ্রস্ত মুজাহিদগণের ব্যয় বহন করে ও তাদের সাহায্য করে, আল্লাহ্র ইবাদতে মগ্ন বান্দাদের সহায়তা করে, এসব ক্ষেত্রে আল্লাহ্ তা'আলার সন্তুষ্টি লাভের উদ্দেশ্যে ব্যয় করে থাকে। এক কথায় আল্লাহ্ তা'আলার পথে ব্যয় করে ঈমানের বলে বলীয়ান হয়। যেমন আরবী ভাষায় কথিত আছে, مَنْ الْاَمْرُ هَذَا الْاَمْرُ अर्था९ তুমি অমুকের ইচ্ছা এব্যাপারে সুদৃঢ় করেছ; তার ইচ্ছাকে এ ব্যাপারে তুমি শক্তিশালী করেছ এবং তুমি তাকে মনের মত বলিষ্ঠ করেছ। যেমন কবি ইব্ন রাওয়াহা বলেছেন, اَنْ اَنَاكَ مِنْ حَسَنِ \* تَشْبِيْتَ مُوْسَلُ كَالَّذِي نَصْرُلُ كَالَّذِي نَصْرُلُ كَالَّذِي نَصْرُلُ كَالَّذِي نَصْرُلُ كَالَّذِي مَا اَتَاكَ مِنْ حَسَنِ \* مَشْبُتَ اللَّهُ مَا اَتَاكَ مِنْ حَسَنِ \* تَشْبِيْتَ مُوْسَلُ كَالَّذِي نَصْرُلُ كَالَّذِي نَصْرُلُ اللهُ مَا اَتَاكَ مِنْ حَسَنِ \* تَشْبِيْتَ مُوْسَلُ كَالَّذِي نَصْرُلُ كَالَّذِي تَشْبِيتَ مُوْسَلُ كَاللَّهُ مَا اتَاكَ مِنْ حَسَنِ \* تَشْبِيتَ مُوْسَلُ كَاللَّهُ مَا اتَاكَ مِنْ حَسَنِ \* تَشْبِيتَ مُوْسَلُ كَالَّذِي نَصُرُلُ كَاللَّهُ مَا اتَاكَ مِنْ حَسَنِ \* تَشْبِيتَ مُوْسَلُ كَاللَّهُ مَا اتَاكَ مِنْ حَسَنَ \* تَشْبُتَ اللَّهُ مَا اتَاكَ مِنْ حَسَنَ \* تَشْبُيتَ مُوْسَلُ كَالَّة تَلِي اللَّهُ مَا اتَاكَ مِنْ حَسَنِ \* تَشْبُيتَ مُوْسَلُ كَاللَّهُ مَا اتَاكَ مِنْ حَسَنَ \* تَشْبُيتَ اللَّهُ مَا اتَاكَ مِنْ حَسَنَ \* تَشْبُيتَ مُوْسَلُ كَا تَعْ الْعَلْمُ مِنْ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا الله

উপরোক্ত আয়াতে আল্লাই তা'আলা এ তথ্যটির দিকে ইংগিত করেছেন যে, তাদের অন্তর আল্লাই তা'আলার ওয়াদার প্রতি পূর্ণ আস্থাবান ছিল বিধায়। তারা আল্লাই তা'আলার অনুগত হয়ে কাউকে দান করে মানুষের নিকট বলে বেড়ায় না এবং প্রহীতাকে কষ্টও দেয় না। আল্লাহ্র পথে দান করেছে তাই আল্লাই তা'আলার সন্তুষ্টি লাভ করার জন্য সম্পদ ব্যয় করার কারণে আল্লাই তা'আলা তাদের মনোবল দান করেছেন, তাদের ঈমানী শক্তিকে বৃদ্ধি করেছেন, তাদের ইয়াকীন দান করেছেন। এজন্যই প্রখ্যাত ব্যাখ্যাকারগণ ত্রিক্র অনুষ্টা ন্রবিশ্বাসকে সৃদৃঢ় করা।

কেউ কেউ বলেন, ব্যাখ্যাকারীরা بَوْيَئُ – এর অর্থ يَوْيَئُ নিয়েছেন। কেননা যারা আল্লাহ্ তা আলার সন্তুষ্টি লাভের উদ্দেশ্যে ধন–সম্পদ ব্যয় করে, তারা তাদের ঈমানকে সুদৃঢ় করে। আর তা শুধুমাত্র আল্লাহ্ তা আলার প্রদত্ত ওয়াদার প্রতি পূর্ণ আস্থা ও বিশাস স্থাপনের পরই সম্ভব হতে পারে।

## যারা এ মত পোষণ করেনঃ

৬০৬৩. শা'বী (র.) থেকে বর্ণিত। আলোচ্য আয়াতাংশ وَتَثْبِيْتًا مِّنْ لَنُفُسِهِمْ –এর অর্থ হলো
تُصْدِيقًاوَيَقِيْنًا
অর্থাৎ অন্তরে পূর্ণ বিশ্বাস ও আস্থা স্থাপন করা।

৬০৬৪. শা'বী (র.) থেকে জন্য সূত্রে বর্ণিত। তিনি জত্র আয়াতে উল্লিখিত تَثَمُّنِيْتًا مِّنْ ٱنْفُسِهِمْ -এর জর্থ প্রসঙ্গে বলেন, এর জর্থ হচ্ছে وَتَمُعْدِيْقًا مِنْ ٱنْفُسِهِمْ अर्था९ তাদের পূর্ণ আস্থা স্থাপন করা এবং বিশ্বাসে সুদৃঢ় থাকা। আবার الله শব্দের জর্থ জন্তরের দৃঢ়তা জর্জন ও সাহায্য লাভ করা।

৬০৬৫. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশে উল্লিখিত مَثْنِيتًا مِنْ اَنْفُسِهِمْ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, مَثْنِيتًا مِنْ اَنْفُسِهِمْ অর্থাৎ مَثْنِيتً এর অর্থ ইয়াকীন, অন্য কথায় তাদের মনের সুদৃঢ় বিশ্বাস।

৬০৬৬. আবৃ সালিহ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত تَثْنِيْتًا مِنْ أَنْفُسِهِمُ –এর অর্থ হচ্ছে يَقْنِنًا مِنْ عِنْد أَنْفُسِهِمُ अर्था হচ্ছে يَقْنِنًا مِنْ عِنْد أَنْفُسِهِمُ

षन्गान्ग जाक्ष्मीद्रकाद्रश्य वर्णन्, وَتَثْبِيتًا مِّنْ ٱنْفُسِهِمُ – এর অর্থ হচ্ছে, সাদ্কা প্রদানের স্থান স্নিদিষ্টকরণ।

যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬০৬৭. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আলোচ্য আয়াতাংশে উল্লিখিত وَتَثْبِيْتًا مِنْ اَنْفُسِهِمُ এর অর্থ হচ্ছে, তারা সুনিশ্চিত হতেন যে, তারা কোথায় তাদের সাদ্কা প্রদান করবেন।

৬০৬৮. অন্য সূত্রেও মুজাহিদ (র.) থেকে অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৬০৬৯. মুজাহিদ (র.) থেকে আরেক সূত্রে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত نَتُسْتُا مِنْ –এর অর্থ প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, তারা সুনিষ্ঠিত হতেন যে, তারা কোথায় দান–খয়রাত করবেন।

৬০৭০. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত مُتَثْبِيْتًا مِنْ اَنْفُسِهِمُ –এর অর্থ প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, তারা সুনিচিত হতেন যে, কোথায় তারা তাদের যাকাত প্রদান করবেন।

৬০৭১. আলী ইবৃন আলী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি হাসান (র.)থেকে শুনেছি। তিনি অত্র আয়াতাংশ الْبَعْنَاءَ مَرْضَاتِ اللّهِ وَتَثْبِيْتًا مِنْ اَنْفُسِهِمُ তিলাওয়াত করেন এবং বলেন, কোন ব্যক্তি যদি সাদ্কা করতে ইচ্ছা করতেন, তর্খন তিনি এ ব্যাপারে নিশ্চয়তা অর্জন করতেন। যদি আল্লাহ্ তা'আলার সন্তুষ্টির জন্যে হতো তাহলে তিনি তা করতেন। আর যদি কোন প্রকার সন্দেহের উদ্রেক হতো তখন তা থেকে তিনি বিরত থাকতেন।

৬০৭২. আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, মুজাহিদ (র.) ও হাসান (রা.) থেকে বর্ণিত। ব্যাখ্যাটি প্রকাশ্য তিলাওয়াত অনুসারে গ্রহণযোগ্য অর্থ বলে মনে করা কঠিন। কেননা, তারা অন্র আয়াতংশ مَثْنِيثًا مَنْ أَنْفُسِمُ –এ উল্লিখিত تَثْنِيثًا مَنْ أَنْفُسِمُ বলে ধরে নিয়েছেন। আর তারা মনে করেন, এরপ ব্যাখ্যাই এখানে প্রয়োজ্য। কারণ, জনসাধারণ নিশ্চিত হতেন যে, তারা তাদের সম্পদ কোথায় ব্যয় করছেন।

ভাষাবিদগণ বলেন, কেউ বলে থাকে بابتفعل অথাৎ بابتفعل অথাৎ فعل الأمْرَتَخُوفًا وَالْاَمْرَتَخُوفًا وَالْاَمْرَةُ وَالْاَمْرِ وَالْاَمْرِ وَالْمُ وَالْاَمْرِ وَالْاَمْرِ وَالْمُوالِمُ وَلَيْكُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُوالِمُوالِمُ وَالْمُوالِمُوالِمُوالِمُ وَالْمُوالِمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوال

যদি কেউ প্রশ্ন করেন যে, অত্র আয়াতের সাথে সামঞ্জস্যপূর্ণ আয়াত সূরা মুয্যামিলে উল্লেখ রয়েছে এর সাথে সামঞ্জন্য না রেখে وَتَبَتَّلُ اللَّهِ تَبْتَيْلُ ( একনিষ্ঠভাবে তাতে মগ্ন হও। ) অর্থাৎ পূর্ববর্তী فَتَبَتَّلُ اللَّهِ تَبْتَيْلُ শুরবর্তীতে মাসদার উল্লেখ করা হয়েছে। উপরোক্ত বর্ণনা অনুযায়ী বলা উচিত ছিল "بَبَتُلُا" –উত্তরে বলা যায় যে, আলোচ্য আয়াত ও সূরা মুয্যামিলের আয়াতের মধ্যে কিছুটা পার্থক্য রয়েছে। আর তা হচ্ছে এই ति فعل नामक تَبَتَّلُ الْيُوتَبْتِكُ वना राहाह, تَبَتَّلُ الْيُوتَبْتِكُ नामक وَتَبَتَّلُ الْيُوتَبْتِكُ মাধ্যমে প্রকাশ পাচ্ছে যে, এখানে একটি বাক্য উহ্য রয়েছে। প্রকৃত আয়াতটি ছিল এরূপ, সামঞ্জস্য না রেখে উহ্য বাক্যের فعل অনুসারে পরে مصدر উল্লেখ করে থাকে। তবে যদি পর্বে এরপ কোন فعل উল্লেখ করা না হয়, তখন অসামঞ্জস্যপূর্ণ مصدر ব্যবহার করা নিযিদ্ধ । অন্য একটি وَاللَّهُ ٱنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ، উদাহরণ এখানে উল্লেখ করা যায়। আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদের সৃষ্টি করেছেন মাটি হতে ( ৭১ ঃ ১৭ )। আল্লাহ্ পাক আরো ইরশাদ करतन, فَتَقَبَلَهَا رَبُّهَا بِقَبُولُ حَسَنٍ وَانْبَأَهَا نَبَتًا حَسَنًا صَعَنًا करतन, عَسَنًا حَسَنًا করলেন এবং তাকে উত্তমরূপে লালন-পালন করলেন। عُنِتُ শব্দটি نَنِتُ नामक فعل नामन-পালন করলেন। মাসদার। আর এখানে نبات কথাটি উল্লেখ করা শুদ্ধ হয়েছে انبت فعل টি উল্লেখ করার কারণে। কেননা, এ ১০০০ টির দরুল বুঝা যায় যে, এখানে একটি তুল্ল উহ্য রাখা হয়েছে, যার থেকে व्या९ जालाडू जा وَاللَّهُ ٱنْبَتَّكُمْ فَنَبَتُّمْ مِنَ ٱلْارْضِ نَبَاتًا ، अर्थ जायाजि रत वज्जन نبات 'षाना তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন এরপর তোমরা ভূমি থেকে উদ্ভূত হলে। किलु مُثَيِّيَتًا مِّنْ ٱنْفُسِكُمْ –এর মধ্যে এরূপ কিছুই নেই। কেননা, এখানে বলা যায় না যে تُثُبِيتُ শন্দটি تُبُتُ থেকে নির্গত أَيُثَبِتُونَ فِي فَضَعِ الصَّدَقَاتِ शरक निर्गठ ধরা হয়েছে, তাহলে পূর্ণ বাক্যটি এরূপ হতো تَثُبُّتُ অন্য কথায় পূর্ববর্তী এমন বাক্য নেই, যার দারা বুঝা যায় যে, এখানে এঁকটি কালাম উহ্য রয়েছে এবং তা থেকে নির্মন্ত –কে নির্গত বলে ধরা হয়েছে। কাজেই بَيْبُتُ –কে নির্গত ভদ্ধ হবে না এবং তাকে تَبَتَّلُ الْيُعْتَبَيْكُ ও অনুরূপ বাক্যগুলোর পর্যায়ভুক্ত করা যাবে না।

षातात कि कि तलहिन, وَحُتِسَابًا مِنْ اَنْفُسِهِمُ —এत षर्थ ट्राष्ट्र وَتَثْبِيْتًا مِّنْ اَنْفُسِهِمُ षातात कि कि तलहिन, وَتَثْبِيْتًا مِّنْ اَنْفُسِهِمُ बाम्तत षाञाक भन्नीतनात वित्तुकना कतात काता।

৬০৬৫. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশে উল্লিখিত تَثْبِيْتًا مِنْ اَنْفُسِهِمْ – এর ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, مَعْ يَقِيْنًا مِنْ اَنْفُسِهِمْ অর্থাৎ تَثْبِيْتُ এর অর্থ ইয়াকীন, অন্য কথায় তাদের মনের সুদৃঢ় বিশ্বাস।

৬০৬৬. আবু সালিহ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত تَثْبِيْتًا مِّنُ اَنْفُسِهِمُ –এর অর্থ হচ্ছে يَقْبِنًا مِنْ عِنْدِ اَنْفُسِهِمُ ( অর্থাৎ তাদের অন্তরে সুদৃঢ় বিশ্বাস )।

षन्गान्ग তाक्ष्मीतकार्त्वन वर्तनन् وَتَثْبِيتًا مِّنْ اَنْفُسِهِمْ – এর অর্থ হচ্ছে, সাদ্কা প্রদানের স্থান সুনির্দিষ্টকরণ।

যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬০৬৭. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আলোচ্য আয়াতাংশে উল্লিখিত وَتَثْبِيْتُامِنُ الْفُسِهِمُ এর অর্থ হচ্ছে, তারা সুনিশ্চিত হতেন যে, তারা কোথায় তাদের সাদ্কা প্রদান করবেন।

৬০৬৮. অন্য সূত্রেও মুজাহিদ (র.) থেকে অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৬০৬৯. মুজাহিদ (র.) থেকে আরেক সূত্রে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত نَشْبِيتًا مِنْ –এর অর্থ প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, তারা সুনিশ্চিত হতেন যে, তারা কোথায় দান–খয়রাত করবেন।

৬০৭০. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত مُثَنْيِتًا مِنْ اَنْفُسِهِمُ –এর অর্থ প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, তারা সুনিশ্চিত হতেন যে, কোথায় তারা তাদের যাকাত প্রদান করবেন।

৬০৭১. আলী ইব্ন আলী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি হাসান (র.)থেকে শুনেছি। তিনি অত্র আয়াতাংশ الْبَتِغَاءَمَرُضَاتِ اللّهِ وَتَثَيْثَا مِنْ اَنْفُسِهِمْ তিলাওয়াত করেন এবং বলেন, কোন ব্যক্তি যদি সাদ্কা করতে ইচ্ছা করতেন, তর্থন তিনি এ ব্যাপারে নিশ্চয়তা অর্জন করতেন। যদি আল্লাহ্ তা'আলার সন্তুষ্টির জন্যে হতো তাহলে তিনি তা করতেন। আর যদি কোন প্রকার সন্দেহের উদ্রেক হতো তথন তা থেকে তিনি বিরত থাকতেন।

৬০৭২. আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, মুজাহিদ (র.) ও হাসান (রা.) থেকে বর্ণিতাব্যাখ্যাটি প্রকাশ্য তিলাওয়াত অনুসারে গ্রহণযোগ্য অর্থ বলে মনে করা কঠিন। কেননা, তারা অত্র
আয়াতংশ تَثْبِيْتُ –এ উল্লিখিত تَثْبِيْتُ শব্দটির অর্থ تَثْبِيْتُ বলে ধরে নিয়েছেন। আর তারা
মনে করেন, এরপ ব্যাখ্যাই এখানে প্রযোজ্য। কারণ, জনসাধারণ নিশ্চিত হতেন যে, তারা তাদের সম্পদ
কোথায় ব্যয় করছেন।

سَاشِيْتُامِنُ اللهِ الهُ اللهِ ال

ভাষাবিদগণ বলেন, কেউ বলে থাকে بَابِتَهْ الْاَمْرَتَخُوفًا অথাৎ فعل المناق والإلاَمْرَتَخُوفًا والالأَمْرَتَخُوفًا والالأَمْرَتَخُوفًا والالمَارَة والإلامَرَتَخُوفًا والالمَارَة والإلامَرَتَخُوفًا والالمَارَة والإلامَرَتَخُوفًا والالمَارَة والإلامَرَتَخُوفًا والالمَارَة والإلامَارَة والمَارَّة والمَارَّة والمَارَة والمَارَّة والمَارَة والمَارَّة والمَارَّة والمَارَّة والمَارَّة والمَارَّة والمَارَة والمَارَّة والمَارَ

যদি কেউ প্রশ্ন করেন যে, অত্র আয়াতের সাথে সামঞ্জস্যপূর্ণ আয়াত সূরা মুয্যামিলে উল্লেখ রয়েছে এর সাথে সামঞ্জ্স্য না রেখে ) অর্থাৎ পূর্ববর্তী فَتَبَتُّلُ اللَّهِ تَبْتَيُلُأُ পুরবর্তীতে মাসদার উল্লেখ করা হয়েছে। উপরোক্ত বর্ণনা অনুযায়ী বলা উচিত ছিল "تَبَتَّلُا" –উত্তরে বলা যায় যে, আলোচ্য আয়াত ও সূরা মুয্যামিলের আয়াতের মধ্যে কিছুটা পার্থক্য রয়েছে। আর তা হচ্ছে এই ित فعل नामक تَبَتَّلُ اللَّهِ تَبَتَّلُ اللَّهِ تَبَتَّلُ اللَّهِ تَبَتَّلُ اللَّهِ تَبْتَكُ اللَّهِ تَبْتَكُ মাধ্যমে প্রকাশ পাচ্ছে যে, এখানে একটি বাক্য উহ্য রয়েছে। প্রকৃত আয়াতটি ছিল এরূপ, এর সাথে "وَتَبَتَّلُ اِلْهُ فَيُتَّلِّكُ اللَّهُ اِلْهُ اِلْهُ اِلْهُ اِلْهُ اِلْهُ اِلْهُ اِلْهُ اِلْهُ الله সামঞ্জস্য না রেখে উহ্য বাক্যের فعل অনুসারে পরে مصدر উল্লেখ করে থাকে। তবে যদি পূর্বে এরূপ কোন فعل উল্লেখ করা না হয়, তখন অসামঞ্জস্যপূর্ণ مصدر ব্যবহার করা নিষিদ্ধ । অন্য একটি وَاللَّهُ ٱنْبَتَكُمْ مِنَ الْاَرْضِ نَبَاتًا ، উদাহরণ এখানে উল্লেখ করা যায়। আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন অর্থাৎ আল্লাহ্ তা আলা তোমাদের সৃষ্টি করেছেন মাটি হতে ( ৭১ ঃ ১৭ )। আল্লাহ পাক আরো ইরশাদ कद्रन, فَتُقَبَّلُهَا رَبُّهَا بِقَبُّولُ حَسَنٍ وَانْبَأُهَا نَبُتًا حَسَنًا صَسَنًا जात्र जात প्রতিপালক তাকে সাগ্রহে কবুল করলেন এবং তাকে উত্তমরূপে লালন-পালন করলেন। نُبِتُ শব্দটি نَبِتُ नाমक فعل नामन-পালন করলেন। মাসদার। আর এখানে نبات কথাটি উল্লেখ করা শুদ্ধ হয়েছে انبت فعل টি উল্লেখ করার কারণে। কেননা, এ فعل টির দরুন বুঝা যায় যে, এখানে একটি فعل কে উহ্য রাখা হয়েছে, যার থেকে चकि निर्गठ। পূर्व बायां हि दरव अंत्रप क्षें نباتًا क्षि निर्गठ। पूर्व बायां हि दरव अंत्रप क्षें نبات 'ष्माना তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন এরপর তোমরা ভূমি থেকে উদ্ভূত হলে। किलु وَتَثْبِيَّتًا مِّنْ ٱنْفُسِكُمْ –এর মধ্যে এরূপ কিছুই নেই। কেননা, এখানে বলা যায় না যে تَثُبُثُ শব্দটি ثُبُتُ (থকে নিগ্ত وَيُثَبِتُونَ فِي فَضَعَ الصَّدَقَاتِ थरक निर्गठ ধता হয়েছে, তাহলে পূर्ণ वाकाि এतन र्राण تُثَبَّتُ د অন্য কথায় পূর্ববর্তী এমন বাক্য নেই, যার দ্বারা বুঝা যায় যে, এখানে একটি কালাম উহ্য রয়েছে এবং তা থেকে ॻॕॻ॓॔ –কে নির্গত বলে ধরা হয়েছে। কাজেই ॻॕॎॻ॓॔ –কে ॻॕॻ॓॔ পড়া শুদ্ধ হবে না এবং তাকে تَبَتَّلُ الْيُعَبَيْكُ ও অনুরূপ বাক্যগুলোর পর্যায়ভুক্ত করা যাবে না।

আবার কেউ কেউ বলেছেন, وَتَثْبِيْتَا مِّنْ اَنْفُسِهِمُ –এর অর্থ হচ্ছে اِحْتِسَابًا مِنْ اَنْفُسِهِمُ অর্থাৎ । তাদের আতাকে গভীরভাবে বিবেচনা করার জন্যে।

#### যারা এ মত পোষণ করেনঃ

৬০৭৩. কাতাদা (র.) থেকে বুর্ণিত। আলোচ্য আয়াতাংশে উল্লিখিত ক্র্রিটার্ট ত্রি আর্থিত ত্রি আর্থিত ত্রিক্তিন অর অর্থ প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে اُحْتِسَابًا مِّنْ اَنْفُسِهِمْ – এর অর্থকে প্রকাশ করে ना। কেননা-আরবী ভাষাভাষীদের নিকট कें -এর জর্থ إَحْتِسَابً বলে সুপরিচিত নয়। তবে যদি এ, আয়াতের তাফসীরকার এরূপ অর্থ নেয়ার ইচ্ছা করে থাকেন এ কথার ভিত্তিতে যে, দানকারীদের আত্মাসমূহ দানকারীদের কর্তৃক পরিচালিত প্রচেষ্টা অন্তর্ভুক্ত রয়েছে। যদ্নি এরূপ অন্তর্ভুক্ত হতো তাহলে তাফসীরকারগণের বাক্যটির অর্থ হতো। এরূপ নয় বিধায় বাক্যটির অর্থ হুলে পরিগণিত নয়।

كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبْوَةٍ أَصِابَهَا وَابِلُّ فَأَتَتْ أَكُلُهَا ضِغْفَيْنِ فَأَنْ لَمْ يُصِبْهَا وَابِلَّ এর মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন যে, যারা নিজেদের ধন–সম্পদ ব্যয় করে, সাদ্কা–খয়রাত করে, যাদের উপর সাদ্কা করা হয়েছে তাদের কাছে বা অন্যদের কাছে তা বলে বেড়ায় না, তাদেরকে এ দানের পরিপ্রেক্ষিতে কষ্টও দেয় না, আল্লাহ্ তা'আলার সন্তুষ্টি লাভের জন্য, আল্লাহ্ তা আলার প্রতিজ্ঞার প্রতি পূর্ণ আস্থা স্থাপুন করে আল্লাহ্র পথে তারা ব্যয় করে। তাদের দৃষ্টান্ত ২চ্ছে একটি জানাত (جَنَّهُ)। এখানে উল্লিখিত جَنَّهُ –এর অর্থ হচ্ছে বাগান।পূর্বে আমরা এ সম্পর্কে কিতাবের জন্য জায়গায় বিস্তারিত আলোচনা উপস্থাপন করেছি, যার পুনরুক্তির প্রয়োজন নেই।

অত্র আয়াতে উল্লিখিত دُبُونٌ , শব্দটির অর্থ হচ্ছে উচ্চভূমি, যা প্লাবনসীমার উচ্চে অবস্থিত থাকে। এখানে বাগানের বৈশিষ্ট্য বর্ণনা করতে গিয়ে আল্লাহ্ তা আলা र्रें ने मक्षि ব্যবহার করেছেন। কেননা, যে ভূমি প্লাবনসীমা ও উপত্যকা থেকে উচ্চে অবস্থিত, তাতে বাগান দীর্ঘস্থায়ী হয়। আর উচ্চভূমির দীর্ঘস্থায়ী বাগানই অধিক উত্তম, (সুদৃশ্য) উত্তম ফলদান করে। চারা রোপণ ও জমি প্রস্তুত করার সুউত্তম ব্যবস্থাপনায় অতুলনীয় অবদান রাখে। আর এজন্য বনী ছা'লাবার একজন বিখ্যাত কবি আ'শা তার বাগানের সৌন্দর্য ও বৈশিষ্ট্য বর্ণনা করতে গিয়ে বলেন ঃ

مَا رَوْضَةٌ مِنْ رِيَاضِ الْحَزَنِ مُعْشَبَةٌ \* حَضْراء جَادَ عَلَيْهَا مُسْبِلٌ هَطِلٌ ـ

অর্থাৎ উচ্চভূমিতে অবস্থিত বাগানসমূহের চেয়ে উত্তম কোন বাগান নেই যা সবুজ ঘাসে পরিপূর্ণ এবং যাকে অবিরাম বৃষ্টিপাত সব সময় দয়া করে থাকে। কবি তাঁর বাগানের বৈশিষ্ট্য বর্ণনা করেছেন এ<del>কং</del> বলেছেন যে, এ বাগানটি উচ্চভূমিতে অবস্থিত বাগানসমূহের অন্যতম। আর উচ্চভূমির বাগানগুলো উন্নতমানের হয়ে থাকে। কেননা, এসব বাগানের চারাগাছ ও ঘাসগুলো উপত্যক ও সুউচ্চ টিলায় অবৃস্থিত বাগানসমূহের চারা গাছ, ঘাস ও ফল–ফলাদির গাছ থেকে উত্তম ও অধিক শক্তিশালী হয়ে থাকে। হিন্দু শব্দটিতে তিনটি পঠনরীতি রয়েছে। প্রত্যেকটি রীতিই একদল কিরাআত বিশেষজ্ঞ গ্রহণ করেছেন। প্রথমত "ر" –কে পেশ দিয়ে পড়া অর্থাৎ دُبُوَّةٌ পাঠ করা। এটা হচ্ছে মদীনা, হিজায ও ইরাকেরু কিরাআত বিশেষজ্ঞগণের পাঠরীতি। আর দ্বিতীয় কিরাআতে "১" –কে যবর দিয়ে পড়া হয় অর্থাৎ হুট্টি পাঠ করা হয়ে থাকে। সিরিয়া ও কৃফার কিছু সংখ্যক কিরাআত বিশেষজ্ঞ এরূপ পাঠ করা পসন্দ করেছেন। আর এটা বনী তামীমের পাঠরীতি বলেও জনশ্রুতি রয়েছে। তৃতীয় কিরাআতে "ত" –কে যের দিয়ে পড়া হয়ে থাকে। অর্থাৎ وَبُونَةُ পড়া হয়ে থাকে। এরূপ কিরাআত নাকি ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকেও বর্ণিত রয়েছে বলে শুনা যায়।

আল্রামা ইবন জারীর তাবারী (র.) বলেন, শুধুমাত্র দু'টি কিরাআতের যে কোন একটি ব্যতীত অন্য কোন কিরাআত আমার কাছে গ্রহণীয় নয়। তনাধ্যে একটি যবর দিয়ে এবং অন্যটি পেশ দিয়ে পড়া। কেনন, বিভিন্ন দেশে এদু'টির যে কোন একটি পাঠরীতিই জনসাধারণ গ্রহণ করে থাকে, আবার আমার কাছে যবর দেয়ার চেয়ে পেশ দিয়ে পড়াটাই অধিক প্রিয়। কেননা, এই রীতিই আরবদের মধ্যে অধিক জ্বনপ্রিয়। "়্," অক্ষরে যের দিয়ে পড়াটা বর্জিত হওয়াই এ কিরাআতের অবৈধতার প্রকাশ্য ও প্রকৃষ্টতর **প্রমাণহিসাবেবিবে**চ্য।

পুনরায় উচ্চভূমিকে "رَبُونَ বলার পিছনে কারণ এই যে, এ ভূমিটি অতি যত্মসহকারে প্রতিপালিত ক্রয়েছে ও শুষ্কতা অর্জন করেছে এবং উচ্চুভূমি হিসাবে বিবেচিত হয়েছে। কোন বস্তু আরবদের কাছে ফুলে উঠে বৃহদাকার ধারণ করলে বলা হয় رَبَا هَذَا الشَّيْنُ وَيَرْبُونَ (অর্থাৎ এ কস্তুটি বেড়েছে ও জনপ্রিয় হয়েছে বা এ বস্তুটি বেডে উঠবে)।

উপরোক্ত তাফসীরটি প্রখ্যাত তাফসীরকারগণ সমর্থন করেন এবং দলীল হিসাবে কতিপয় হাদীস উপস্থাপন করেন।

## যারা এ মত পোষণ করেনঃ

**ু সূরা বাকারা** ঃ ২৬৫

৬০৭৪. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ كَمَتْلِ جُنْةٍ بِرَبُرَةٍ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন ربوه এমন একটি প্রকাশ্য উঁচু স্থানকে বলা হয় যা সমতল।

৬০৭৫. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত بَرُبُوَةِ শব্দটির অর্থ সম্বন্ধে বলেন, এর অর্থ হচ্চে সুউচ্চ সমতল ভূমি।

৬০৭৬. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত كَمَثْلِ جَنَّةٍ بِرَبْرَةٍ -এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে সুউচ্চ ভূমি।

৬০৭৭. দাহ্হাক (র়.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত كَمَثُلِ جُنِّةٍ بِرَبْوَةٍ –এর ভাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, হুঁই বলা হয় এমন একটি সুউচ্চ স্থানকে,যার মধ্য দিয়ে কোঁন নদী প্রবাহিত হয়নি। আর যার মধ্যে রয়েছে সারি সারি উদ্যানসমূহ।

৬০৭৮. সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত হিন্দুর্ভ শব্দটির অর্থ সম্বন্ধে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে সুউচ্চ ভূমি।

৬০৭৯. রুবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত كَمَثُلُ جَنَّةٍ بِرِيْوَةٍ এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন হুঁহুহুই শব্দটির অর্থ হচ্ছে সুউচ্চ ভূমি।

৬০৮০. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত كُمْتُلُ جَنَّةِ بَرِبُوةِ –এর ভাফসীর বর্ণনা করতে গিয়ে বলেন, হুঁট্ট এমন একটি সুউচ্চ ভূমিকে বলা হয়, যার মধ্য দিয়ে কোন নিদী প্রবাহিত হয়নি।

আবার কেউ কেউ বলেন, হুঁহ্র্ট শব্দের অর্থ হচ্ছে 'সমতল ভূমি'। যেসব তাফসীরকার উপরোক্ত তাফসীরটি সমর্থন করেছেন, তাঁরা তাঁদের দলীল হিসাবে নিম্নে বর্ণিত কতিপয় হাদীস উপস্থাপন করেন ঃ

وَمَا اَكُلَّةً إِنْ نِكْتُهَا بِغَنِيْمَةٍ \* وَلاَجُوعَةُ إِنْ جُعْتُهَا بِغَرَامِ ـ

অর্থাৎ আমি যদি কোন খাবার খেয়ে থাকি, তাহলে এটা গনীমত নয়, আর যদি কোন সময় অভুক্ত থেকে থাকি, তাহলে এটাও জরিমানার ব্যাপার নয়। অর্থাৎ দুটো অবস্থাই স্বাভাবিক।

এ কবিতায় "اَكُلَة" –এর الف –এ যদি যবর দিয়ে পড়া হয়, তবে তার অর্থ ভক্ষণকারীর কর্ম বিশেষ। পুনরায় الكَنَة –এর الف –কে যদি পেশ দিয়ে পড়া হয়, তাহলে এর অর্থ হবে খাদ্য যা ভক্ষণকারী খেয়েছে। তখন এটার অর্থ হবে, আমি বা তুমি য়া কিছু খেয়েছ বা খেয়েছি তা গনীমত নয়। পরবর্তী আয়াতাংশ فَانُ لَّمُ يُصِبُهَا وَابِلُ فَطَلُ –এ উল্লিখিত طُلُ –এর অর্থ হচ্ছে লঘু বৃষ্টিপাত। এরপ তাফসীর সমর্থনকারীদের উপস্থাপিত নিম্ন বর্ণিত কতিপয় হাদীস প্রণিধানযোগ্য।

৬০৮২. ইব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত لُطُلُ –এর অর্থ সম্বন্ধে বলেন, এটার অর্থ হচ্ছে লঘু বৃষ্টিপাত।

৬০৮৩. ইমাম আস—সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত اَطُلُ শব্দের অর্থ সম্বন্ধে বলেন, এটার অর্থ হচ্ছে লঘু বৃষ্টিপাত।

৬০৮৫. হযরত দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত এট শব্দের অর্থ হচ্ছে লঘু বৃষ্টিপাত বা বৃষ্টিপাতের ছিটাফোঁটা।

৬০৮৬. রাবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত 🔟 শব্দটির অর্থ সম্বন্ধে বলেন, এটার অর্থ হচ্ছে লঘু বৃষ্টি বা গুঁড়ি গুঁড়ি বৃষ্টি।

প্রখ্যাত তাফসীরকার ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, এখানে আল্লাহ্ তা'আলা একটি উপমা পেশ করেছেন। বর্ণিত উদ্যানে যখন প্রচুর বৃষ্টিপাত হয়, তখন সে উদ্যানে ফলমূল দ্বিগুণ হয়ে যায়। আর যদি বৃষ্টিপাত প্রচুর নাও হয় তবে লঘু বৃষ্টিপাতই যথেষ্ট। অনুরূপ আল্লাহ্ তা'আলার সন্তুষ্টি লাভার্থে ও নিজের আত্মাকে বলিষ্ঠ করার জন্যে যে দানশীল ব্যক্তি তার ধনসম্পদ কম হোক কিংবা বেশী হোক দান করে,

নানের পর বলে বেড়ায় না, কিংবা দান গ্রহীতাকে কট্ট দেয় না, আল্লাহ্ তা'আলা তার সাদ্কাকে দিগুণ করে দেন, তার সাদ্কাকে বিনষ্ট করে দেয়া হয় না অথবা তার সাদ্কাকে ফেরত দেয়া হয় না। যেমন করে বর্ণিত উদ্যানটির ফলমূল দিগুণ করে দেয়া হয়, ঐ উদ্যানে বৃষ্টি কম হোক কিংবা বেশী হোক তাতে সেই উদ্যানের কোন অনিষ্ট হয় না, কিংবা অবস্থার কোন পরিবর্তন হয় না। তদুপ দানও কম হোক কিংবা বেশী হোক, এটাকে বিনষ্ট করা হয় না কিংবা ফেরত দেয়া হয় না।

উপরোক্ত তাফসীরটি একদল বিখ্যাত তাফসীরকার সমর্থন করেছেন।

যারা এ মত পোষণ করেনঃ

فَاتَتُ اَكُلُهَا ضِعْفَيْنِ فَانِ لَّمَ अ०४٩. ইমাম আস সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ فَاتَتُ الكُلُهَا ضَعْفَيْنِ فَارِنَا مَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

هُاتَتُ اَكُلُهَا ضَعُفَيْنِ فَانُلُمُ అం৮৮. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত فَاتَتُ الكُلُهَا ضَعُفَيْنِ فَانُلُمُ وَاللّهِ وَاللّهُ و اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَل

৬০৮৯. হযরত দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতের তাফসীর সম্বন্ধে বলেন, যে ব্যক্তি আল্লাহ্ তা'আলার সন্তুষ্টি লাভের জন্য দান করে, তার একটি উপমা এখানে পেশ করা হয়েছে।

ু ৬০৯০. হ্যরত রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ اَمْوَالَهُمُ ابْتِغَاءَ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, তা একটি দৃষ্টান্ত, আল্লাহ্ তা'আলা মু'মিন বান্দার জন্যে বর্ণনা করেছেন।

यि विश्वात कि श्रेश कर्तन ये, विश्वात कियन कर्तु वना राता فَانُ لَمْ يُصِبْهَا وَاللَّهُ مَلَكُ विश्वात वृष्टिभाठ ना रश्, जरव नघू वृष्टिरे यरथष्ठ। विश्वात व्यात वें कें किश कर्तात व्यवहात रश्याहि, जात विश्वात वृष्टिभाठ ना रश्न किश कर्तात रायाहि विश्वात विश्वात व्यात विश्वात व

অর্থাৎ যদি আমরা আমাদের বংশ পরিচিতি তোমাদের কাছে তুলে ধরি, তাহলে তোমরা দেখতে পাবে, আমাকে কোন অশ্লীল রমণী জন্ম দেয়নি। এ সম্পর্কে অশ্লীল রমণীকে স্বীকৃতি পেশ করার জন্যে বিধ্য করা হলে সে এ স্বীকৃতি ব্যতীত অন্য কিছু বলার অবকাশ পাবে না।

আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (র.) মহান আল্লাহ্র বাণী ঃ — এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এ আয়াতাংশের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করেন যে, হে মানব জাতি । তোমরা দানের মাধ্যমে যে আমল করছ, তা তিনি দেখছেন। তোমাদের এ কাজ কিংবা অন্যান্য কাজের কিছুই তাঁর কাছে অপ্পষ্ট নয়। তিনি সব দেখেন এবং জানেন যে, কে নিঃস্বার্থতাবে কিংবা লোক দেখানো ও ক্রেশ দেয়া ব্যতীত দান করছে, আর কে আল্লাহ্ তা'আলার সন্তুষ্টি লাভের জন্যে এবং নিজের আত্মাকে বিলিষ্ঠ করার জন্যে দান করছে। তোমাদের এসব কিছুর সবটার হিসাব তাঁর কাছে রয়েছে। তিনি তোমাদের সব আমল বা কাজের প্রতিদান প্রদান করবেন। যদি তাল কাজ কর, তাল প্রতিদান দেয়া হবে। আর খারাপ কাজ করলে তার প্রতিদানও খারাপই পেতে হবে। এ ঘোষণা দ্বারা প্রকৃতপক্ষে আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর বান্দাদের সতর্ক করেছেন যে, দান কিংবা অন্যান্য আমলেও আল্লাহ্ তা'আলার বান্দাদের মধ্যে যে নিষিদ্ধ কাজ করবে অথবা আল্লাহ্ তা'আলার হকুম বহির্ভূত কাজ করবে, তাদের জন্য রয়েছে শান্তি। শান্তি এড়াবার কোন অবকাশ নেই। কেননা, সব কিছুই আল্লাহ্ তা'আলা দেখেন, শুনেন, জানেন। তাদের সব কিছুরই তাঁর কাছে হিসাব রয়েছে। সর্বদাই আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর বন্দাদের প্রতি সচেতন।

আল্লাহ্তা'আলা ইরশাদ করেন ঃ

২৬৬. তোমাদের কেউ কি পসন্দ করে, তার খেজুর ও আঙ্গুরের একটি বাগান থাকে, যার পাদদেশে নদী প্রবাহিত হয় এবং তাতে সর্ব প্রকার ফলমূল আছে, যখন সে ব্যক্তি বার্ধক্যে উপনীত হয় এবং তার সন্তান—সন্ততি থাকে দুর্বল, তারপর এমন অবস্থায় সে বাগানে আসে একটি ঘ্র্ণিঝড় যাতে থাকে আগুন এবং যা বাগানকে জ্বালিয়ে দেয়? এভাবে আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর নিদর্শনসমূহ তোমাদের জন্য সুম্পষ্টভাবে ব্যক্ত করেন যাতে তোমরা অনুধাবন করতে পার।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, এ আয়াতের অর্থ হচ্ছে এরূপ ঃ

يَا اَيُّهَا الَّذِيْنَ اَمَنُوا لاَ تُبطُلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِّ وَالْآذَى كَالَّذِى يُنْفِقُ مَالَهُ رِيَاءَ النَّاسِ وَلاَيُــــُهُمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَمَثُلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابُ فَاصَابَهُ وَابِلِّ فَتَرَكَــهُ صَلَدًا لاَ يَقْدِرُونَ عَلَى شَــَى مِّمَّا كُسَبُوا الْآخِدِ فَمَثُلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابُ فَاصَابَهُ وَابِلِّ فَتَرَكَــهُ صَلَدًا لاَ يَقْدِرُونَ عَلَى شَــَى مِّمَّا كُسَبُوا الْوَدُ لَهُ كَمَثُلُ مِنْ تَحْتِهَا الْاَثْهَارُ لَهُ فَيْهَا مِـنْ كُلِّ كُسَبُوا آيَوَدُ الْوَيُهُ الْكَبُرُ الْاَيْهَا لَهُ فَيْهَا مِـنْ كُلِّ الْثُمَرَاتِ وَأَصَابَهُ الْكَبُرُ الْاَيْةَ ـ

এর অর্থ, যাতে সর্ব প্রকার ফ্লমূল আছে। তিনি আরো বলেন, এ আয়াতাংশে وَلَهُ فَيْهَا مِنْ كُلُ التُّمْرَايَ रला اَحُدُكُمْ आत مرجع प्रतंनायित هَا صَالِمَ اللهِ اللهِ المَدْكُمُ वाव مرجع प्रतंनायित و مَلَ اللهُ किविधि و वर्श أحدكُم वर्श أحدكُمُ عرجع अर्वनार्गित مرجع वर्श أَحدكُمُ वर्श جُنَّةً হয় ও তার সন্তান–সন্ততি থাকে দুর্বল। তিনি আরো বলেন, নিঃসন্দেহে মহান আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর ্রমু'মিন বান্দাদের জন্য থেজুর ও আংগুরের বাগান তৈরী রেখেছেন। মহান আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর মু'মিন ুর্নুনাদেরকে সতর্ক করেছেন, তোমাদের মধ্যে কেউ কি পসন্দ করে যে, তার জন্য মুনাফিকের ব্যয়ের নাম একটি উপমা হোক? মুনাফিক মানুষকে দেখানোর জন্যে ব্যয় করে, আল্লাহ্ তা আলার সন্তুষ্টির জ্বন্যে নয়। সে চায় তার দান ও খয়রাত যেন মানুষের কাছে ব্যাপকভাবে প্রকাশ পায় এবং মানুষ তার প্রকাশ্য আমলের জন্যে তার জীবদ্দশায় তার প্রশংসা ও তারীফ করে, যেমন মানুষ বাগানের সৌন্দর্যের প্রশংসা করে। মহান আল্লাহ্ তা'আলা সর্তক করেছেন যে, মুনাফিকের আমলের উপমা এমন একটি খেজুর ও আংগুরের বাগান, যাতে রয়েছে বিভিন্ন ধরনের যাবতীয় ফলমূল। কেননা, মুনাফিকের সম্পূর্ণ আমল ক্ষণস্থায়ী দুনিয়ার জন্যে নিবেদিত। আর এ দুনিয়ার সুখ–শান্তি অর্জনের জন্যে সে তার জান–মাল, ব্রকের রক্ত ও বংশধর বিসর্জনের মাধ্যমে জোর প্রচেষ্টা চালায়। আর তার এ প্রচেষ্টা প্রশংসা অর্জন করে, জনগণের ভূয়সী প্রশংসা লাভ করে, দুনিয়ার সম্পদে তার যোগ্য অংশ সে অর্জন করে নেয়। এরূপে বহু সম্পদ ও প্রশংসা সে অর্জন করে থাকে, যার কোন ইয়তা নেই। তার অর্জিত সমস্ত পার্থিব সুখ–শান্তিকে আল্লাহ্ব তা'আলা একটি বাগানের সাথে তুলনা করেছেন, যাতে রয়েছে বিভিন্ন ধরনের যাবতীয় ফল-ফলাদি। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করেন, এ মুনাফিক বার্ধক্যে উপনীত হয় ও তার থাকে দুর্বল সন্তান–সন্ততি। অর্থাৎ বাগানের মালিক বার্ধক্যে উপনীত হয় ও তার থাকে ছোট ছোট দুর্বল সন্তান–সন্ততি। তারপর ঐ বাগানের উপর একটি অগ্নিক্ষরা ঘূর্ণিঝড় আপতিত হয় ও তা জ্বলে যায়। অন্য কথায়, তার প্রয়োজনের সময় অগ্নিমিশ্রিত ঘূর্ণিঝড় তার বাগানকৈ জ্বালিয়ে–পুড়িয়ে ছাই করে দেয়। অথচ এসময় বাগানের ফল তার নিতান্ত প্রয়োজন। সে বৃদ্ধ তাই সে এ বাগান পুনরায় সংস্কার করতেও অক্ষম, তার সন্তান–সন্ততিরাও ছোট ছোট, কর্মক্ষম নয়। তারা বাগানের খোঁজ–খবর নিতে অক্ষম। তার ও তার সম্ভানদের জন্যে এ ব্যতীত অন্য কোন সম্পদ নেই। তারা সকলে বাগানের ফল–ফলাদির প্রতি অত্যধিক মুখাপেক্ষী। অথচ অগ্নিমিশ্রিত ঘূর্ণিঝড় সবকিছুই নিশ্চিহ্ন করে দিয়ে গেছে। অনুরূপভাবে লোক দেখানোর জন্যে যে ব্যয় করে, আল্লাহ্ তা আলা তার দানের দীপশিখা নিভিয়ে দেন, তার আমল বিনষ্ট করে দেন।, <del>তার পুরস্কার পভ করে দেন। সে আল্লাহ্ তা আলার কাছে গমন করবে কিন্তু খালী হাতে। তার কোন</del> আশ্রয়ের স্থান থাকবে না। তার পাপের ক্ষমা নেই। তার তাওবা গ্রহণযোগ্য নয়। তার আমল ধ্বংস হয়ে যাবে। যেমন তার বাগানকে জ্বালিয়ে দেয়া হয়েছে। এ বাগানের যাবতীয় বৈশিষ্ট্য আল্লাহ্ তা'আলাবর্ণনা করেছেন। এ সময় সে বার্ধক্যে উপনীত হয়েছে এবং সন্তান–সন্ততিরা দুর্বল বিধায় সে উক্ত বাগানের প্রতি যারপরনেই মুখাপেক্ষী। এ সময়ই বাগানের যাবতীয় সুযোগ–সুবিধা তার থেকে হরণ করে নেয়া হয়েছে। যারা লোক দেখানোর জন্যে সম্পদ ব্যয় করে থাকে, তাদের জন্যে দৃষ্টান্তটি এ আয়াতে বর্ণনা করা হয়েছে। এ দৃষ্টান্তটির ন্যায় অন্য একটি উপমাও এখানে বর্ণনা করা হয়েছে। ইরশাদ হয়েছে खन فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ ثُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلِّ فَتَرَكَهُ صَلَدًا لاَيقَدْرُونَ عَلَى شَيْرُ مِمَّاكَسَبُوا وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ ব্যাখ্যায়ও তাফ্সীরকারগণ একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। তাঁদের বর্ণনার দৃষ্টিভঙ্গি যদিও বিভিন্ন প্রকারের হয়ে থাকে, কিন্তু সারমর্ম একই, যা উপরে আমরা বর্ণনা করেছি। তাঁদের সকলের বর্ণনার সারমর্ম ও বিশুদ্ধতার প্রতীক সৃদ্দী (র.)–এরবর্ণনা।

৬০৯১. হযরত সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াত إِنَّ الْكَبُرُ وَلَهُ الْكِبُرُ وَلَهُ الْكِبُرُ وَلَهُ الْكِبُرُ وَلَهُ الْكَبُرُ وَلَهُ الْكِبُرُ وَلَهُ الْكِبُرُ وَلَهُ الْكِبُرُ وَلَهُ الْكَبُرُ وَلَهُ الْكِبُرُ وَلَهُ الْكَبُرُ وَلَهُ الْكَبُرُ وَلَهُ الْكَبُرُ وَلَهُ الْكَبُرُ وَلَهُ الْكَبُرُ وَلَهُ الْكَبَرُ وَالْمَابُهُ الْكَبُرُ وَلَهُ اللّهُ الْمُصَالُ فِي الْكَبُرُ وَلَهُ الْكَبُرُ وَلَهُ اللّهُ وَالْمُعْلِمُ اللّهُ وَالْمَالِمُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَالللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ

৬০৯২. হযরত মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াত الْمَانَّ الْمَانِّ الْمَانَّ الْمَانِّ الْمَانِي الْم

৬০৯৩. হযরত মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণিত হয়েছে।

৬০৯৪. হযরত আতা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, একবার হযরত উমর (রা.) জনগণকে আলোচ্য আয়াতের তাফসীর সম্পর্কে জিজ্ঞেস করলেন কিন্তু কারো থেকে সন্তোযজনক উত্তর পেলেন নামতখন আবদুল্লাহ্ ইব্ন আব্বাস (রা.) তাঁর পিছন থেকে বলে উঠলেন, হে আমীরুল মু'মিনীন। এ আয়াত সম্পর্কে আমার মনে কিছুটা ধারণার উদ্রেক হয়েছে। বর্ণনাকারী বলেন, তখন উমর (রা.) তাঁর দিকে দৃষ্টি নিক্ষেপ করলেন এবং বললেন, তাহলে তা এখানেই বর্ণনা কর, নিজেকে তুচ্ছ মনে কর না। আবদুল্লাহ্ ইব্ন আব্বাস (রা.) বললেন, "এটি আল্লাহ্ পাকের তরফ থেকে একটি দৃষ্টান্ত। আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, তোমাদের মধ্যে কি এমন কোন ব্যক্তি আছে, যে সারা জীবন জারাতবাসী ও সৌভাগ্যবানদের ন্যায় আমল করবে? আর যখন সে জীবন সায়াহে পৌঁছে এবং মৃত্যুর দ্বার প্রান্তে উপনীত হয় এবং তার আমল সুচারুরূপে সম্পন্ন হবার প্রয়োজনীয়তাও সে তীব্রভাবে অনুভব করে, তখনই সে তার কর্মজীবন দুর্ভাগা ও হতভাগাদের ন্যায় বদ আমল দ্বারা সমাপ্ত করে। অন্য কথায়, তার যাবতীয় নেক আমলকে সে তখন বিনষ্ট করে দেয় এবং এ সময়ে তার যে কাজটি অতীব প্রয়োজনীয় তা সে জ্বালিয়ে—পুড়িয়ে ছাই করে দেয়?"

৬০৯৫. ইবুন আবু মুলাইকা (র.) থেকে বৃণিত। তিনি বলেন, একদিন হযরত উমর (রা.) এ আয়াত তিলাওয়াত করেন এবং বলেন, "এটি একটি কৃষ্টান্ত। তা এমন লোকের জন্যে বর্ণনা করা হয়েছে, যে সারাজীবন নেক আমল করে। তবে যখন সে শেষ জীবনে পৌছে এবং নেক আমল করার প্রয়োজনীয়তা অত্যধিক অনুভব করে, তখনই সে বদ আমল করে ফেলে।"

৬০৯৬. হযরত উবায়দ ইব্ন উমায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "একদিন হযরত উমর (রা.) হযরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর সাহাবা কিরামকে জিজ্জেস করেন, তোমরা এ আয়াত কার সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে বলে মনে কর? এ আয়াত ্রাল্ডি ভানিন। হযরত উমর (রা.) অসন্তুষ্ট হলেন তারা জবাবে বলেন, শিলিটিটিটি অর্থাৎ আল্লাহ্ তা 'আলা ভাল জানেন। হযরত উমর (রা.) অসন্তুষ্ট হলেন এবং বললেন, পরিষ্কার করে বলুন, 'আমরা জানি অথবা জানি না'। তখন হয়রত ইব্ন আরাস (রা.) বললেন, হে আমীরুল মু'মিনীন। এ আয়াত সম্পর্কে আমার অন্তরে একটি ধারণার উদ্রেক হয়েছে। হয়রত উমর (রা.) বললেন, ভাতিজা! নিজকে এত খাটো মনে কর না। হয়রত ইব্ন আরাস (রা.) বলেন, এ আয়াতে আমলের একটি দৃষ্টান্ত পেশ করা হয়েছে। হয়রত উমর (রা.) বললেন, তা কোন্ ধরনের আমল? তিনি বললেন, যে কোন ধরনেরই আমল হতে পারে। তখন হয়রত উমর (রা.) বললেন, যে কোন ব্যক্তিনেক আমল করে তারপর আল্লাহ্ তা 'আলা তাকে পরীক্ষার জন্যে শয়তান পাঠান। শয়তানের প্ররোচনায় সে পাপের কাজে লিপ্ত হয়। এমনকি সে তার পূর্বেকার সম্পূর্ণ নেক আমল ধ্বংস করে বসে।"

৬০৯৭. হযরত আবদুল্লাহ ইব্ন আবাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, একদিন হযরত উমর (রা.) হযরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.) –এর সাহাবা কিরামকে জিজ্ঞেস করেন–তারপর বর্ণনাকারী পূর্বের বর্ণনার ন্যায় সম্পূর্ণ হাদীস বর্ণনা করেন। তবে এখানে তিনি এতদূর বর্ধিত করেন যে, হযরত উমর (রা.) বলেছেন, কোন এক ব্যক্তি নেক আমল করে তারপর আল্লাহ্ তা'আলা তার কাছে শয়তান পাঠান। তখন লোকটি পাপ করতে শুরু করে।"

৬০৯৮. হযরত ইব্ন আরাস রো.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আলোচ্য আয়াতে আমলের একটি দৃষ্টান্ত দেয়া হয়েছে। কেউ জীবনের প্রারম্ভে নেক আমল করলে, তা হবে এমন একটি আংগুর ও খেজুরের উদ্যানের ন্যায়, যার নীচ দিয়ে বয়ে গেছে নহরসমূহ। আর তাতে রয়েছে যাবতীয় রকমের ফলমূল। তারপর সে তার শেষ জীবনে মন্দ কাজ করে এবং মৃত্যু পর্যন্ত সে মন্দ কাজ করতেই থাকে। শেষোক্ত পর্যায়ের কাজটির দৃষ্টান্ত হবে এমন একটি ঘৃণিঝড়ের ন্যায় যার মধ্যে রয়েছে অগ্নি, যা উদ্যানটিকে জ্বালিয়ে—পৃড়িয়ে ছাই করে দেয়। এটিই হচ্ছে মন্দ কাজের দৃষ্টান্ত, যে অবস্থায় তার মৃত্যু হলো। হযরত ইব্ন আরাস রো.) আরো বলেন, এখানে বাগান দ্বারা আমলকারী ও তার সন্তান-সন্ততির সৃথ—সাচ্ছন্য বুঝানো হয়েছে। এরপর বলা হয়েছে, বাগানটি বিনষ্ট হয়ে যায়। আমলকারী তার বার্ধক্যের জন্য এবং তার সন্তান—সন্ততি অপ্রাপ্ত বয়স্ক হবার কারণে তারাও এ বাগানটিকে বিনষ্টের হাত থেকে রক্ষা করতে পারেনি। তাই শেষ পর্যন্ত বাগানটি জ্বলেপুড়ে ছাই হয়ে যায়। তিনি বলেন, এটি একটি দৃষ্টান্ত এখানে তা উল্লেখ করা হয়েছে। আল্লাহ্ তা'আলার দরবারে তার জন্যে যে পুরস্কার ও প্রতিদান থাকার কথা তার প্রতি আমলকারী যখন অত্যধিক মুখাপেক্ষী, তখন সে আল্লাহ্র কাছে তার কোন কিছুই পাবে

না। সে আল্লাহ্ তা'আলার কঠিন শান্তি থেকে নিজকে রক্ষা করতেও পারবে না। নিজের বার্ধক্য ও সন্তান—সন্ততির অপ্রাপ্ত বয়স্কতার জন্যে যেমন তারা বাগানটির পরিচর্যা করতে পারেনি, তদুপ এখানেও মৃত্যুর পর সমস্ত আমল বন্ধ হয়ে যাবার সময়ে তাদের কোন তওবা করার সুযোগ থাকবে না। ইব্ন আরাস (রা.) আরো বলেছেন, মৃত্যু পর্যন্ত যারা আল্লাহ্ পাকের আনুগত্যের ব্যাপারে বাড়াবাড়ি করেছে, তাদের জন্যে এটি হচ্ছে একটি দৃষ্টান্ত। এ পর্যায়ে মুজাহিদ (র) বলেছেন, তোমাদের মধ্যে কি এমন কেউ আছে? যে পসন্দ করে তার দুনিয়ার জীবনে সে আল্লাহ্ তা'আলার আনুগত্য স্বীকার করে, কোন আমল করেনি এর দৃষ্টান্ত হলো ঐ ব্যক্তির ন্যায় যার আছে একটি উদ্যান মৃত্যুর পর তার অবস্থা হবে ঐ ব্যক্তিটির ন্যায় যার একটি উদ্যান ছিল কিন্তু তা জ্বলে—পুড়ে ছাই হয়ে যায়, অথচ সে তার বৃদ্ধাবস্থার কারনে বাগানের কোন যত্ম নিতে পারছে না। আর তার সন্তান—সন্ততিরাও নিজেদের স্থল বয়স্কতার জন্যে বাগানের পরিচর্যায় অপারগ। ঠিক এভাবে আল্লাহ্ তা'আলার আনুগত্যে ক্রটিবিচ্যুতির আশ্রয় গ্রহণকারীর সামনে মৃত্যুর পর সবকিছুই হবে আফসোসের বিষয়।

৬০৯৯. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াত الْكَنَّهُ مِنْ تَحْتِهَا الْكَنْهَارُ الْكِيَةُ وَاعْنَابِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْكَنْهَارُ الْكِيةَ وَصِهْ مِمْ مَعْمَ عِلَمْ الله مِعْمَ عِلَمْ الله مِعْمَ الله مِعْمَ الله مِعْمَ الله مِعْمَ الله مِعْمَ الله مِعْمَ الله وَالله مِعْمَ الله وَالله وَله وَالله وَاله

الایت ا وی الایت الایت

غَمْرَتَ اللَّهُ مَثَارً - আবদুল্লাহ্ ইব্ন আবাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াত - غَمْرَتَ اللَّهُ مَثَارً স্পাকে বলেন, এটির অর্থ হচ্ছে مَثَادُ حَسَنًا অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলা অতি সুন্দর একটি দৃষ্টান্ত দিয়েছেন। তিনি আরো বলেন, আল্লাহ্ পাকের বর্ণিত প্রতিটি দৃষ্টাত্তই সুন্দর। আইউব (র.) खत छाक्सीत अनए اَيَوْدُ اَحَدُكُمُ اَنْ تَكُوْنَ لَهُ جَنَّةً مِّنْ نَّخِيْلِ ...... فِيْهَا مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ বলেন, বৃদ্ধ লোকটি তার যৌবনকালে উদ্যান্টি তৈরী করে। এরপর সে বার্ধ্যক্যে উপনীত হয়, আবার তার এ বৃদ্ধ ব্য়সে বেশ কয়েকটি দুর্বল ও অসহায় সন্তান–সন্ততির সে পিতা। এরপর উক্ত উদ্যানে অগ্নিমিশ্রিত ঘুর্ণিঝড়ের আক্রমণ চলে, তাতে তার এ ফলফুলে সুশোভিত স্বাদের একমাত্র সম্বল উদ্যানটি জ্বলেপুড়ে ছাই হয়ে যায়। তখন তার এমন শক্তিও থাকে না যে, সে অনুরূপ একটি উদ্যান গড়তে পারে। অধিকত্তু তার বংশধরদের মধ্যেও এমন ব্যক্তিবর্গ নেই, যারা নিজেই এবৃদ্ধ লোকটি ব্যতিরেকে উদ্যানটি পুনরায় **ভাবাদ** করতে পারে। অনুরূপ কোন কাফির ব্যক্তি যখন কিয়ামতের দিন আল্লাহ্ তা'আলার দরবারে হাযির হবে. তখন তার এমন কোন কল্যাণ অবশিষ্ট ও বর্তমান থাকবে না, যা সে আল্লাহ্ তা'আলার মহান দরবারে পেশ করে অন্য পাপের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করতে পারবে। যেমন উদ্যানের মালিকের এমন কোন শক্তি নেই, যা দারা সে তার উদ্যানে চারাগাছ রোপণ করতে পারে। অন্য কথায়, সেখানে তার কোন শক্তি-স্যোগ থাকবে না যা দারা সে কোন পুণ্যের কাজ সেখানে আঞ্জাম দিতে পারে। অথবা এমন কোন পাথেয়ও পাবে না, যা নেক আমল হিসাবে সে ইতিপূর্বে পাঠিয়েছে। যার প্রতিদান লাভের জন্য রারুল আলামীনের দরবারে আর্যি পেশ করতে পারে। তার সন্তান–সন্ততিরাও এ ব্যাপারে কোন সাহায্য–সহায়তা করতে পারছে না। সে ভার প্রতিদান অর্জন থেকে এমন সময় বঞ্চিত হবে, যখন সে এর প্রতিদান লাভের জন্য অত্যধিক মুখাপেক্ষী। যেমন যে ব্যক্তির উদ্যানটি বিনষ্ট হয়ে গেছে তার অতিশয় প্রয়োজনের সময় অর্থাৎ তার বার্ধক্যের সময় যখন তার সন্তান–সন্ততিরা অসহায় ও দুর্বল, তখন সে এ উদ্যানের যাবতীয় সুযোগ–সুবিধা ভোগ থেকে বঞ্চিত হয়ে যায়। এটি একটি দৃষ্টান্ত। মহান আল্লাহ্ তা 'আলা মু'মিন ও কাফিরদের একটি দৃষ্টান্ত বর্ণনা পেশ করেছেন। উভয়কেই আল্লাহ্ তা'আলা দয়াপরবশ হয়ে এ পৃথিবীতে সম্পদ দান করেছেন। মু'মিনকে তার সম্পদ পরকালে রক্ষা করবে এবং তথায় তাকে বিভিন্ন ধরনের নিয়ামত ও মর্যাদা দান করা হবে যেমন দুনিয়ায়ও তাকে প্রচুর সম্পদ দান করা হয়েছিল। ্তবে কাফিরকে আল্লাহ্ তা'আলা যে সম্পদ দুনিয়ায় দান করেছিলেন পরকালে সে এ সম্পদের উপকারিতা থেকে বঞ্চিত হয়ে পড়বে এবং এ সম্পদের অপব্যবহারের জন্যে অকল্যাণ তার সঙ্গী হবে, যা কোন দিনও তার থেকে বিদায় নেবে না। অন্য কথায়, সে **অ**গ্নিকুন্ডে সদা সর্বদা অবস্থান করবে। কেননা, দ্নিয়ায় সে এ সম্পদের মাধ্যমে তার সঙ্গীদের কাছে গর্ব করত এবং এগুলো তার চির সঙ্গী থাকবে বলে মনে করত। আর কোন দিন এসম্পদের হিসাব দেবার জন্যে যে আল্লাহ্ তা'আলার মহান দরবারে হাযির হতে হবে, এ কথা সে বিশ্বাস করত না।"

اَيُوَدُّ اَحَدُكُمُ اَنْ تَكُوْنَ اَلُهُ جَنَّةٌ مِّنْ نَخْيِلِ అఫం ২. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াত اَعُخْبُ مِّنْ نَخْيِلِ – এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এটি একটি দৃষ্টান্ত, আল্লাহ্ পাক বান্দাদের জন্যে বর্ণনা করেছেন, তোমাদের মধ্যে কি এমন কেউ আছে যার আঙ্কুর ও খেজুর তথা যাবতীয় ফল – ফলাদি সম্বলিত একটি উদ্যান হবে বলে কামনা করে, আর যখন এ ব্যক্তি বার্ধক্যে পৌছবে, দুর্বল হয়ে যাবে, আবার তার এমন কয়েকটি সন্তান – সন্ততি থাকবে, যারা অপ্রাপ্তবয়স্ক ও সহায়হীন। তখনই আল্লাহ্ তা'আলা তার

উদ্যান সম্বন্ধে তাকে বিপদগ্রস্ত করেন, ঐ উদ্যানে অগ্নিক্ষরা ঘূর্ণিঝড় প্রেরণ করেন। ফলে উদ্যানটি ভন্মীভূত হয়ে যায়। অন্যদিকে মালিক বৃদ্ধ হয়ে যাওয়ায় এবং দুর্বল ও অসহায় সন্তান—সন্ততির পিতা হওয়া বিধায় সেও তার উদ্যানটি রক্ষা করতে সমর্থ নয়। অধিকল্প তার অসহায় সন্তান—সন্ততিও উদ্যান রক্ষার কাজে তার কোন উপকারে আস না। কাজেই এমন সময় তার উদ্যানটি হাতছাড়া হয়ে যায়, যখন সে এটির ফল ভোগের প্রতি অত্যধিক মুখাপেক্ষী। এ পরিপ্রেক্ষিতে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, "তোমাদের মধ্যে কেউ কি পসন্দ করে যে, সে পঞ্চন্ততা ও পাপ কার্যে রত থাকবে, এরপর তার যখন মৃত্যু আসবে ও কিয়ামত হবে, তখন তার সব আমল অর্থহীন হয়ে পড়বে, অথচ তখন সে তার আমলের প্রতিদান লাভ করার প্রতি অত্যধিক মুখাপেক্ষী হবে। আদম সন্তান তখন বলবে, 'আমি আজ যে কল্যাণের প্রতি অত্যধিক মুখাপেক্ষী, তা আমাকে দান করুন, যেমন দুনিয়াতে দান করেছেন।' আল্লাহ্ তা'আলা বলবেন, "তুমি যা পরকালের জন্যে অগ্রিম প্রেরণ করেছ এমন সামগ্রী কোথায় আমি যার প্রতিদান আজ তোমাকে প্রদান করতে পারি।"

৬১০৩. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি একদিন এই আয়াতটি তিলাওয়াত করেন, এতা আয়াতে অন্তর্নিহিত্ব এরপর তিনি বলেন, এই আয়াতে অন্তর্নিহিত্ব মর্মের দৃষ্টান্ত হিসাবে আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, ... أَيْنَ أَمْنُوا أَمْ

৬১০৪. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াত الْكَنْكُنْ الْكَنْكُا الْكَنْكَارُ الْكَنْكَارِ الْكَنْكَارُ الْكَنْكَارِ الْكَنْكَارُ الْكَنْكَارِ الْكَارِكِي الْكَنْكُورُ الْكَنْكُورُ الْكَنْكِي الْكَنْكَارِ الْكَنْكَارِ الْكَنْكَارِ الْكَنْكُورُ الْكَنْكُورُ الْكَنْكُورُ الْكَنْكُورُ الْكَنْكُورُ الْكَنْكُورُ الْكُورُ الْكَنْكُورُ الْكَنْكُورُ الْكَنْكُورُ الْكَنْكُورُ الْكَارِكُ الْكُورُ الْ

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াত সম্পর্কে যে–সব তাফনীর বর্ণিত হয়েছে, এর মধ্যে আমরা যে তাফনীরটি বর্ণনা করেছি তা উত্তম বলে আমরা ইতিপূর্বে থাবাণা করেছি। কেননা, মহান আল্লাহ্ এ আয়াতের পূর্বে মু'মিন বান্দাদেরকে তাদের সাদ্কা—খায়রাতের কথা বলে বেড়ানো ও দানকৃত ব্যক্তিকে কষ্ট দিতে নিষেধ করেছেন। এরপর যে বলে বেড়াবার ও কষ্ট দেবার জন্যে দান—খ্যুরাত করে থাকে, তার একটি দৃষ্টান্ত বর্ণনা করেন। এতাবে তিনি লোক দেখানোর জন্যে আমলকারী মুনাফিকদেরকে ঐ সব ব্যয়কারীদের সাথে দৃষ্টান্ত দিয়েছেন। যারা লোক দেখানোর জন্যে ব্যয় করে থাকে বর্তমান আয়াত ও তার পূর্ববর্তী আয়াতের বর্ণনা ঐ দৃষ্টান্তটির ন্যায়, যা পূর্বে তাদের জন্যে বর্ণনা করা হয়েছে। তাই উক্ত দৃষ্টান্তের পর সাদৃশ্যপূর্ণ এ আয়াতটি আনয়ন করা অসাদৃশ্যপূর্ণ বা অনুল্লিখিত দৃষ্টান্তের পরে আনয়ন করার চেয়ে অধিক উত্তম।

وَاَصَابَهُ الْكَبِرُ وَهُ اَيَوَدُ كُمَدُكُمْ وَمَا بَهُ الْكَبِرُ वत पत (वा بَوَدُ كُمُ क्षातीत जावाती (त.) वर्णन, यिन क्षित्र क्रान एयं, اَيَوَدُ كُمُ وَهُمَا الْكَبُرُ व्यत पत مَنِعُهُ क्षािं क्रियन करत करत উल्लिখ कता अभिंगिन इर्णा वियोगे वियोगे किशात व्यवश्व विवाध कर्णा है क्रित्त कर्णा हिंदि क्षािंग क्षािंग

অর্থাৎ "কিছু সংখ্যক লোক আমাদেরকে ভয়াবহ ইরাকের অনিষ্ট থেকে নিরাপত্তা দান করেছেন। তারপর তাদের আশ্রয়স্থল ঘূর্ণিঝড়ের ন্যায় প্রমাণিত হয়েছিল। অন্য কথায়, তাদের নিরাপত্তা প্রদান আমাদের জন্য নির্ভরযোগ্য ও শান্তিময় ছিল না।"

পুনরায় তাফসীরকারগণ হিন্দু। শব্দটির অর্থ নিয়ে মতভেদ করেছেন। কেউ কেউ বলেছেন, "এর অর্থ হচ্ছে প্রচন্ড গরম ও উত্তাপময় বাতাস।"

#### যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬১০৫. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি اِعْصَارُ শব্দটি প্রসঙ্গে বলেন, এ শব্দটির অর্থ হচ্ছে এমন একটি বাতাস, যার মধ্যে রয়েছে প্রচন্ড গরম।"

৬১০৬. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি اعْصَارُ শব্দটির অর্থ প্রসঙ্গে বলেন, এটির অর্থ হচ্ছে এমন একটি বাতাস, যার মধ্যে রয়েছে প্রচন্ড গরম। আর এ বাতাস দ্বারা জিন জাতিকে তৈরি করা হয়েছে। আবার এ জিন জাতিকে অগ্নিতে পোড়ানো হবে।"

৬১০৮. ইব্ন আববাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশ اعْصَارُ فَيْهِ نَارُ فَاحْتَرَقَتْ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "এটির অর্থ হচ্ছে, এমন বাতাস যার মধ্যে রয়েছে গরম আর্র এ গর্ম ধ্বংসকারী।"

৬১০৯. ইব্ন আববাস (রা.) থেকে অন্য এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, আলোচ্য আয়াতে উল্লিখিত । ক্রিন্দিটার অর্থ হচ্ছে, এমন বাতাস, যার মধ্যে রয়েছে প্রচন্ড গরম। আর এ বাতাস থেকে জিন জাতিকে সৃষ্টি করা হয়েছে। এটি গরমের দিক দিয়ে দোযখের সত্তর ভাগের এক ভাগ মাত্র।"

وروي ইব্ন আরাস (রা.) থেকে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশ اعْصَارُ فَيْهِ فَارُ فَا حُتَرَقَتُ – এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "এটি এমন একটি বাতাস, যার মধ্যে রয়েছে প্রচন্ড গরম।"

اعْصَارُ فَيْهِ نَارٌ ইব্ন আহ্বাস (রা.) থেকে অপর সূত্রে বর্ণিত ঃ তিনি অত্র আয়াতাংশ اعْصَارُ فَيْهِ نَارٌ –এর তাফসীর প্রসেঙ্গ বলেন, "এটির অর্থ হচ্ছে প্রচন্ড গরম বাতাস।"

ఆ১১২. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশ عُصَارٌ فِيْهِ نَارٌ عَلَيْهِ نَارٌ وَهِهِ نَارٌ وَهِهِ نَارٌ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ

**৬১১৩.** কাতাদা (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৬১১৪. সুদী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশ الْعُصَارُ فِيْهِ نَارُ فَاحْتَرَقَتُ শক্টির অর্থ হচ্ছে ব্যতাস। আর্ النار শক্টির অর্থ হচ্ছে ব্যতাস। আর্ النار শক্টির অর্থ হচ্ছে গ্রম বাতাস।"

**৬১১৫.** রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশ اِعْصَارُ فَيِهِ نَارٌ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "এটির অর্থ হচ্ছে, এমন বাতাস যার মধ্যে রয়েছে প্রচন্ড গরম।"

আবার কেউ কেউ اَعْصَارُ শব্দের অর্থ সম্পর্কে বলেন, "এটির অর্থ হচ্ছে এমন বাতাস, যার মধ্যে রয়েছে প্রচণ্ড ঠাণ্ডা।"

#### হারা এ মত পোষণ করেনঃ

ودد মা মার (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "আল–হাসান বসরী (র.) আলোচ্য আয়াতাংশ اِعْصَارُفَيْهِ بَارُفَا حُتَرَقَتْ باعْصَارُفَيْهِ بَارُفَا حُتَرَقَتْ – এর তাফ্সীর প্রসঙ্গে বলেন, اِعْصَارُفَيْهِ بَارُفَا حُتَرَقَتْ । মধ্যে রয়েছে প্রচন্ড ঠাণ্ডা ও বিকট শব্দ।"

৬১১৭. দাহ্হাক (র.) বর্ণিত, তিনি আলোচ্য আয়াতাংশ اِعْصَارٌ فَيْهِ نَارٌ فَاحْتَرَقَتُ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, اِعْصَارٌ শব্দটির অর্থ হচ্ছে এখন বাতাস যার মধ্যে রয়েছে ঠাণ্ডা।"

আল্লাহ্ তা আলার বাণীঃ كَذَٰكُ يُتِينُ اللّٰهُ لَكُمُ الْأَيَاتِ لَعَلَّكُمُ تَتَفَكَّرُفَنَ ( অর্থাৎ "এভাবে আল্লাহ্ তাঁর নিদর্শনসমূহ তোমাদের জন্য বর্ণনা করে থার্কেন, যাতে তোমরা অনুধাবন করতে পার। ২ ঃ ২৬৬) – এর ব্যখ্যা ঃ

মহান আল্লাহ ইরশাদ করেন, 'তোমাদের মহান প্রতিপালক তাঁর রাহে কিভাবে ব্যয় করতে হবে, কতটুকু করতে হবে, এতে তোমাদের জন্য কি আছে আর কি নেই ইত্যাদি যেভাবে সুস্পষ্টভাবে তোমাদের কাছে বর্ণনা করেছেন, অনুরূপভাবে এ নিদর্শন ছাড়া অন্য নিদর্শনসমূহ সম্বন্ধেও বিস্তারিত বর্ণনা করেছেন, যাতে তিনি তোমাদের কাছে অন্য নিদর্শনাদির হালাল, হারাম, যাবতীয় আহকাম ও দলীলাদি তোমাদের সামনে পরিষ্কারভাবে তুলে ধরেছেন। আর এসব নিদর্শন আল্লাহ্ তা আলার তরফ থেকে তোমাদের কাছে তাঁর দান ও মেহেরবানী হিসাবে গণ্য। এ সকল বর্ণনার সম্ভবত লক্ষ্য হচ্ছে যাতে তোমরা তোমাদের বিবেকের সাহায্যে চিন্তা করতে পারো এবং তদনুযায়ী ব্যবস্থা নিতে পারো। আল্লাহ্ তা আলার নিদর্শনাদি থেকে শিক্ষা গ্রহণ করবে এবং এসব নিদর্শনে যেসব আদেশ—নিষেধ রয়েছে তা আমল করবে। তাতে আল্লাহ্ তা আলার আনুগত্যের সুস্পষ্ট বহিঃপ্রকাশ ঘটবে।

ఆসঙ্গে বলেন, تَعَكَّنُونَ –এর অর্থ تَطْيِعُنَ ( অর্থাৎ তোমরা তার আনুগত্য স্বীকার করবে )।"

خَذْكَ يَبَيِّنُ اللَّهُ ٱلْكُمْ لَا يَا صَلَّمَا كُمُ . ইব্ন আববাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াতাংশ كُذْكُمُ وَ وَاللَّهُ اللَّهُ الْكُمُ اللَّهُ اللللْمُلِمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ ال

পরবর্তী আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন ঃ

(٢٦٧) يَاكَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا اَنْفِقُوا مِنْ طَيِّبْتِ مَاكَسَبْتُمُ وَمِمَّا اَخْرَجْنَا لَكُمُّ مِّنَ الْاَرْضِ وَلَا تَكِمَّهُوا الْخَبِيْتَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسْتُمُ بِالْخِذِيْئِةِ اللَّالَ تُغْمِضُوا فِيلَةِ مَ وَاعْلَمُوْا اللهُ عَنِيُّ حَمِيْتُ 0

২৬৭. "হে মুমিনগণ! তোমরা যা উপার্জন কর এবং আমি যা ভূমি হতে তোমাদের জন্য উৎপাদন করে দেই তনাধ্যে যা উৎকৃষ্ট তা ব্যয় কর এবং এর নিকৃষ্ট বস্তু ব্যয় করার সংকল্প কর না; অথচ তোমরা তা গ্রহণ কর না, যদি না তোমরা চোখ বন্ধ করে থাক এবং জেনে রেখ যে, আল্লাহ অভাবমুক্ত, প্রশংসিত।"

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আয়াতাংশ يَا اَنْيُنَ اٰمَنُوا اَنْفَقُلُ –এর মাধ্যমে মহান আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, 'হে ঈমানদার ব্যক্তিবর্গ, যারা আল্লাহ্ তা'আলা, তাঁর রাসূল এবং তাঁর কিতারের আয়াত "তোমরা ব্যয় কর"–এর প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেছ, তোমরা যাকাত ও সাদ্কা আদায় কর।"

উপরোক্ত তাফসীর যে সব মনীয়ী সমর্থন করেছেন, তারা নিম বর্ণিত হাদীসটি দলীল হিসাবে উপস্থাপন করেছেনঃ

৬১২০. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াতাংশ কুর্নুটান এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "এখানে উল্লিখিত। নির অর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "এখানে উল্লিখিত। নির অর ত্বেছে তিনি আয়াতাংশ কর )।"

তিনি আরো বলেন, "অত্র আয়াতাংশ مِنْ طَبِيّاتِ مَا كَسَبُتُمُ –এর মাধ্যমে মহান আল্লাহ্ তা আলা বলেন, তোমরা ব্যবসা–বাণিজ্য ও শিল্লের মাধ্যমে যা কিছু সোনা–রূপা হালাল পথে অর্জন কর, তা থেকে দান কর। তোমাদের অর্জিত সম্পদ থেকে যা উত্তম, তা যাকাতরূপে দান কর, কোন প্রকার মন্দ কন্তু যাকাত হিসাবে প্রদান করন।"

উপরোক্ত তাফসীর যেসব মনীয়ী সমর্থন করেছেন, তারা দলীল হিসাবে নিম বর্ণিত কতিপয় হাদীস উল্লেখ করে বলেন ঃ

৬১২১. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ مِنْ طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمُ অধাং ন্ত্র তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, مَنْ طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمُ অধাং ব্যবসা–বাণিজ্য।"

৬১২২. মুজাহিদ (র.) থেকে অনুরূপ অপর একটি বর্ণনা রয়েছে।

**৬১২৩.** মুজাহিদ (র.) থেকে অপর সূত্রে অনুরূপ আরও একটি বর্ণনা রয়েছে।

৬১২৪. মুজাহিদ (র.) থেকে আরও একটি বর্ণনা রয়েছে। তিনি অত্র আয়াতাংশ اَنْفِقُوْا مِنْطَيْبَاتِ ماكسَبْتُمُ – এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "এটার অর্থ হচ্ছে হালাল ব্যবসা–বাণিজ্য।"

كَانَهُا الَّذِيْنَ أُمَنُواْ انْفَقُواْ مِنْ وَالْمَالِيَةِ وَالْمُعَالِيَةِ وَالْمُعَالِيَةِ وَالْمُعَالِيَةِ وَالْمُعَالِيِّةً وَلَيْمَالِيَّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَلِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيَ وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَلِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعِلِيِّةً وَالْمُعِلِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعِلِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعِلِيِّةُ وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعَالِيِّةً وَالْمُعِلِيِّةً وَالْمُعِلِيِّةً وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِيِّةً وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّةً وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِيِّةً وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِيِّةً وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِيِّةُ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّ فَالْمُعِلِيِّةُ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّةُ وَالْمُعِلِّ

৬১২৭. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশ مِنْ طَبِيَاتِ مَا كَسَبُتُمُ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "এর অর্থ হচ্ছে ব্যবসা–বাণিজ্য।"

**৬১২৮.** মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ একটি বর্ণনা রয়েছে।

كَوْهُ مَنْ طَيِّبَات শর্বন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশ آنُفَقُواْ مِنْ طَيِّبَات – এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে مَاكُسَبُتُمُ (অর্থাৎ مَاكُسَبُتُمُ وَانَفُسِهِ مَن اَطَيِب — এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে مَاكُسَبُتُمُ (অর্থাৎ তোমাদের উৎকৃষ্ট ও অতি মূল্যবান সম্পদ থেকে তোমরা ব্যয় কর)।"

ি **৬১৩০.** সুন্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি مُثْنَيْنَ أَمَنُوا اَنْفِقُوا مِنْ طَيِّيَاتِ مَاكَسَبُتُمُ —এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেন, এটির অর্থ হচ্ছে, "স্বর্ণ—রোপ্য"।

े وَمِمَّا اَخْرَجْنَالُكُمْ مِّنَ الْاَرْضِ अंशाय हेक्न कातीत जावाती (त.) वलन, आञ्चार् जा आलात वानी وَمَمِّنَا اَخْرَجْنَالُكُمْ مِّنَ الْاَرْضِ अत वाथाः

মহান আল্লাহ্ ইরশাদ করেন, "তোমাদের জন্যে ভূমি থেকে আমি যা উৎপন্ন করি তা থেকেও সাদ্কা আদায় কর। সূতরাং খেজুর, আঙ্গুর, গম, যব এবং ভূমি হতে উৎপাদিত যাবতীয় দ্রব্যের উপর যাকাত আদায় করা ফরয করা হলো।

#### া যারা এ মত পোষণ করেনঃ

৬১৩১. উবায়দা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "আমি আলোচ্য আয়াতাংশ فَهِمَّا اَخْرَجُنَا لَكُمْمِنَ طرفي – এর তাফসীর প্রসঙ্গে আলী (রা.) – কে জিজ্ঞেস করলে তিনি বলেন, "এর অর্থ হচ্ছে শস্যকণা ও ফল এবং সেইসব বস্তু যার উপর যাকাত রয়েছে।"

৬১৩২. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি مَمِنَّا لَكُمْمِّنَ الْأَرْضِ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "এর অর্থ হচ্ছে খেজুর গাছ।"

**৬১৩৩.** মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রে বর্ণিত। তিনি مَمِنَّا لَكُمْمِّنَ الْاَرْضِ —এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেন, "এটির অর্থ হচ্ছে খেজুর।"

يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُواْ اَشْقُوْا مِنْ طَيِّيَاتِمَا كَسَبُتُمْ वर्गिछ। তিনি وهودي अ७८. पूजारिम (त.) থেকে অন্য সূত্রে বর্ণিछ। তিনি كُسَبُتُمْ الْحَدَّةُ الْمَوْدُونُ الْمَوْدُةُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

৬১৩৫. সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "এর অর্থ হচ্ছে খেজুর ও শস্যদানা।

श्राहार् পारकत वानीः وَلَا تَيَمُّمُوا الْخَبِيْثُ – وَلا تَيَمُّمُوا الْخَبِيْثُ

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, "তোমরা নিকৃষ্ট কস্তু দানের ইচ্ছা কর না এবং নিকৃষ্ট কস্তু দান করার মনস্থ করনা।"

পূর্বেও উল্লেখ করা হয়েছে যে, এ আয়াতাংশে আবদুল্লাহ ইব্ন মাসউদ (রা.)–এর পঠন রীতিতে বর্ণিত হয়েছে " وَلَاَتَزُمُوا " –এর صيغه ماضى হবে أَمَمْتُ ; আর আয়াতে সচরাচর উল্লিখিত وَلاَتَيْمُوا কথাটির ماضى কথাটির ماضى কথাটির ماضى কথাটির وَلاَتَيْمُمُوا কথাটির অর্থ একই, যদিও শব্দের গরমিল রয়েছে। যেমন বলা হয়ে থাকে وَالمَمْتُهُ وَاَمَمْتُهُ وَاَمَمْتُهُ وَالْمَمْتُهُ وَالْمَمْتُهُ وَالْمَاتُهُ وَالْمَعْتُهُ وَالْمُعْتُهُ وَالْمُعْتَهُ وَالْمُعْتِهُ وَالْمُعْتُهُ وَالْمُعْتِهُ وَالْمُعْتِهُ وَالْمُعْتُهُ وَالْمُعْتُهُ وَالْمُعْتُهُ وَالْمُعْتُهُ وَالْمُعْتُهُ وَالْمُعْتُهُ وَالْمُعْتُهُ وَالْمُعْتُونُ وَالْمُعْتُونُ وَالْمُعْتُونُ وَالْمُعْتُونُونُ وَالْمُعْتُونُونُ وَالْمُعْتُونُونُ وَالْمُعْتُونُونُ وَالْمُعْتُونُونُ وَالْمُعْتُونُونُ وَالْمُعْتُونُونُ وَالْمُعْتُونُ وَالْمُعْتُعُونُونُ وَالْمُعْتُونُ وَالْمُعْتَالِهُ وَالْمُعْتُونُونُ وَالْمُعْتُونُ وَالْمُعْتَالُونُ وَالْمُعْتُونُ وَالْمُعْتُونُ وَالْمُعْتَالُونُ وَالْمُعْتُونُونُ وَالْمُعْتَالُونُ وَالْمُعْتِعُونُ وَالْمُعْتَالُونُ وَالْمُعْتَعُونُ وَالْمُعُونُ وَالْمُعْتَعُونُ وَالْمُعْتَعُونُ وَالْمُعْتَعُونُ وَالْمُعْتَعُونُ وَالْمُعْتَعُونُ وَالْمُعْتَعُونُ وَالْمُعْتَعُونُ وَالْمُعْتَالُونُ وَالْمُعْتَعِلِمُ وَالْمُعْتَعِلِي وَالْمُعْتَعُونُ وَالْمُعُلِقُونُ وَالْمُعْتَعُونُ وَالْمُعْتَعُونُ وَالْمُعْتَعُونُ والْمُعْتَعُونُ وَالْمُعُلِعُ وَالْمُعُلِقُونُ وَالْمُعُونُ وَالْع

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ১৮

**সূরা বা**কারা ঃ ২৬৭

অর্থাৎ তুমি তার ইচ্ছা বা সংকল্প করেছ। এরূপ ব্যবহার আরবী তাযায় বহুল পরিচিত। যেমন মাইমূন ইব্ন কায়স আল—আশা নামক প্রসিদ্ধ কবি বলেছেনঃ

# تَيَمَّتُ تَي شَيْنًا وَكُمْ دُوْنَهُ \* مِنَ الْأَرْضِ مِنْ مَهْمَهِ ذِي شَزَنَّ

অর্থাৎ "আমার উটনী (আমার পিতা) কায়সের (ঘরের) প্রতি (প্রত্যাবর্তনের) ইচ্ছা করে থাকে। অথচ তিনি ব্যতীত এ ধরায় কতই না শক্তিশালী ও গুরুত্বপূর্ণ মানুষ রয়ে গেছে।"

#### যারা এ মত পোষণ করেনঃ

৬১৩৬. সৃদ্দী রে.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, হিন্দু এই এই এই এর অর্থ হচ্ছে টির্ফিইটির্ড এর অর্থাৎ তোমরা সংকল্প করনা।")

৬১৩৭. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি تُمْيِيْتُ وَلَاتَيْمَمُوا الْخَبِيْثُ –এর ব্যখ্যায় বলেন, "এর অর্থ হচ্ছে وَلاَتَعَمَّنُواُ অর্থাৎ তোমরা সংকল্প করনা।"

**৬১৩৮.** কাতাদা (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী ঃ اَلْخَبِيْثُ مِنْهُ تَنْفَقُونَ –এ উল্লিখিত وَلاَ تَيَمَّمُوا الْخَبِيثُ مِنْهُ تَنْفَقُونَ শদ্টির দারা আল্লাহ্ তা'আলা নিকৃষ্ট কস্তু উদ্দেশ্য করেছেন এবং মহান আল্লাহ্ ইরশাদ করেন, "তোমরা তোমাদের সাদ্কা আদায়ের সময় খারাপ সম্পদের ইচ্ছা করবে না কিংবা খারাপ ও নিকৃষ্ট সম্পদ সাদ্কা হিসাবে দান করবে না। বরং উৎকৃষ্ট ও উত্তম সম্পদ দান করবে।

উপরোক্ত তাফসীরের প্রেক্ষাপট হচ্ছে, এ আয়াতটি আনসারদের এক ব্যক্তি সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়। তিনি একটি শুকনো ও নিকৃষ্ট খেজুরের কাঁদি এমন স্থানে ঝুলিয়ে দেন, যেখানে মুসলমানগণ তাদের ফল–ফলাদির সাদ্কা হিসাবে খেজুরের কাঁদিসমূহ মসজিদের দুই স্তন্তের মধ্যবর্তী স্থানে ঝুলিয়ে দিতেন।

### যারা এ মত পোষণ করেনঃ

وَمِماً اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّه

৬১৪০. বারা ইব্ন আযিব (রা.) থেকে অন্য সূত্রে অনুরূপ হাদীস বর্ণিত হয়েছে। তবে তিনি আরো বলেছেন যে, তাদের মধ্যে কেউ কেউ ইচ্ছা করে শুকনা ও খারাপ খেজুর ভাল ও অপক্ক খেজুরের সাথে শ্বিশিয়ে দিত ও ভাল—মন্দ কাঁদি একত্রে ঝুলিয়ে দিত এবং তা সঙ্গত মনে করত। যারা এরূপ করত, তাদের সম্পর্কে এ আয়াতটি নাযিল হয় ও নির্দেশ দেয়া হয় যে, তোমরা খারাপ ও নিকৃষ্ট খেজুরের কাঁদি ভাল খেজুরের কাঁদির সাথে মিপ্রিত করে দিও না। অথচ যদি তোমাদেরকে এরূপ খেজুর হাদীয়া স্বরূপ প্রদান করা হয়, তাহলে তোমরা তা গ্রহণ করবে না।

৬১৪১. বারা ইব্ন আযিব (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আনসারগণ তাদের নিকৃষ্ট খাবার ও ুবাজুর সাদ্কা হিসাবে দান করত। তখন আলোচ্য আয়াত অবতীর্ণ হয় يَا اَيُّهَا لَّذِيْنَ اَمَنُوا اَنْفُوْنَا مِنْ مَ طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ الْخ

نَا أَيُهَا الَّذِينَ امْنُوا اَنْفِقُوا مِـنَ مَلِيَبَاتِ مَاكَسَبْتُمْ وَمِمًا اَخْرَجْنَا لَكُمْ مَنَ الْاَرْضِ وَلاَتَيَمُوا الْخَبِيْثَ مَنَ الْاَرْضِ وَلاَتَيَمُوا الْخَبِيْثَ مَنَ الْدَيْنَ امْنُوا الْخَبِيْثِ مَا الْخَبِيْثِ مَنَ الْاَرْضِ وَلاَتَيَمُوا الْخَبِيثِيثِ مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ الْخَبِيثِ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَا لَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

وَلاَتَيَمَّوُا الْخَبِيْثَ مَنُهُ अ**১৪৩.** আবৃ আমামাহ্ ইব্ন সাহল ইব্ন হানীফ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَكُنَيْمَوُا الْخَبِيْثَ الْخَبِيْثَ – এর তাফসীর প্রসেষ্ক বলেন, অত্র আয়াতে উল্লিখিত الْخَبِيْثُ – এর অর্থ হচ্ছে الْجَبِيْثُ অর্থাৎ নিকৃষ্ট খেজুর, যার রং পানিফলের ন্যায়। এটি দিয়ে যাকাত আদায় করতে রাস্লুল্লাহ্ (সা.) নিষেধ করেছেন।

৬১৪৪. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি لَتَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مَنُهُ تُنْفَقُونَ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, আনসারগণ খারাপ ও শুকনা খেজুর দ্বারা যাকাত আদার্য় করতেন। তাদেরকে একাজ থেকে বারণ করা হয়েছে এবং উৎকৃষ্ট সম্পদ দ্বারা যাকাত আদায় করতে নির্দেশ দেয়া হয়েছে।

৬১৪৬. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَلاَ تَيَمَّمُوا الْخَبِيْثَ مَنْهُ تَنُفَقُونَ – এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, তোমরা নিকৃষ্ট সম্পদ দ্বারা সাদ্কা আদায় করার সংকল্প করবে না। অথচ

তোমাদেরকে যদি এরূপ নিকৃষ্ট সম্পদ বিনিময় কালে দেয়া হয়, তাহলে তোমরা চোখ বন্ধ করা ব্যতীত এটা গ্রহণ কর না।

৬১৪৭. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশের শানে নুযূল বর্ণনা প্রসঙ্গে বলেন,কোন এক ব্যক্তি তার নিকৃষ্ট সম্পদ দ্বারা সাদকা আদায় করলে এ আয়াতটি অবতীর্ণ হয় ؛ وَلاَتَيَمُّولُ الْخَبِيْكَمُونُ عَنْ فَالْ الْخَبِيْكَمُونَ الْخَبِيْكَمُونَ অর্থাৎ তোমরা তোমাদের সম্পদের নিকৃষ্ট বস্তু ব্যয় করার সংকল্প করবে না।

কোন কোন ব্যাখ্যাকারী বলেন, এ আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে, হারাম সম্পদের নিকৃষ্ট বস্তুকে ব্যয় করার জন্যে তোমরা সংকল্প করবে না। অন্যদিকে তোমাদেরকে হালাল সম্পদের উৎকৃষ্ট বস্তু ব্যয় করার জন্যে আহ্বান জানানো হচ্ছে।

### যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬১৪৯. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি তাঁকে وَلاَ تَيَمَّمُوا الْخَبِيْثَ مِنْهُ تَنْفَقُوْنَ করা হলে বলেন, অত্র আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে, হারাম সম্পদের মধ্য থেকে নিকৃষ্ট কস্তু ব্যয় করার সংকল্প করবে না। কেননা, আল্লাহ তা'আলা তা গ্রহণ করেন না।

ইমাম তাবারী (র.) বলেন ঃ সাহাবা কিরাম (রা.) থেকে আমি এ আয়াতাংশের যে তাফসীর উথা<u>পন</u> করেছি এবং যে তাফসীর সম্বন্ধে অন্যান্য ব্যাখ্যাকারী ঐকমত্যে পৌছেছেন, এটা গ্রহণীয় তাফসীর। ইব্ন যায়দ (রা.)—এর প্রদন্ত তাফসীর তত গ্রহণযোগ্য নয়।

अाद्वार् जा'जानात वानी ؛ فِيهُ إِلاَّ أَنْ تُغْمِضُوا فِيهُ وَ وَاسْتُمُ بِأَخِذِيهِ إِلاَّ أَنْ تُغْمِضُوا فِيهُ

আত–তারিমাহ ইব্ন হাকীম নামক একজন কবি বলেনঃ الَـُمْ يَفْتُنَا بِالْوِثْرِ قَنْمٌ وَالِضَّيْمِ رِجَالٌ আত–তারিমাহ ইব্ন হাকীম নামক একজন কবি বলেনঃ يُرْضَوُنَ بِالْاَغْمَاضِ অধাৎ জাতিকে হত্যার শিকার হতে হয়নি। আর তাদের মধ্যে বহু লোকই অন্যায় क জুলুমকে উপেক্ষা করতে রাযী হয়ে থাকে।

আলোচ্য আয়াতাংশের ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে তাফসীরকারগণ একাধিক মত ব্যক্ত করেছেন। কেউ কেউ বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, তোমরা তোমাদের খাতকদের থেকে তোমাদের কোন প্রকার অধিকার আদায়ের কালে নিকৃষ্ট কস্তু গ্রহণ কর না, হাাঁ, যদি তোমরা তাদের কোন অধিকার উপেক্ষা কর বা ক্ষমা করে দাও।

#### যারা এ মত পোষণ করেনঃ

৬১৫০. উবায়দা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, অত্র আয়াতাংশ وَأَسْتُمْ بِالْحَانَ تَغْمِضُواْ فِيهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

৬১৫১. বারা ইব্ন আযিব (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ وَالْاَنْ تَعْمَضُواْ فَيُهِ وَالْمَا الْمَا الْمَا

وَلاَتَيَمُمُوا الْحَبِيثَ مَنْهُ تَنْفَقَنَ وَلَسُتُمُا خَذِيهُ الا وَهِمَ مَا الْحَبِيثَ مَنْهُ تَنْفَقَنَ وَلَسُتُمُا فَيْهُ وَلَا يَعْمَمُوا الْحَبِيثَ مَنْهُ تَنْفَقَنَ وَلَسُتُمُا فَيْهُ وَلَا يَعْمَمُوا الْحَبِيثَ مَنْهُ تَنْفَقَلَ وَلَا اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

৬৯৫৩. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত । তিনি وَأَسْتُمْ بِأَخِذِيُهِ اِلاَّ أَنْ تُغْمِضُواْ فَيُهِ –এর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, তোমরা তোমাদের খাতক থেকে কিংবা কেনা–বেচার মধ্যে বিপরীত পক্ষ থেকে পরিমাণে একটু অতিরিক্ত কিংবা একটু উন্নত দ্রব্য ব্যতীত গ্রহণ কর না।

يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُوا اَنْفَقُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَاكَسَبْتُمْ وَمَا তিনি الْمَالِقَ مَنْ الْأَوْضَ مَنَ الْأَرْضِ وَلاَتَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تَتَفَقُونَ وَلَسُتُمُ بِاٰخِذَيْهِ الْا اَنْ تَغْمِضُوا فَيْهِ - وَهَ الْعُسَانُمُ مِنْ الْأَرْضِ وَلاَتَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تَتَفَقُونَ وَلَسُتُمُ بِاٰخِذَيْهِ الْا اَنْ تَغْمِضُوا فَيْهِ - وَهِ الْعَلَى الْكُمُ مِّنَ الْاَرْضِ وَلاَتَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تَتَفَقُونَ وَلَسُتُمُ بِاٰخِذَيْهِ اللَّا اَنْ تَغْمِضُوا فَيْهِ - وَهِ هَا اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

একজন অন্যজনকে পাওনা আদায়ের সময় এরপে বস্তু প্রদান করে, তাহলে সে তা গ্রহণ করে না। তবে গ্রহণ করার সময় এটা মনে করে যে তার হককে পুরাপুরি আদায় করা হয়নি।

৬১৫৫. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ فِيُهِ إِلاً أَنْ تُغْمِضُوا فِيْهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّ তাফ্সীর প্রসঙ্গে বলেন, এ আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে, যদি তুমি কারো থেকে কিছু পাওনা থাক এবং সে তোমা থেকে প্রাপ্ত বস্তুর চেয়ে নিকৃষ্ট বস্তু দারা তা আদায় করে, তাহলে তুমি কি তার থেকে তা গ্রহণ করবে? না, গ্রহণ করবে না। তবে তৃমি তার উপর অসন্তুষ্ট হয়ে তা গ্রহণ করবে।

يا أَيُّهَا الَّذِيْنَ أَمَثُوا ٱنْفِقُوا مِنْ طَيِّباتِ مَا كَسَبْتُم অবাত আয়াত مُثْبَيّاتِ مَا كَسَبْتُ والك - سِالاً أَنْ تُغْمِضُوا فِيْهِ- ..... – এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, যখন আল্লাহ্ তা'আলা সাহাবা কিরামক যাকাত আদায় করতে নির্দেশ দিলেন, তখন মুনাফিকদের মধ্যে কোন এক ব্যক্তি নিকৃষ্ট খেজুর বা অন্য কোন খাবার নিয়ে রাসূলুল্লাহ্ (সা.)-এর দরবারে হাযির হলো।মুনাফিকের এ কাজটি আল্লাহ্ তা'আলার কাছে অপসন্দনীয় ছিল তাই আল্লাহ তা'আলা এ আয়াত নাযিল করেন এবং বলেন যে, তোমরা তোমাদের অর্জিত সম্পদ ও উৎপাদিত ফসল থেকে উত্তম বস্তুটি দান কর। দাহ্হাক (র.) অত্র আয়াতাংশ -এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এ আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে, यि তোমাদের মধ্যে কেউ অন্য কারোর কাছে কিছু পাওনা থাক এবং সে তোমার পাওনা কম পরিশোধ করে, তাহলে তুমি তা গ্রহণ কর না। হাঁ। যদি তুমি জান যে, সে কম দিচ্ছে তবে তা তুমি মেনে নাও।আল্লাহ্ তা আলা বলেন, সূতরাং যা তোমাদের নিজের জন্যে তোমরা পসন্দ কর না, আমার জন্যেও তা পসন্দ করবে না।

কেউ কেউ বলেন, এ আয়াতের অর্থ হচ্ছে, যখন তোমরা বেচাকেনা, কর তখন তোমরা এ নিকৃষ্ট সম্পদটি উত্তম মূল্য দিয়ে কোন দিনও গ্রহণ করবে না। তবে হাাঁ, যদি তার মূল্যে কিছু কম করা হয়, তাহলে তোমরা হয়ত তা গ্রহণ করবে।

# যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬১৫৭. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَلَسْتُمْ بِالْخَذِيْهِ الْأُ اَنْ تُغْمَضُواْ فِيْهِ —এর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, এরূপ নিকৃষ্ট বস্তু সাদকা করতে আল্লাহ্ তা আলা নিষেধ করেছেন, যদি তোমরা এটাকে বাজারে বিক্রি হতে দেখতে পাও, তাহলে তা তোমরা যতক্ষণ পর্যন্ত তার মূল্য কিছু হ্রাস করা না হয়, তা কিনবে না।

७১৫৮. काजामा (त्र.) (शरक वर्गिज। जिनि فِيْ اِلاَّ ٱنْ تُغْمَضُواْ فِيْهِ – এत जाकनीत প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, তোমরা এ নিকৃষ্ট বস্তুটি উচ্চমূল্যে খরিদ করঁবে না যতক্ষণ না তোমাদের জন্য তার মূল্য হ্রাস করা হয়।

কেউ কেউ মনে করেন, আলোচ্য আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে, তোমাদেরকে যদি এ নিকৃষ্ট কস্তুটি হাদিয়া দেয়া হয়, তাহলে তোমরা তা চোখ বন্ধ করা ব্যতীত গ্রহণ করবে না অর্থাৎ তোমরা এটিকে লজ্জার খাতিরে হাদিয়াদাতা থেকে গ্রহণ করবে।

#### যারা এ মত পোষণ করেনঃ

সরা বাকারা ঃ ২৬৭

ఆ১৫৯. বারা ইব্ন আযিব (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَلَسْتُمْ بِاٰخِذِيهُ الْأَ اَنْ تُغْمَضُواْ فِيْهِ –এর তাফ্সীর প্রসঙ্গে বলেন, যদি তোমাদের কাউকে এরপ নিকৃষ্ট বস্তু হাদিয়া স্বর্ন্নপ দেয়া হয়, তাহলে তোমরা শুধু হাদিয়া দানকারী থেকে লজ্জার খাতিরে তা গ্রহণ করবে। এতে হাদিয়া প্রদানকারীর অন্য কোন প্রয়োজন ছিল না।

عُلى اسْتِحْيَاءِمِّنُ अكن वाता थिरक अना मृद्यु अनुक्त अकि वर्गना त्रास्ति । जिन वर्लाहन عُلى اسْتِحْيَاءِمِّنْ অর্থাৎ হাদিয়া দানকারীর লজ্জার খাতিরে তুমি তা গ্রহণ করছ। আর তার ক্রোধ থেকে পরিত্রাণের খাতিরে তা কবুল করছ। কেননা, সে এমন একটি হাদিয়া প্রেরণ করেছে, যার পিছনে তার অন্য কোন উদ্দেশ্য ছিল না।

আবার কেউ কেউ বলেন, আলোচ্য আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে, তোমরা তোমাদের পাওনা গ্রহণ করবে না কিন্তু তার মধ্যে কিছু উপেক্ষা করবে অর্থাৎ তোমাদের কিছু অংশ মাফ করে দিয়ে বাকীটা গ্রহণ

## যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬১৬১. ইব্ন মা'কাল (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি-السُتُمْبِالْخِنْيُ –এর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, তোমরা তোমাদের পাওনা কিছুটা হ্রাস করা ব্যতীত গ্রহণ করবে না। যেমন বলা হয়ে থাকে, اغمض الله من حقى (অর্থাৎ আমি আমার পাওনা থেকে কিছু অংশ তোমার জন্যে মাফ ও ক্ষমা করে দিলাম)।

আবার কারো কারো মতে আলোচ্য আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে, তোমরা তোমাদের অবৈধ মাল গ্রহণের মধ্যে কি পাপ রয়েছে, সে সম্বন্ধে উপেক্ষা করা ব্যতীত তোমরা হারাম সম্পদকে গ্রহণ করবে না।

### যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

এ৯৬২. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তাঁকে فَيُعَالِدُ أَنْ تُغْمِضُونُ فَيْهِ كَانَ مُعْرِبُهُ اللهُ প্রসঙ্গে প্রশ্ন করায় তিনি বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, তুমি অবৈর্ধ সম্পর্দে কি পার্প তাঁ উপেক্ষা না করে সেই অবৈধ সম্পদ গ্রহণ করবে না। তিনি আরো বলেন, আরবী ভাষাবিদগণ এরপে বাক্য ঐ সময় ব্যবহার করে, যখন কেউ তার সম্পদ গ্রহণ করে ও তাতে কি রয়েছে তা সম্বন্ধে উপেক্ষা করে অর্থাৎ সে জানে যে, এটা অবৈধ সম্পদ।

ইবৃন জারীর তাবারী (র.) বলেন, উপরে উল্লিখিত তাফসীরসমূহের মধ্যে এ আয়াতাংশের আমাদের কাছে গ্রহণীয় তাফসীর হচ্ছে, আল্লাহ্ তা'আলা আলোচ্য আয়াতের মাধ্যমে বান্দাদের সাদ্কা প্রদান করতে উৎসাহিত করেছেন এবং তাদের সম্পদের যাকাত আদায় করতে তাদেরকে অনুপ্রাণিত করেছেন। আল্লাহ তা'আলা তাদের উপর তাদের সম্পদের যাকাত দেয়া ফরয করেছেন। সূতরাং যে পরিমাণ সম্পদ যাকাত হিসাবে তাদের উপর আদায় করা ফরয সাব্যস্ত করা হয়েছে, তাতে যাকাত গ্রহণকারীদের অধিকার প্রতিষ্ঠিত হয়ে পড়েছে। তাই আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে তাদের উৎকৃষ্ট সম্পদ সাদ্কা হিসাবে প্রদান করার জন্যে নির্দেশ দিয়েছেন। কেননা, সাদ্কা ওয়াজিব হবার পর সাদ্কা গ্রহণকারীরা সাদকার পরিমাণ সম্পদের মাধ্যমে যাকাত দানকারীদের সম্পদে অংশীদার সাব্যস্ত হয়ে গেছে। আর এ কথাটিতেও সন্দেহ নেই যে, যাকাত ওয়াজিব হওয়া সম্পদে এখন দু'জন অংশীদার

পরিলক্ষিত হচ্ছে। এতে প্রত্যেক অংশীদারের নির্দিষ্ট পরিমাণ সম্পদ রয়েছে। একজন অন্য জনকে তার অধিকার থেকে বিচ্যুত করার কোন আইনত বিধান নেই। কাজেই এক অংশীদার অন্য অংশীদারকে নিক্ষ্ট সম্পদ প্রদান করে তাকে তার মালিকানা স্বত্ব থেকে উচ্ছেদ করতে আইনত সক্ষম নয়। অনুরূপভাবৈ মালের যাকাত প্রদানকারীর উপর আল্লাহ্ তা'আলা নির্ধারণ করে দিয়েছেন যাতে তিনি তার মালের মধ্য থেকে অন্যান্য অংশীদারকে উৎকৃষ্ট সম্পদ প্রদানের মাধ্যমে তার মালের মধ্যে তাদের অধিকার অক্ষুণ্ণ রাখেন। কেননা, এ মালের মধ্যে তারা তার অংশীদার। কাজেই তাদেরকে নিকৃষ্ট সম্পদ অর্পণ করে উৎকৃষ্ট মালের মধ্যে প্রতিষ্ঠিত তাদের অধিকারকে ক্ষুণ্ণ করা তার জন্যে বৈধ নয়। অনুরূপভাবে যদি সব সম্পদই নিকৃষ্ট মাল হয়ে থাকে, তাহলে যাকাতের প্রাপ্য অংশীদারগণ এ নিকৃষ্ট মালে অংশীদার হবেন এবং তাদেরকে উৎকৃষ্ট সম্পদ যাকাত হিসাবে প্রদান করা মালিকের উপর ফর্ম হবে না। সূতরাং আল্লাহ তা'আলা সম্পদের মালিকদেরকে লক্ষ্য করে আদেশ দেন যে, তোমরা তোমাদের উৎকৃষ্ট সম্পদ থেকে যাকাত আদায় কর এবং অংশীদারদেরকে প্রদান করার জন্যে নিকৃষ্ট সম্পদের প্রতি সংকল্প কর না। জার তাদেরকে তাদের নির্ধারিত অংশের উৎকৃষ্ট সম্পদ থেকে বঞ্চিত কর না। অথচ তোমরা তোমাদের এ অংশীদারিত্ব সৃষ্টি হবার পূর্বে মওজুদ উৎকৃষ্ট মালের পরিবর্তে নিকৃষ্ট মাল গ্রহণ কর না। তবে তোমরা এসময় গ্রহণ কর, যখন তোমরা তার গুণগত দিকটি উপেক্ষা কর, কিংবা তোমাদেরকে তা গ্রহণ করতে বাধ্য করা হয় কিংবা তোমরা তোমাদের অসন্তুষ্টি সহকারে তা গ্রহণ করে থাক। আল্লাহ্ তা'আলা আরো বলেন, যারা তোমাদের মালে অংশীদার হয়েছে, তাদের সাথে তাদের অধিকার অর্পণের বেলায় তোমরা এমন ব্যবহার কর না, যে ব্যবহার তোমাদের আবশ্যকীয় অধিকার সমর্পণ করার ক্ষেত্রে তোমাদের সাথে অন্য কেউ করুক তা তোমরা পসন্দ কর না।

আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, ফরয যাকাত ব্যতীত নফল দান-খয়রাত যারা করে থাকেন, তাদের বেলায়ও তারা শুধুমাত্র উৎকৃষ্ট সম্পদই দান করবে, অন্যটা দান করা আমি খারাপ মনে করি। কেননা, উৎকৃষ্ট সম্পদের ব্যয়ের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলার নৈকট্য লাভ করা অত্যধিক প্রয়োজন বলে স্বীকৃত ও সমাদৃত। সাদ্কার মাধ্যমে মু'মিন বান্দা আল্লাহ্ তা'আলার নৈকট্য লাভ করে। তবে উৎকৃষ্ট নয় এমন সম্পদ দারা নফল যাকাত আদায় করাকে আমি হারাম মনে করি না। কেননা, উৎকৃষ্ট নয় এমন বস্তু পরিমাণে অধিক হওয়ায় এবং তাতে বিপদ—আপদ প্রকট হওয়ায় তার উপকার জনসাধারণের জন্যে ব্যাপক ও সার্বিক এবং মিসকীনদের কাছে সহজলভ্য ও সুনিন্চিত। অন্যদিকে আল্লাহ্ তা'আলার নৈকট্য লাভের জন্য যে উৎকৃষ্ট সম্পদ দান করা হয়, তা পরিমাণে সামান্য হওয়ায় এবং তাতে বিপদ—আপদ প্রকট না হওয়ায় তার উপকারিতাও সীমাবদ্ধ। আমাদের উপরোক্ত তাফসীরকে একদল প্রখ্যাত তাফসীরকার সমর্থন করেছেন।

# যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا مَنْ مَلِيّاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمًّا اَخْرَجْنَا لَكُمْ مِّنُ الْاَرْضِ وَلاَ تَيَمَّمُوا الْخَبِيْثَ مَنْهُ تُنْفَقُونَ وَلَسُتُمُ بِاخِذِيهِ الْفَقُولُ مِنْ طَيِّيَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمًّا اَخْرَجْنَا لَكُمْ مِّنُ الْاَرْضِ وَلاَ تَيَمَّمُوا الْخَبِيْثَ مَنْهُ تُنْفَقُونَ وَلَسُتُمُ بِاخِذِيهِ الْفَقُولُ مِنْ طَيِّيَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمًّا اَخْرَجُنَا لَكُمْ مِّنُ الْاَرْضِ وَلاَ تَيَمَّمُوا الْخَبِيْثَ مَنْهُ تُنْفَقُونَ وَلَسُتُمُ بِاخِذِيهِ الْفَقُولُ مِنْ طَيِّيَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمًّا الْخَرْجُونَ وَلَا تَعَمَّمُوا الْخَبِيْثِ مَنْهُ تُنْفَقُونَ وَلَسُتُمْ بِالْحَدِيمِ وَلاَ تَعْمَلُوا وَلاَتُهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللللل

৬১৬৪. মুহামাদ ইব্ন সীরীন (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি উবায়দা (র.)–কে আলোচ্য আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে প্রশ্ন করায় তিনি বলেন, এ আয়াতটি যাকাত সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়। আর প্রচলিত মুদ্রা আমার কাছে খেজুর থেকে অধিক প্রিয়।

৬১৬৬. মুহামাদ ইব্ন সীরীন (র.) থেকে জন্য সূত্রে বর্ণিত। তিনি وَلَاتَيْمَنُوا الْخَبِيْتُ مِنْهُ تَنْفَقُونَ নএর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এটি ফর্য যাকাত সম্পর্কে বলা হয়েছে। তবে নফল যাকাতে কোন দোষ নেই। কোন এক ব্যক্তি প্রচলিত মুদ্রাও খয়রাত করতে পারে। তবে প্রচলিত মুদ্রা খেজুর ও জন্যান্য কস্তু থেকে উত্তম।

আল্লাহ্ তা আলার বাণী ঃ مُعْنَى حَمْيِدٌ এর ব্যাখ্যা ঃ

আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণ করেন, হে মানব জাতি ! তোমরা জেনে রেখ, নিঃসন্দেহে মহান আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদের সাদ্কা ও অন্যান্য দান—খয়রাত থেকে অভাবমুক্ত। তবে তোমাদেরকে যাকাত আদায় সম্বন্ধে আদেশ দিয়েছেন এবং সম্পদে যাকাত আদায় ফর্য করেছেন। তাঁর সব কিছুই তোমাদের জন্যে তাঁর পক্ষ থেকে রহমত ও দয়া স্বরূপ যা দ্বারা তিনি তোমাদের ফকীরকে ধনী করেন, দুর্বলকে সবল করেন এবং আখিরাতেও তোমাদেরকে এর জন্য পরিপূর্ণ প্রতিদান অর্পণ করবেন। তোমাদের যাকাতের প্রতি মুখাপেন্দী হয়ে আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদেরকে তা আদায় করতে নির্দেশ দেননি। পরবর্তী শব্দ কর্মী নার মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করেন যে, তিনি বান্দাদেরকে অগণিত নিয়ামত প্রদান ও তাদের প্রতি অফুরন্ত দয়া প্রদর্শনের কারণে তাদের কাছে প্রশংসিত। এ প্রসঙ্গে একটি হাদীস খুবই উল্লেখ যোগ্য।

(٢٦٨) اَلشَّيْطُنُ يَعِلُكُمُ الْفَقُرَ وَيَامُرُكُمْ بِالْفَحْشَآءِ ۚ وَاللَّهُ يَعِلُكُمُ مَّغُفِرَةً مِّنْهُ وَفَضَٰلًا وَ اللهُ يَعِلُكُمُ مَّغُفِرَةً مِّنْهُ وَ فَضَٰلًا وَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيْمٌ ٥

২৬৮. শয়তান তোমাদেরকে দারিদ্যের ভয় দেখায় এবং কার্পণ্যের নির্দেশ দেয়। আর আল্লাহ্ তোমাদেরকে তাঁর ক্ষমা এবং অনুগ্রহের প্রতিশ্রুতি প্রদান করেন। আল্লাহ্প্রাচ্র্যময়, সর্বজ্ঞ।

আলোচ্য আয়াতে মহান আল্লাহ্ তা'আলা আমাদের অবগতির জন্যে ইরশাদ করেন, হে মানব জাতি, তোমাদেরকে শয়তান বলে যে, তোমরা সাদ্কা–খয়রাত করলে এবং ফর্য যাকাত আদায় করলে দরিদ্র হয়ে যাবে। তাই সে তোমাদেরকে কার্পণ্য করার নির্দেশ দান করে। তদুপরি সে তোমাদেরকে পাপের কাজ

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ১৯

করতে ও আল্লাহ্ তা'আলার আদেশ–নিষেধ অমান্য করতে নির্দেশ প্রদান করে। অথচ আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদেরকে তাঁর ক্ষমার প্রতিশ্রুতি দিচ্ছেন। অর্থাৎ হে মু'মিনগণ, আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদেরকে প্রতিশ্রুতি দিচ্ছেন যে, তিনি তোমাদের অশ্লীলতাকে গোপন রাখবেন, অশ্লীলতার নির্ধারিত শান্তিও প্রদান করবেন না এবং তোমাদের কৃত দান–খয়রাতের কারণে তিনি তোমাদের পাপসমূহ মাফ করে দেবেন। আরো তোমাদেরকে প্রতিশ্রুতি দিচ্ছেন যে, তোমাদের সাদ্কার তিনি প্রতিদান এ দুনিয়ায়ও দান করবেন। তোমাদেরকে বিভিন্ন ধরনের নিয়ামত দান করবেন এবং তোমাদের রিয়িক বৃদ্ধি করে দেবেন।

৬১৬৮. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেছেন, আয়াতে উল্লিখিত দু'টি বস্তু আল্লাহ্ তা আলার তরফ থেকে এবং অন্য দু'টি বস্তু শয়তানের তরফ থেকে এসে থাকে। প্রথমত, শয়তান তোমাদেরকে দারিদ্রোর ভয় দেখায় এবং বলে, সম্পদ ব্যয় কর না, বরং এটা তোমার কাছে জমা রেখ। কারণ তুমি একদিন এটার মুখাপেক্ষী হবেই। দ্বিতীয়ত শয়তান তোমাদের অশ্লীলতা অবলম্বন করার আদেশ প্রদান করে থাকে। পক্ষান্তরে মহান আল্লাহ্ তা আলা তোমাদেরকে তোমাদের পাপের প্রতি তাঁর ক্ষমা প্রদর্শন এবং রিযিক পর্যাপ্ত পরিমাণে বৃদ্ধি করার প্রতিশ্রুতি প্রদান করেন।

الشَّيْطَا نُيَعِدُ كُمُّ الْفَقْرَوَيَامُرُ كُمُ بِالْفَحْشَاءِ وَاللَّهُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَةَ مَا اللهُ عَدِكُمُ الْفَقْرَةَ مَا اللهُ عَدِكُمُ الْفَقْرَةَ مَنْهُ وَفَضَلاً - مَغْفَرَةً مَنْهُ وَفَضَلاً - معْفَرَةً مَنْهُ وَمُعْمِي اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَعْمَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ عَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

৬১৭০. আবদুল্লাহ্ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, হ্যরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ইরশাদ করেছেন, শয়তান মানব সন্তানকে একবার স্পর্শ করে এবং ফেরেশতাও একবার স্পর্শ করে। শয়তানের স্পর্শের অর্থ হচ্ছে, শয়তান তাকে অকল্যাণের দিকে ধাবিত করে এবং সত্যকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করতে উৎসাহিত করে। পক্ষান্তরে ফেরেশতার স্পর্শের অর্থ হচ্ছে, ফেরেশতা তাকে কল্যাণের দিকে ধাবিত করে এবং সত্যকে বিশ্বাস করতে উদ্বৃদ্ধ করে। যদি তোমাদের কেউ ভাল কাজ করার ইংগিত পায়, তাহলে তাকে অনুধাবন করতে হবে যে, এটা আল্লাহ্ তা আলার পক্ষ থেকে এসেছে এবং সেজন্য তাকে আল্লাহ্ তা আলার প্রশংসা করতে হবে। আর যে ব্যক্তি অন্যটি অনুভব করবে, তাকে শয়তান থেকে আল্লাহ্ তা আলার কাছে আশ্রয় চাইতে হবে। এরপর তিনি এ আয়াতটি তিলাওয়াত করেন

৬১৭১. আবদুল্লাহ্(রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, মানব জাতির জন্যে শয়তানের একটি স্পর্শ আছে এবং ফেরেশতারও একটি স্পর্শ আছে। ফেরেশতার স্পর্শের অর্থ হচ্ছে, কল্যাণের দিকে ধাবিত করা এবং সত্যকে বিশ্বাস করতে অনুপ্রাণিত করা। অন্যদিকে শয়তানের স্পর্শের অর্থ হচ্ছে, অকল্যাণের দিকে ধাবিত করা এবং সত্যকে অবিশ্বাস করতে কুমন্ত্রণা দেয়া। এরপর আবদুল্লাহ্ (রা.) এ আয়াতটি তিলাওয়াত করেন ঃ - اَلْشَيْمُانُ يَعِدُ كُمُ الْفَقْرَ وَيِأُمُرُ كُمُ بِالْفَحْشَاءِ وَاللّهُ يَعِدُكُمُ مَغُفْرَةً مَنْهُ وَفَصْلاً - আমর নামক একজন বর্ণনাকারী বলেন, এ হাদীসের প্রসঙ্গে আমরা শুনেছি যে, বলা হতো, যদি তোমাদের কেউ ফেরেশতার স্পর্শ অনুভব করে, তাহলে সে যেন আল্লাহ্র প্রশংসা করে এবং তাঁর রহমত ও অনুগ্রহ কামনা করে। আর যদি তোমাদের কেউ শয়তানের স্পর্শ অনুভব করে, তাহলে যেন সে আল্লাহ্র কাছে ক্ষমা প্রার্থনা করে এবং শয়তান থেকে আল্লাহ্ তা আলার কাছে আশ্রয় প্রার্থনা করে।

৬১৭২. আবদুল্লাহ্(রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, তোমরা সাবধান থেকো যে, ফেরেশতার একটি স্পর্শ মানব সন্তানের জন্য রয়েছে, জনুরূপভাবে শয়তানেরও একটি স্পর্শ রয়েছে। ফেরেশতার স্পর্শের অর্থ হচ্ছে, কল্যাণের প্রতিশ্রুতি দান এবং সত্যকে মনেপ্রাণে বিশ্বাস করার প্রতি উৎসাহ প্রদান। পক্ষান্তরে শয়তানের স্পর্শের অর্থ হচ্ছে, জকল্যাণের প্রতি ধাবিত করা এবং সত্যকে অবিশ্বাস করার উস্কানি দেয়া। আর এ সম্পর্কেই আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন, শয়তান তোমাদেরকে দারিদ্যের ভয় দেখায় এবং তোমাদেরকে কার্পণ্যের নির্দেশ দান করে। জন্যদিকে আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদেরকে তাঁর ক্ষমা ও জনুগ্রহের প্রতিশ্রুতি দিচ্ছেন। আল্লাহ্ তা'আলা অভাবমুক্ত সর্বক্ত।

এরপ যদি তোমাদের কেউ অনুভব কর তোমরা যেন আল্লাহ্ তা'আলার প্রশংসা কর। আর তোমাদের মধ্যে যারা অন্যরূপে অনুভব কর, তোমরা যেন শয়তান থেকে আল্লাহ্ তা'আলার কাছে আশ্রয় প্রার্থনা কর।

৬১৭৩. আবদুল্লাহ্ ইব্ন মাসউদ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি الشَّيْطَانُيْعِدُ كُمُ الْفَقَّرُوبُامُ وَكُمْ الْفَقْدُ الْفَقْدُ الْفَدْ الْفَادُ الْفَدْ الْفَادُ الْفَدْ الْفَادُ الْفَدْ الْفَادُ الْفَدْ الْفَادُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْفَادُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

৬১৭৪. মুর্রাহ আল হামদানী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আবদুল্লাহ্ ইব্ন মাসউদ (রা.) অত্র আয়াতাংশ - الشَيْطَانُ يَعِدُ كُمُ الْفَقْرُ وَيَامُرُ كُمُ بِالْفَحْمُاءِ – এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, আদম সন্তানের প্রতি ফেরেশতার যেমন একটি স্পর্শ আছে, তেমনিভাবে শয়তানেরও একটি স্পর্শ রয়েছে। ফেরেশতার স্পর্শের অর্থ হচ্ছে, কল্যাণের প্রতিশ্রুতি এবং সত্যের প্রতি বিশ্বাস স্থাপনের উৎসাহ – উদ্দীপনা প্রদান। আর শয়তানের স্পর্শের অর্থ হচ্ছে অকল্যাণের প্রতি আকর্ষণ ও সত্যের প্রতি অবিশ্বাস স্থাপনের কুমন্ত্রণা প্রদান। কোন ব্যক্তি যদি ফেরেশতার কোন স্পর্শ অনুভব করে, তাহলে তার উচিত হবে এর জ্বন্যে আল্লাহ্ তা 'আলা শোকর আদায় করা। আর যে ব্যক্তি শয়তানের কোন স্পর্শ অনুভব করে, তার উচিত হবে শয়তানের প্ররোচনা থেকে আল্লাহ্ তা 'আলার নিকট আশ্রয় প্রার্থনা করা। এরপর তিনি এই আয়াত তিলাওয়াত করেন ঃ

الشَّيْطَانُ يَعِدُ كُمُ الْفَقَرَ وَيَامُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ وَاللهُ يَعِدُكُمْ مَغُفْرَةٌ مِنْهُ وَ فَضَلاً وَ اللهُ وَاسِعُ عَلَيْمٌ - 

पर्थार नग्ना जाना जाना जाना का का कि का का कि का का का कि का का कि का कि

৬১ ৭৫. অন্য এক সূত্রেও আবদুল্লাহ্ ইব্ন মাসউদ (রা.) থেকে অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৬১৭৬. আবদুল্লাহ্ ইব্ন মাসউদ (রা.) থেকে বর্ণিত। আদম সন্তানের প্রতি শয়তানের একটি স্পর্শ রয়েছে এবং ফেরেশতারও একটি স্পর্শ রয়েছে। শয়তানের স্পর্শের অর্থ হচ্ছে, সত্যের প্রতি অবিশ্বাস স্থাপনের কুমন্ত্রণা এবং অকল্যাণের প্রতি প্রতিশ্রুতি প্রদান। আর ফেরেশতার স্পর্শের অর্থ হচ্ছে, কল্যাণের

্রুরা বাকারা ঃ ২৬৯

প্রতি প্রতিশ্রুতি প্রদান এবং সত্যের প্রতি বিশ্বাস স্থাপনের উৎসাহ প্রদান। কোন ব্যক্তি যদি ফেরেশতার স্পর্শ অনুভব করে, তাহলে তাকে জানতে হবে যে, এটি আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে সমাগত এবং এর জন্যে তাকে আল্লাহ্ তা'আলার প্রশংসা করতে হবে। তাঁর শোকরগুজার হতে হবে। আর যে ব্যক্তি দ্বিতীয়টি অনুভব করে, তার উচিত আল্লাহ তা'আলার কাছে শয়তানের প্ররোচনা থেকে আশ্রয় নেয়া। এরপর তিনি তিলাওয়াত করেনঃ

पशीर नाराजान اَلشَّيْطَانُ يَعِدُ كُمُ الْفَقُرَ وَيِامَرُ كُمْ بِالْفَحْشاءِ وَاللَّهُ يَعِدُكُمْ مَغْفِرَةٌ مِنْهُ وَفَضَالًا \_ তোমাদেরকে দারিদেরে ভয় দেখায় এবং কার্পণ্যের নির্দেশ দেয়। পক্ষান্তরে আল্লাহ তোমাদেরকে তাঁর ক্ষমা ও অনুগ্রহের প্রতিশ্রুতি প্রদান করেন।

আল্লামা আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, পরবর্তী আয়াতাংশ এর মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করেন যে, আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদেরকে তীর অনুগ্রহ প্রদানের যে প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন, সেই প্রতিশ্রুতি রক্ষা করার মত তাঁর সম্পদ রয়েছে। তিনি প্রাচুর্যময়। আর তোমরা যা কিছু ব্যয় কর, দান–খয়রাতে কর সব কিছু সম্বন্ধে তিনি জ্ঞাত, তিনি সর্বজ্ঞ। তোমাদের সমস্ত আমলের হিসাব তাঁর কাছে রয়েছে। তিনি আথিরাতে তোমাদের সমস্ত দান–খয়রাতের ছওয়াব প্রদান করবেন।

পরবর্তী আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন ঃ

(٢٦٩) يُّؤْتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ ، وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَلْ أُوْتِيَ خَيْرًا كَثِيْرًا ﴿ وَمَا يَنْكُرُ الا أولوا الكالباب ٥

২৬৯. তিনি যাকে ইচ্ছা হিকমত প্রদান করেন এবং যাকে হিকমত প্রদান করা হয়, তাকে প্রভৃত কল্যাণ দান করা হয়; এবং বোধশক্তিসম্পন্ন লোকেরাই শুধু শিক্ষা গ্রহণ করে।

षाच्चामा देव्न कातीत তাবাती (त.) वलन, يُوْتِيُ الْحِكْمَةُ مَنْ يُشَاءُ مَنْ يُشَاءُ مَنْ يُشَاءُ مَنْ يُشَاءُ مَنْ يُشَاءُ مَنْ يُشَاءُ مَنْ يُشَاء وَالْحِكْمَةُ مَقَدُ الْوَتِي خَيْراً وَالْحِكْمَةُ مَقَدُ الْوَتِي خَيْراً وَالْحِكْمَةُ مَقَدُ الْوَتِي خَيْراً وَالْحِكْمَةُ مَنْ يُشَاء وَالْحِكْمَةُ مَقَدُ الْوَتِي خَيْراً وَالْحِكْمَةُ مَنْ يُشَاء وَالْحِلْمُ وَالْحِكْمَةُ مَنْ يُسْاء وَالْحِلْمُ وَالْحِلْمُ وَالْحِلْمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْحِبْمُ وَالْحَلْمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْحَلْمُ وَالْحَلْمُ وَالْحَلْمُ وَالْحَلْمُ وَالْحَلْمُ وَالْحَلْمُ وَالْحَلْمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْحِلْمُ وَالْحَلْمُ وَالْحِلْمُ وَالْحِلْمُ وَالْحِلْمُ وَلِيلُوا وَالْحِلْمُ وَالْحِلْمُ وَالْحِلْمُ وَالْحِلْمُ وَالْحِلْمُ وَالْحِلْمُ وَالْحَلْمُ وَالْحِلْمُ وَالْمُوالِقُولُ وَالْحِلْمُ وَالْمُعْلِقُ وَالْحِلْمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْحِلْمُ وَالْمُوالِقُلْمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُوالِقُلْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُعُلِمُ والْمُعِلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُوالِمُوالِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُلْعُلِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُوالِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْ যাকে চান্তাকে কথা ও কাজে সঠিকতা দান করেন। আর তাদের মধ্যে যাকে আল্লাহ্ তা'আলা কথা ও কাজে সঠিকতা দান করেন, তাকে প্রভূত কল্যাণ দান করেন। তত্ত্বজ্ঞানিগণ এই আয়াতের ব্যাখ্যায় একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। তাদের কেউ কেউ বলেন, এস্থানে যে হিকমতের কথা আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন তা হচ্ছে, কুরআন ও কুরআন সমন্ধীয় জ্ঞান অর্জন। এ অভিমত সমর্থনকারী তাফসীরকারগণের উপস্থাপিত দলীল-প্রমাণের কিছু অংশ নিমে বর্ণনা হলো ঃ

فَمَنْ يُثْتَ الْحَكُمَةَ فَقَدْ أَوْتَى خَيْرًا अवन. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াত এর তাফসীর প্রসেঙ্গ বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, পবিত্র কুরআনে উল্লিখিত নাসিখ, মানসূখ, মুহকাম, মুর্তাশাবিহ, মুকাদাম, মুয়াথখার, হালাল, হারাম ইত্যাদি সম্বন্ধে জ্ঞান লাভ করা। পবিত্র কুরআনে কিছু সংখ্যক আয়াত অন্য আয়াতের হুকুমকে রহিত করে দিয়েছে। হুকুম রহিতকারী আয়াতগুলোকে নাসিখ বলা হয় এবং যে আয়াতের হুকুম রহিত হলো, তাকে মানসূথ বলা হয়। পবিত্র কুরআনে উল্লিখিত কিছু সংখ্যক আয়াতের মর্ম খুবই স্পষ্ট, যার অন্যরূপ অর্থ নেয়া সম্ভব নয়। এগুলোকে মুহকাম বলা হয়।

্রাক্সান্তরে কিছু আয়াতের মর্ম তত স্পষ্ট নয়। শুধুমাত্র রাসূলুল্লাহ্ (সা.)–এর কাছে এগুলোর মর্ম সুস্পষ্ট 🝘। এগুলোকৈ মুতাশাবিহ বলা হয়। মুকাদ্দাম অর্থ পরে উল্লেখ্য আয়াতকে বিশেষ কারণবশতঃ পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে এবং মুয়াখখার অর্থ, পূর্বে উল্লেখ্য আয়াতকে বিশেষ কারণবশত পরে উল্লেখ করা হয়েছে।

৬১৭৮. কাতাদা (র.) থেকে বুর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ عُنْتَى الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ প্রসঙ্গে বলেন, এখানে উল্লিখিত হিন্দুর শব্দটির অর্থ হচ্ছে পবিত্র কুরআন এবং পবিত্র কুরআন সম্বন্ধে **পর্যাপ্ত ও সঠিক জ্ঞান লাভ ক**রা।

৬১৭৯. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াতাংশ يُؤْتَى الْحِكْمَةُ مَنْ يَشْنَاءُ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, الحكمة শব্দটির অর্থ হচ্ছে কুরআন সম্বন্ধে জ্ঞান লাভ করা।

وَمَنْ يُوْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوْتِي خَيْرً اكِثْيرًا अफ०. षावून षानिय़ा (त्र.) (थरक वर्ণिछ। छिनि এ षाग्राणाः न –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, আল্লাহ্ তা'আলা প্রদত্ত কিতাব এবং এ কিতাব সম্বন্ধে প্রভৃত জ্ঞান অর্জন।

৬১৮১. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ الْاَيَة व الْاَيَة –এর ভাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এখানে উল্লিখিত اَلْحِكُمُةُ শব্দের অর্থ নবুওয়াত নয় বরং এর অর্থ হচ্ছে, কর্ত্তান এবং ইলমে ফিকাহ।

يُوْتَى الْحَكْمَةُ مَنْ يَّشَاءُ الاية আবদুল্লাহ্ ইব্ন আবাস (রা.) থেকে বুণ্ডি। তিনি এ আয়াতাংশ يُؤْتى الْحَكْمَةُ مَنْ يَشَاءُ الاية –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এখানে উল্লিখিত الْحِكْمَةُ শব্দের অর্থ হচ্ছে, কুরআন মজীদ সম্বর্দ্ধে বিশেষ জ্ঞান লাভ করা।

আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, আবার কেউ কেউ এ আয়াতাংশে উল্লিখিত الْحِكْمَةُ শব্দটির অর্থ সম্বন্ধে বলেন, এটার অর্থ হচ্ছে কথা ও কাজে সঠিকতা। এরূপ অভিমত সমর্থনকারীদের উপস্থাপিত मनीनामि निप्तत्रभ :

َ وَمَنْ يُوْتَدَ الْحِكُمَةُ فَقَدْ أُوْتِي خَيْراً كَثِيراً अكه والعالم (दा.) থেকে বৰ্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ معرف والعالم المحكمة والمحكمة المحكمة المحكمة वाक्तीत প্ৰসঙ্গে বালন, এ আয়াতে উল্লিখিত الْحِكُمة अफ्रित वर्श राष्ट्र " الْاَصَابَة " वा সठिक

ఆఫ৮৪. মুজাহিদ (त.) থেকে বর্ণিত। তিনি مَثُونًا كَثَيْرًا كَثَيْرًا كَثَيْرًا كَثَيْرًا كَثَيْرًا كَثَيْرًا كَثَيْرًا عَلَيْكُ مِنْ يَشَاءُ وَعَلَيْكُ مِنْ يَشَاءُ अभाक वर्तन, এत অর্থ হচ্ছে, يُؤْتِى الْإِصِابَةُ مِنْ يَشَاءُ अर्था९ जाल्ला श्राह् ठा जाना यात्क ठान मिर्किण मान

అهاده. पूजारिम (त्.) (থকে वर्ণिज। जिन عُنْتِي الْحِكْمَةُ مَنْ يَشَاءُ – هم صلى العِكْمَةُ عَنْ الْحِكْمَةُ مَنْ يَشَاءُ थत वर्ष इत्हि الْكِتَابُيُوْتِيُ صَابَتَهُ مَنْ يُشَاء कर्णा९ कृत्रवान प्रक्षीत। व्याह्म राजी यातक जान जातक করতান মজীদের সঠিক জ্ঞান দান করেন।

আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, আবার কেউ কেউ বলেন, এখানে উল্লিখিত শন্দিটির অর্থ হচ্ছে اَلْفِلْمُ بِالدِّيْنِ অর্থাৎ দীন ইসলাম সম্পর্কে জ্ঞানার্জন। যারা এরপে অভিমত সমর্থন করেন, তাদের দলীলাদি নিম্নরূপ ঃ

وَيُوتِي الْحِكُمَةُ مَنْ يَشَاءُ प्राप्त वर्गा (ता.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ الْحِكُمةُ مَنْ يَشَاءُ -এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এখানে উল্লিখিত الْحِكُمةُ فَقَدُ الْدِين শন্দের অর্থ হচ্ছে الْحِكُمةُ فَقَدُ الْوَتِي الْحِكُمةُ فَقَدُ الْوَتِي সামের সঠিক জ্ঞান অর্জন করা। এরপর তিনি আয়াতাংশটি পাঠ করেন خَيْرًا كَتْبِيرًا عَيْرًا كَتْبِيرًا كَتْبِيرًا كَتْبِيرًا كَتْبِيرًا كَتْبِيرًا كَتْبِيرًا وَمَنْ يُؤْتَدُ الْوَتِي الْحِكُمةَ فَقَدُ الْوَتِي الْحِكُمةَ فَقَدُ الْوَتِي الْحِكُمةَ فَقَدُ الْوَتِي الْحِكُمةَ فَقَدُ الْوَتِي الْحِكْمةَ فَقَدُ الْوَتِي الْحِلْمة اللّه الللّه الللّه اللّه اللّه الللّه اللّه اللّه اللّه الل

৬১৮৭. ইউনুস (র.) হতে বূর্ণিত। তিনি অন্য এক সূত্রে ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণনা করেন। তিনি বলেন, এ আয়াতাংশে উল্লিখিত الْحِكْمَةُ শব্দটির অর্থ হচ্ছে "العقل" অর্থাৎ বিবেক।

৬১৮৮. ইব্ন ওয়াহ্ব (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন,মালিক (র.) – কে الْحِكُمةُ শব্দের অর্থ সম্পর্কে জিজ্জেস করার উত্তরে তিনি বলেন, الْحِكُمةُ শব্দটির অর্থ হচ্ছে, দীন ইসলাম সম্পর্কে معرفة হাসিল করা, দীনকে উত্তমরূপে বুঝা এবং তার অনুসরণ করা।

আবার কেউ কেউ বলেন, "اَلْكِكُمَةُ" –এর অর্থ হচ্ছে الفهر অর্থাৎ সত্যের উপলব্ধি। যারা এ অভিমত সমর্থন করেন, তাদের উপস্থাপিত দলীল হচ্ছে নিম্নন্নপ ঃ

৬১৯০. ইব্রাহীম (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "الْوِكُمَةُ" শব্দটির অর্থ হচ্ছে الفهم অর্থাৎ সত্যের উপলব্ধি অর্জন করা।

আবার কেউ কেউ বলেন, "اَلْحِكُمَةُ" –এর অর্থ হচ্ছে الخشية অর্থাৎ আল্লাহ্ভীতি। যারা এরূপ অভিমত পোষণ করেন, তারা তাদের দলীল হিসাবে নিম্ন বর্ণিত হাদীসটি উল্লেখ করেন ঃ

وهم الْحِكْمَةُ مَنْ يَسْاءُ : "وَحَكُمةُ مَنْ يَسْاءُ " –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এ আয়াতে উল্লিখিত الْحِكْمةُ শক্টির অর্থ হচ্ছে "الْخِسْية " অর্থাৎ আল্লাহ্ভীতি। কেননা, প্রত্যেক বস্তুর মূলে আল্লাহ্ভীতি বিরাজ করছে। এরপর তিনি সূরা ফাতিরের ২৮ নং আয়াত্টির অংশ বিশেষ তিলাওয়াত করেন النَّمَ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ অর্থাৎ আল্লাহ্র বান্দাদের মধ্যে যারা জ্ঞানী, তারাই তাঁকে ভয় করে।

আবার কেউ কেউ বলেন, "النبوة শব্দটির অর্থ হচ্ছে النبوة –নবূওয়াত।

যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

يُوتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُومَنْ يُوتَ रेश्वाम पुन्नी (त.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ يُوتِي الْحِكْمَةَ فَقَدُ أُوتِي الْخ الْحِكْمَةَ فَقَدُ أُوتِي الْخِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنَ الْحِكْمَةَ فَقَدُ أُوتِي الْخِ - مِهْ وَهِ الْحِكْمَةَ فَقَدُ أُوتِي الْخِ - الْنِوة - مَا الْحِكْمَةُ مَا الْنِوة - مَا الْمِيقَ - مَا الْمِوة - الْنِوة - الْنُوة - الْنِوة - الْنُوة - الْنِوة - الْنُوة - الْنِوة - الْنِوة - الْنِوة - الْنِوة - الْنِوة - الْنِوة - الْنُوة - الْنِوة - الْنُوة - الْنِوة - الْنِوة - الْنُوة - الْنِوة - الْنُوة - الْنُوة - الْنُوة - الْنُوة - الْنُوة - الْنِوة - الْنِوة - الْنِوة - الْنُوة - الْنُوة - الْنُوة - الْنِوة - الْنُوة - الْنُوق -

আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, الْحِكُمَةُ শব্দটির বিভিন্ন অর্থ উপরে বর্ণনা করা হয়েছে। তবে এ শব্দটি حَكَمَ শব্দ থেকে নির্গত। অর্থাৎ বিচার করা। সূতরাং حَكَمَ –এর অর্থ হবে اصابة – এর অর্থ হবে اصابة (সত্যের উপলব্ধি)। আর এ অর্থের অনুকূলে বিভিন্ন দলীল পেশ করা হয়েছে, যেগুলোর পুনরুক্তির প্রয়োজন নেই। এ অর্থটি গ্রহণের যৌক্তিকতা হলো এই যে, বিভিন্ন ব্যাখ্যাকারিগণ যেসব অর্থ পেশ করেছেন এবং আমরাও যা উপরে বিস্তারিত বর্ণনা করেছি এসব আমাদের বর্তমান উল্লিখিত অর্থের সাথে সম্পুক্ত।

কেননা, কোন কাজের সঠিক পর্যায়ে পৌছা তখনই সম্ভব হয়, যখন তাকে বুঝা যায়, তার সঠিক পরিচিতি পাওয়া যায়, তার অর্থ হৃদয়ঙ্গম করা হয়। সৃতরাং কোন একটি বিষয় সম্বন্ধে সঠিক জ্ঞান অর্জনকারী ঐ বিষয়টি সম্পর্কায় কার্য সম্পাদনে সঠিক পর্যায়ে পৌছতে পারে। বিষয়টি সম্বন্ধে সত্য টপলব্ধি করা, আল্লাহ্কে ভয় করা এবং ঐ ব্যক্তির ফকীহ ও বিদ্বান হওয়া ইত্যাদি সবই সম্প্তভা আর নবুওয়াতও সত্য উপলব্ধি এবং বিশুদ্ধতার একটি অংশ হিসাবে গণ্য। কেননা, নবীগণ সঠিক পথের পথিক, হৃদয়ঙ্গমকারী এবং তারা বিষয়ের সঠিকতায় পৌছার ক্ষেত্রে সফলকামও বটে। সৃতরাং দেখা যায়, নবুওয়াত হচ্ছে ব্যক্ত — এর বিভিন্ন তাৎপর্যের অংশ বিশেষ। তাই সর্বশেষে কথাটির অর্থ দাঁড়াবে গ্রিট্র বিশ্বির তাৎপর্যের অংশ বিশেষ। তাই সর্বশেষে কথাটির অর্থ দাঁড়াবে গ্রিট্র বিশ্বির তাওকীক দান করেন। আর যাকে আল্লাহ্ তা'আলা যাকে চান তার কথা ও কাজে সত্য উপলব্ধি করার তাওকীক দান করেন। আর যাকে আল্লাহ্ তা'আলা তা দান করেন, তাকে প্রভূত কল্যাণ দান করেন।

আল্লাহ্ পাকের বাণী ঃ مَايَذَّكُّرُ الِاُّ أُولُو الْاَلْبَابِ এর ব্যাখ্যাঃ

আল্লাই তা'আলা ইরশাদ করেন যে, যারা সম্পদ ব্যয় করে তাদেরকে ও অন্যদেরকে উপরোল্লিখিত আয়াত ও অন্য আয়াত দারা তাদের প্রভু যে নসীহত করেছেন এবং স্বীয় ওয়াদা ও শান্তির কথা ঘোষণা করেছেন এসব নসীহত, ওয়াদা ও শান্তিকে স্বরণ করে; আল্লাই পাক যে সব কাজ থেকে বিরত থাকতে নির্দেশ দিয়েছেন তা থেকে বিরত থাকে এবং তাঁর আদেশসমূহ পালন করে শুধুমাত্র ঐ ব্যক্তিরাই—যারা বিবেক বৃদ্ধিসম্পন্ন। তারা আল্লাই তা'আলার আদেশ ও নিষেধকে পুরাপুরি হৃদয়ঙ্গম করেছেন। সূতরাং মহান আল্লাই তা'আলা ঘোষণা দিচ্ছেন যে, আল্লাই পাকের যাবতীয় নসীহত শুধুমাত্র বিবেকবান ও সবর অবলয়নকারীদের জন্যই উপকারী। আর নসীহত শুধুমাত্র বিচার—বিবেকসম্পন্ন ব্যক্তিবর্গকেই যাবতীয় পাপের কাজ থেকে বিরত রাখতে সাহায্য করে।

( ٢٧٠) وَمَا اَنْفَقُ تُمُ مِّنُ نَّفَقَةٍ اَوْنَكَارُتُمْ مِّنُ نَّنْ رِفَا قَاللَّهُ يَعْلَمُهُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ اَنْصًارٍ ٥

২৭০. যা কিছু তোমরা দান কর অথবা যা কিছু তোমরা মানত কর নিশ্চয়ই আল্লাহ্ তা জানেন। জালিমদের কোন সাহায্যকারী নেই।

আল্লাহ্ তা'আলা بالنَّهُ مَنْ الْمَالَ اللَّهَ يَعْلَمُهُ وَمَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَنْ الْفَالِمِيْنَ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ఆఫురాకు. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ يُوْتِي الْحِكُمَةُ مَنْ يَّشَاءُ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এখানে উল্লিখিত الْحِكُمةُ فَقَدُ الْدِين শব্দের অর্থ হচ্ছে الْحِكُمةُ فَقَدُ الْوَتِي الْحِكُمةُ فَقَدُ الْوَتِي नाমের সঠিক জ্ঞান অর্জন করা। এরপর তিনি আয়াতাংশটি পাঠ করেন خَيْرًا كَتْبِيرًا - خَيْرًا كَتْبِيرًا - خَيْرًا كَتْبِيرًا - خَيْرًا كَتْبِيرًا - وَمَنْ يُؤْتَى الْحِكُمةَ فَقَدُ الْوَتِي الْحِكُمةَ فَقَدُ الْوَتِي الْحِكُمةَ فَقَدُ الْوَتِي الْحِكْمةَ فَقَدُ الْوَتِي الْحِكْمةَ فَقَدُ الْوَتِي الْحِكْمةَ فَقَدُ الْوَتِي الْحِكْمة فَعْدُ الْوَتِي الْحِكْمة فَعْدُ الْوَتِي الْحِكْمة فَعْدُ الْوَتِي الْحِلْمة اللّه الللّه الللّه الللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه ا

৬১৮৭. ইউন্স (র.) হতে বর্ণিত। তিনি অন্য এক সূত্রে ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণনা করেন। তিনি বলেন, এ আয়াতাংশে উল্লিখিত الْحِكْمَةُ শব্দটির অর্থ হচ্ছে "العقل" অর্থাৎ বিবেক।

৬১৮৮. ইব্ন ওয়াহ্ব (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন,মালিক (র.) – কে الْحِكُمةُ শব্দের অর্থ সম্পর্কে জিজ্জেস করার উত্তরে তিনি বলেন, الْحِكُمةُ শব্দটির অর্থ হচ্ছে, দীন ইসলাম সম্পর্কে معرفة হাসিল করা, দীনকে উত্তমরূপে বুঝা এবং তার অনুসরণ করা।

আবার কেউ কেউ বলেন, "اَلْحِكْمَةُ" –এর অর্থ হচ্ছে الفهم অর্থাৎ সত্যের উপলব্ধি। যারা এ অভিমত সমর্থন করেন, তাদের উপস্থাপিত দলীল হচ্ছে নিম্নুনপ ঃ

তিনি বলেন, "الْحِكْمَةُ" শব্দটির অর্থ হচ্ছে الفهم অর্থাৎ সত্যের উপলব্ধি অর্জন করা।

আবার কেউ কেউ বলেন, "اَلْحِكُمَةُ" –এর অর্থ হচ্ছে الخشية অর্থাৎ আল্লাহ্ভীতি। যারা এরূপ অভিমত পোষণ করেন, তারা তাদের দলীল হিসাবে নিম্ন বর্ণিত হাদীসটি উল্লেখ করেনঃ

كمه مَنْ يَشَاءُ : "وَكَمهُ مَنْ يَشَاءُ - এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এ আয়াতে উল্লিখিত الْحِكمةُ الْحِكمةُ অর্থাৎ আল্লাহ্ভীতি। কেননা, প্রত্যেক কস্তুর মূলে আল্লাহ্ভীতি বিরাজ করছে। এরপর তিনি সূরা ফাতিরের ২৮ নং আয়াতির অংশ বিশেষ তিলাওয়াত করেন الْعُمَاءُ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ অর্থাৎ আল্লাহ্র বান্দাদের মধ্যে যারা জ্ঞানী, তারাই তাঁকে ভয় করে।

আবার কেউ কেউ বলেন, "النبوة असित অর্থ হচ্ছে النبوة –নবূওয়াত।

যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

يُوتِي الْحِكُمَةُ مَنْ يَشَاءُومَنْ يُوتَ अك. ट्रेगांम সुन्नी (त.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ يُوتِي الْحِكُمَةُ فَقَدُ اُوتِي الْخ الْحِكُمَةُ فَقَدُ اُوتِي الْخِكُمَةُ وَقَدَ اُوتِي الْخِكُمَةُ وَقَدَ اُوتِي الْخِقَاءِ الْنِوةِ عَلَى الْخِقة النبوة – النبوة – النبوة – مَرِومَانَ

আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, اَلْحِكُمَ শব্দটির বিভিন্ন অর্থ উপরে বর্ণনা করা হয়েছে। তবে এ শব্দটি ক্রিশ্ব থেকে নির্গত। অর্থাৎ বিচার করা। সূতরাং ক্রিশ্ব –এর অর্থ হবে اصابة শব্দ থেকে নির্গত। অর্থাৎ বিচার করা। সূতরাং ক্রিলের অর্থ হবে اصابة শব্দ থেকে নির্গত। আর এ অর্থের অনুকূলে বিভিন্ন দলীল পেশ করা হয়েছে, যেগুলোর পুনরুক্তির প্রয়োজন নেই। এ অর্থটি গ্রহণের যৌক্তিকতা হলো এই যে, বিভিন্ন ব্যাখ্যাকারিগণ যেসব অর্থ পেশ করেছেন এবং আমরাও যা উপরে বিস্তারিত বর্ণনা করেছি এসব আমাদের বর্তমান উল্লিখিত অর্থের সাথে সম্পৃক্ত।

কেননা, কোন কাজের সঠিক পর্যায়ে পৌছা তখনই সম্ভব হয়, যখন তাকে বুঝা যায়, তার সঠিক পরিচিতি পাওয়া যায়, তার অর্থ হৃদয়ঙ্গম করা হয়। সৃতরাং কোন একটি বিষয় সম্বন্ধে সঠিক জ্ঞান অর্জনকারী ঐ বিষয়টি সম্পর্কীয় কার্য সম্পাদনে সঠিক পর্যায়ে পৌছতে পারে। বিষয়টি সম্বন্ধে সত্য উপলব্ধি করা, আল্লাহ্কে ভয় করা এবং ঐ ব্যক্তির ফকীহ ও বিদ্বান হওয়া ইত্যাদি সবই সম্পৃক্ত। আর নবৃত্তয়াতও সত্য উপলব্ধি এবং বিশুদ্ধতার একটি অংশ হিসাবে গণ্য। কেননা, নবীগণ সঠিক পথের পথিক, হৃদয়ঙ্গমকারী এবং তারা বিষয়ের সঠিকতায় পৌছার ক্ষেত্রে সফলকামও বটে। সৃতরাং দেখা যায়, নবৃত্তয়াত হচ্ছে ত্রু এএবিভিন্ন তাৎপর্যের অংশ বিশেষ। তাই সর্বশেষে কথাটির অর্থ দাঁড়াবে গ্রাহ্বি, নিল্বি তাংপর্বের অংশ বিশেষ। তাই সর্বশেষে কথাটির অর্থ দাঁড়াবে গ্রাহ্বি । আন হিল্ব । আন হার্টি হিল্ব । আন হার্টি হিল্ব । আর যাকে আল্লাহ্ তা আলা যাকে চান তার কথা ও কাজে সত্য উপলব্ধি করার তাওফীক দান করেন। আর যাকে আল্লাহ্তা আলা তা দান করেন, তাকে প্রভূত কল্যাণ দান করেন।

আত্লাহ্ পাকের বাণী ঃ وَمَا يَذَّكُّرُ اِلاَّ أُوْلُو الْاَلْبَابِ — এর ব্যাখ্যাঃ

আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন যে, যারা সম্পদ ব্যয় করে তাদেরকে ও অন্যদেরকে উপরোল্লিখিত আয়াত ও অন্য আয়াত দ্বারা তাদের প্রভু যে নসীহত করেছেন এবং স্বীয় ওয়াদা ও শাস্তির কথা ঘোষণা করেছেন এসব নসীহত, ওয়াদা ও শাস্তিকে স্বরণ করে; আল্লাহ্ পাক যে সব কাজ থেকে বিরত থাকতে নির্দেশ দিয়েছেন তা থেকে বিরত থাকে এবং তাঁর আদেশসমূহ পালন করে শুধুমাত্র ঐ ব্যক্তিরাই—যারা বিবেক বৃদ্ধিসম্পন। তারা আল্লাহ্ তা'আলার আদেশ ও নিষেধকে পুরাপুরি হ্বদয়ঙ্গম করেছেন। সূতরাং মহান আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা দিচ্ছেন যে, আল্লাহ্ পাকের যাবতীয় নসীহত শুধুমাত্র বিবেকবান ও সবর অবলম্বনকারীদের জন্যই উপকারী। আর নসীহত শুধুমাত্র বিচার—বিবেকসম্পন্ন ব্যক্তিবর্গকেই যাবতীয় গাপের কাজ থেকে বিরত রাখতে সাহায্য করে।

( ٢٧٠) وَمَّ اَنْفَقُ تُحُمْ مِّنُ نَّفَقَةٍ اَوْنَ نَرْتُمْ مِّنُ نَّنْ رِفَا قَاللَّهَ يَعُلَمُ هُ وَمَا لِلظّٰلِمِيْنَ مِنْ اَنْصًارٍ ٥

২৭০. যা কিছু তোমরা দান কর অথবা যা কিছু তোমরা মানত কর নিশ্চয়ই আল্লাহ্ তা জানেন। জালিমদের কোন সাহায্যকারী নেই।

আল্লাহ্ তা'আলা بَانَفَقْتُمْ مِنْ نَفَقَة اَوْ نَذَرْتُمْ مِنْ نَذُر فَانَّ اللَهَ يَعْلَمُهُ وَمَا للظّالَمِينَ مِنْ اَنْحَقَاتُمْ مِنْ نَقَقَة اَوْ نَذَرْتُمْ مِنْ نَذُر فَانَّ اللّهَ يَعْلَمُهُ وَمَا للظّالِمِينَ مِنْ الْنَصَارِ ضَاءِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬১৯৪. মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ হাদীস বর্ণিত হয়েছে।

এরপর আল্লাহ্ আ'আলা ঐ ব্যক্তির শান্তির বিধান বর্ণনা করেছেন, যার ব্যয় ও সাদ্কা লোক দেখানোর জন্যে নিবেদিত এবং যার মানত শয়তানের অনুসরণের উদ্দেশ্যে করা হয়। সূতরাং আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন— وَمَا الظَّالْمِيْنَ مِنْ الطَّالْمِيْنَ مِنْ الْطَالْمِيْنَ مِنْ الْطَلْمُ الْمُعْلِقُ مِنْ الْطَلْمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقُ مِنْ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِيْدِ الْمُعْلِيْدِ الْمُعْلِيْدِ اللَّهُ الْمُعْلِيْدِ الْمُعْلِيْدِ اللَّهِ الْمُعْلِيْدِ اللَّهُ الْمُعْلِيْدِ الْمُعْلَى الْمُعْلِيْدِ الْمُعْلَى الْمُعْلِيْدِ الْمُعْلِيْدُ الْمُعْلِيْدُ الْمُعْلِيْدُ الْمُعْلِيْدِ الْمُعْلِيْدِ الْمُعْلِيْدُ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِيْدُ الْمُعْلِيْدُ الْمُعْلِيْدُ الْمُعْلِيْدُ الْمُعْل

আয়াতে উল্লিখিত من انصار – এর অর্থ হচ্ছে, ঐ ব্যক্তি যে তাদেরকে কিয়ামতের দিন আল্লাহ্ তা আলার সামনে সাহায্য করবেন এবং ফিদইয়ার মাধ্যমে নয় বরং শক্তির মাধ্যমে ঐদিন তাদের থেকে আল্লাহ্র আয়াবকে প্রতিরোধ করবেন।

ইমাম তাবারী (রা.) বলেন, আমরা ইতিপূর্বে দলীল সহকারে বর্ণনা করেছি যে, জালিম শব্দ দারা ঐ ব্যক্তিকে বুঝায়, যিনি কোন বস্তুকে তার অযোগ্য জায়গায় স্থাপন করে। যেমন লোক দেখানোর জন্যে দান করা। আর আল্লাহ্ পাক জালিম বলে আখ্যায়িত করেছেন এই জন্য যে, দানকারীও সম্পদকে অযোগ্য স্থানে দান করে এবং মানতকারীও সম্পদ অনুপযুক্ত স্থলে মানত করে। কাজেই এরপে কাজ 'জুনুম' হিসাবে বিবেচ্য।

( ٢٧١ ) إِنْ تُبُكُوا الصَّدَاقَٰتِ فَنِعِتَا هِيَ ۗ وَإِنْ تُخْفُوُهَا وَ تُؤْتُوُهَا الْفُقَرَآءَ فَهُو خَيْرٌ لَكُمُ ۗ ﴿ وَاللّٰهُ بِمَا تَغْمَلُونَ خَبِيْرٌ ۚ ﴾ وَيُكَفِّرُ عَنْكُمُ مِّنَ سَيِّاتِكُمُ مَ وَاللّٰهُ بِمَا تَغْمَلُونَ خَبِيْرٌ ﴾

২৭১. তোমরা যদি প্রকাশ্যে দান কর তবে তা ভাল, আর যদি তা গোপনে কর এবং অভাব্যস্তকে দাও, তবে তা তোমাদের জন্য আরো ভাল এবং তিনি তোমাদের কিছু কিছু পাপ মোচন করবেন। তোমরা যা কর আল্লাহ তা সম্যক অবহিত। وَنْ تَبُدُوا الْصِدُقَاتِ فَنَعُمَّا هِي وَانْ تُخْفُوهَا وَتُوثُوهَا الْفَقَرَاءَ فَهُوا خَيْرٌ لَكُمُ وَانْ الْصَدُقَاتِ فَنَعُمَّا هِي وَانْ تُخْفُوهَا وَتُوثُهَا الْفَقَرَاءَ فَهُوا خَيْرٌ لَكُمُ وَانْ الْصَدُقَاتِ فَنَعُمَّا هِي وَانْ الْصَدُقَاتِ فَنَعُمَّا مِنْ اللّهِ وَانْ الْمَالِي وَانْ اللّهُ وَانْ الْمَالِي وَانْ الْمَالِي وَانْ الْمُالِي وَانْ الْمَالِي وَانْ الْمَالِي وَانْ الْمَالِي وَانْ الْمُلْكِي وَانْ الْمَالِي وَانْ الْمُلْكِي وَانْ الْفُولِي وَانْ الْمُلْكِي وَانْ الْمُلْكِي وَانْ الْمُلْكِي وَانْ وَانْ الْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَانْ الْمُلْكِي وَانْ الْمُلْكِي وَالْمُلِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَلِي الْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَلِمِنْ وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلِي وَالْمُلِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْمُ وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَلِمُ الْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلِكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلِلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَلِيْكُولِهِ وَالْمُلِلْكِي وَالْمُلْكِي وَالْمُلْكِي وَلِمُلْكُولُولِي وَلِمُل

اِنْ تَبُدُوا الصَّدَقَاتِ فَنَعَمَّاً هِي وَاِنْ تُحُفَّهَا وَتَوْتُوهَا الْحَدَقَاتِ الْحَدَقَاتِ فَنَعَمَّاً هِي وَاِنْ تُحُفُّها وَتَوْتُوها الْحَدَة الْحَدِيثَ الْحَدَّة الْحَدُّة الْحَدَّة الْحَدُّة الْحَدَّة الْحَدَّة الْحَدَّة الْحَدَّة الْحَدَّة الْحَدَّة الْحَدَّة الْحَدُّة الْحَدَّة الْحَدُّة الْحَدَّة الْحَدَّة الْحَدَّة الْحَدَّة الْحَدَّة الْحَدَّة الْحَدُّة الْحَدَّ

انْ تُبَدُوْ الصِدَّقَاتِ فَنَعِماً هِيَ وَانْ تُخُفُوها وَتُوْتُهَا الْفَقَرَاءَفَهُوْ اَصَاءَ الْحَدَّوَ الصَدَّقَاتِ فَنَعِماً هِي وَانْ تُخُفُوها وَتُوْبُها الْفَقَرَاءَفَهُو الْحَالَ الْحَدَّوَ الصَدَّةِ عَلَى الْحَدَّةِ الْحَدَّةُ الْمُعَالِمُ الْحَدَّةُ الْحَدَةُ الْحَدَّةُ ا

انْ تَبُدُوْ الصَّدَقَاتِ فَنَعِمًّا هِي َ انْ تُحُفُّهُا الْمَاتِ الْمُعَلِّي الْمَاتِ الْمَاتِي الْمَاتِ الْمَاتِي الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِي الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِي الْمَاتِ الْمَاتِي الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِي الْمَاتِ الْمَاتِي الْمَاتِ الْمَاتِ

اِنْ تُبُدُوا الصَّدَقَاتِ فَنعِمَّا هِيَ وَانْ تُخْفُوهَا وَتُوَتَّـوُهَا الْحَارِةِ الْمَدَّوَا الْمَدَّوَا الْمَدَّوَاءَ فَهُو خَيْرُ لُكُمُ الْفَقَرَاءُ فَهُو خَيْرُ لُكُمُ – الْفَقَرَاءُ فَهُو خَيْرُ لُكُمُ – الْفَقَرَاءُ فَهُو خَيْرُ لُكُمُ وَاللهِ बना रख़रह।

কেউ কেউ বলেছেন যে, এ আয়াতে কিতাবী তথা ইয়াহুদী—খৃষ্টানদের উপর সাদ্কা করার ফ্যীলত স্বান্ধে বলা হয়েছে। অর্থাৎ তোমরা যদি কিতাবী ইয়াহুদী ও খৃষ্টানদেরকে সাদ্কা কর, তাহলে এটা তাল। আর যদি তা গোপনে কর এবং তাদের ফ্কীরদের দান কর, তাহলে তা উত্তম। তারা আরো বলেন, যদি মুসলিম ফ্কীরদের যাকাত ও নফল সাদ্কা গোপনে দান করা হয়, তাহলে এটা প্রকাশ্যে দান করার ক্রে অধিক উত্তম।

যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

ে ৬২০০. ইব্ন লুহায়আহ্ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, ইয়াযীদ ইব্ন আবী হাবীব (র.) গোপনে যাকাত বন্টন করার আদেশ দিতেন। বর্ণনাকারী আবদুল্লাহ্ (র.) বলেন, যাকাত প্রাকশ্যে প্রদান করা আমার বিকট অধিক প্রিয়।

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ২০

সূরা বাকারা ঃ ২৭২

ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা অত্র আয়াতাংশ وَالْمَدُونَا الْصَدُونَا الْمَدُونَا الْمُدُونَا الْمُعُلِيَا الْمُعُلِي الْمُعُلِيَا الْمُعُلِيَا ا

আল্লাহ্ পাকের বাণী : مَيْكَفْرُ عَنْكُمْ مَنْ سَيَاتِكُمْ وَ وَيُكَفْرُ عَنْكُمْ مَنْ سَيَاتِكُمْ وَ وَهِمَ الله مِن وَهِمَا الله مِن وَهِمَا الله مِن وَهُمَا الله عَلَى مَا عَلَيْهُمَ وَهُمَا الله عَلَى مَا ذَكِرَ فِي الْاِيَةِ وَهُمَا الله عَلَى مَا ذَكِرَ فِي الْاِيَةِ وَهُمَا الله عَلَى مَا ذَكِرَ فِي الْاِيةِ وَهُمَا الله عَلَى مَا ذَكِرَ فِي الْالْانِ عَلَى مَا ذَكِرَ فِي الْاِيةِ وَهُمَا الله عَلَى مَا ذَكِرَ فِي الْاِيةِ وَالْ تُتَكُمُ عَلَى مَا ذَكِرَ فِي الْاِيةِ وَالْ تَتَكُمُ عَلَى مَا ذَكِرَ فِي الْاِيةِ وَالْ تَتَكُمُ عَلَى مَا ذَكِرَ فِي الْاِيةِ وَالْمُعَالِي الله الله عَلَى مَا ذَكِرَ فِي الْالهُ عَلَى مَا ذَكِرَ فِي الْاِيةِ وَالْمُعَلِي الله وَالْمُعَلِي الله وَالْمُعَلِي الله وَالْمُعَلِي الله وَالْمُعَلِي الله وَالْمُعَلِي الله وَالله وَالْمُعَلِي الله وَالْمُعَلِي الله وَالله وَلِي الله وَالله وَله وَالله و

শাস্ত্রবিদদের মতে بواب الشرط দেয়াটাই হলো শ্রেয়। যেমন فهو خير لكم বলে بواب الشرط দেয়াটাই হলো শ্রেয়। যেমন فهو خير لكم বলে بواب الشرط দেয়াটাই হলো শ্রেয়। যেমন فهو خير لكم বল بواب الشرط তে ব্যবহার করা হয়েছে। সৃতরাং بون সহকারে رفع و بواب الشرط হণ্ডয় আমল করা কিন্তু نكفر দেয়াটা ফিন্ত সঙ্গত তবে শ্রেয় পন্থা ছেড়ে কা সঙ্গত পন্থা অবলম্বন করার কি কারণ থাকতে পারে? উত্তরে বলা যায় যে, এখানে نكفر –এর মধ্যে بون দেয়া হয়েছে এ সত্যটির দিকে ইংগিত করার জন্যে যে, সাদ্কাকারীর পাপের কিছু অংশ মাফ করা অনিবার্যভাবে ঐসব নিয়ামতের অন্তর্ভুক্ত, যা সাদ্কাকারীকে তার সাদ্কার প্রতিদান হিসাবে প্রদান করার প্রতিশ্রুতি দেয়া হয়েছে। আর তা পুরাপুরি বুঝা যাবে শুধু - তেন নংগ্র পাঠ করলে। কেননা, যদি তেন দিয়ে পাঠ করা হয়, তাহেলে

طة সাদ্কার প্রতিদানের মধ্যেও শামিল হতে পারে। আবার এটিকে خبر مستانف হিসাবে ধরে নেয়াও শদ্ধ হতে পারে। তখন এটির অর্থ হবে মু'মিন বান্দাদেরকে তাদের সাদ্কার প্রতিদান ব্যতীতও পাপ মোচনের প্রতিদান দেয়া হবে। কেননা الشرط نكفر নিক্য অর্থাৎ جواب الشرط نكفر হিসাবেও গব্য হতে পারে বিধায় এ معطوف عليه টি معطوف عليه তি معطوف عليه المعطوف عطوف عليه المعطوف ال

আবার যদি কেউ প্রশ্ন করে যে, من صن الكفر الكفر

আল্লাহ্ পাকের বাণী ঃ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرَ এর ব্যাখ্যা ঃ

আল্লাহ্ তা'আলা আমাদেরকে অবগত করান যে, হে মু'মিন বান্দারা, তোমরা তোমাদের সাদ্কা গোপনে কিংবা প্রকাশ্যে প্রদান কর অথবা অন্য কোন আমল তোমরা প্রকাশ্যে সম্পাদন কর কিংবা গোপনে আঞ্জাম দাও আল্লাহ্ তা'আলা তা জানেন এবং আল্লাহ্ সর্বজ্ঞ। তাঁর কাছে কোন বস্তুই গোপন থাকে না। তিনি এসবের বিবরণ রাখেন, এসব তাঁর জ্ঞানের আয়ন্তের মধ্যে রয়েছে। আর তিনি তাদেরকে এগুলোর ছওয়াব দান করবেন অথবা শাস্তি দেবেন। প্রতিদানের বেলায় আমল কম হোক কিংবা বেশী হোক, তাতে কোন পার্থক্য নেই।

(۲۷۲) لَيْسَ عَلَيْكَ هُلَ مُمْ وَلَكِنَّ اللهَ يَهْدِى مَنْ يَشَاءُ ﴿ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ <u>فَلاَ</u> نَفُسِكُمُ ﴿ وَمَا تُنْفِقُونَ اللَّا ابْتِخَاءَ وَجُلِّ اللهِ ﴿ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُّوَفَّ اِلنَيْكُمُ وَ اَنْتُمُ لَا تُظْلَمُونَ ٥

২৭২. তাদের সংপথ গ্রহণের দায় তোমার নয়, বরং আল্লাহ যাকে ইচ্ছা সংপথে পরিচালিত করেন, যে ধন সম্পদ তোমরা ব্যয় কর তা তোমাদের নিজেদের জন্য এবং তোমরা তো শুধু আল্লাহর সম্ভুষ্টি লাভার্যেই ব্যয় করে থাক। যে ধন সম্পদ তোমরা ব্যয় কর তার পুরুক্তার তোমাদেরকে পুরাপুরিভাবে প্রদান করা হবে, তোমাদের প্রতি অন্যায় করা হবে না।

মহান আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, হে মুহাম্মাদ (সা.), মুশরিকদের ইসলাম গ্রহণের দায়–দায়িত্ব আপনার উপর বর্তায় না। কাজেই মুশরিকদেরকে নফল সাদ্কা না দিয়ে অভাবের তাড়না দিয়ে ইসলামে তাদেরকে প্রবেশ করবার ব্যবস্থা নেয়ার তোমার কোন প্রয়োজন নেই। বরং আল্লাহ্ তা'আলা নিজের মাখলুকাতের মধ্যে যাকে ইচ্ছা ইসলামের দিকে পথ প্রদর্শন করেন এবং তাকে ইসলাম গ্রহণ করতে তাওফীক দেন। সূতরাং আপনি তাদেরকে সাদ্কা থেকে বঞ্চিত করবেন না।

# যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬২০১. শু'বা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ مَا تَنْفَقُنُ الْا اَبْتَغَاءَوَجُهِ اللهِ –এর শানে নুযূল বর্ণনা প্রসঙ্গে বলেন, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) মুশরিকদেরকে সাদ্কার মাল প্রদান থেকে বিরত থাকতেন। তখন এই আয়াত অবতীর্ণ হয় وَمَا تُنْفَقُنُ الْا الْبَتَغَاءَوَجُهِ اللهِ ( অর্থাৎ এবং তোমরা তো শুধু আল্লাহ্ তা'আলার সন্তুষ্টি লাভের জন্যই ব্যয় কর। এরপর রাসুলুল্লাহ্ (সা.) তাদেরকে সাদ্কার মাল প্রদান করলেন।

وَكِوْرَا اللَّهُ يَهُدُونَ اللَّهُ يَهُدُونَ اللَّهُ يَهُدُونَ اللَّهُ يَهُدُونَ اللَّهُ يَهُدُونَ مَنْ يَشَاءُ وَمَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ يَهُدُونَ مِنْ يَشَاءُ وَمَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ يَهُدُى مَنْ يَشَاءُ وَمَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ يَهُدَى مَنْ يَشَاءُ وَمَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ يَهُدَى مَنْ يَشَاءُ وَمَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ يَهُدَى مَنْ يَشَاءُ وَمَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ يَهُدَى مَنْ يَشَاءُ وَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ يَهُدَى مَنْ يَشَاءُ وَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ يَهُدَى مَنْ يَشَاءُ وَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ يَهُدَى مَنْ يَشَاءُ وَمَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ يَهُدَى مَنْ يَشَاءُ وَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ يَهُدَى مَنْ يَشَاءُ وَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ يَهُدَى مَنْ يَشَاءُ وَمَا اللَّهُ عَلَيْكُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمَ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللْعُلِقُ عَلَى اللْعُلِقُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَا اللَّهُ عَلَى اللْعُلِقُ عَلَى اللْعُلِقُ عَلَى اللْعَلَا عَلَى الْعَلَقُ عَلَى اللْعَلَا عَلَى الْعَلَا اللْعَلَى اللْعَلَقُ عَلَى اللْعَلَى اللْعُلِقُ عَلَى اللْعَلَمُ عَلَيْكُوا اللْعَاعِقُ عَلَى اللْعَلِقُ عَلَى الْعَلَاكُ اللْعَلِقُ عَلَى الْعَلَا عَلَا

نَيْسَ عَلَيْكُ هُدُاهُمُ وَلَكِنَ اللّهَ يَهُدِى مَنْ يَعْسَاءُ اللّهَ يَهُدِى مَنْ يَعْسَاءُ اللّهَ يَهُدِى مَنْ يَعْسَاءُ وَاللّهَ يَهُدِى مَنْ يَعْسَاءُ اللّهَ يَهُدِى مَنْ يَعْسَاءُ اللّهَ يَهُدِى مَنْ يَعْسَاءُ اللّهَ عَلَيْهِ عَلَى مَنْ يَعْسَاءُ اللّهَ عَلَى مَنْ يَعْسَاءُ اللّهَ عَلَى مَنْ يَعْسَاءُ اللّهِ وَهِي مَنْ يَعْسَاءُ اللّهِ وَهِي مَنْ يَعْسَاءُ اللّهِ وَهِي مَنْ يَعْسَاءُ اللّهِ مِنْ يَعْسَاءُ اللّهِ مِنْ يَعْسَاءُ اللّهِ مَعْدِى مَنْ يَعْسَاءُ اللّهِ مَعْدَى مَنْ يَعْسَاءُ اللّهِ مَعْدِى مَنْ يَعْسَاءً اللّهِ مَعْدِى مَنْ يَعْسَاءً اللّهِ مَعْدِى مَنْ يَعْسَاءً اللّهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ يَعْسَاءً اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وَاللهُ عَدَاهُمُ وَالْكِنَّ اللهُ يَهْدِي अ२०८. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ اللهُ يَهْدِي مُنْ يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى هُدَاهُمُ وَالْكِنَ اللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ يَشَاءُ وَاللهُ يَشَاءُ وَاللهُ يَشَاءُ وَاللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ مَا مُعْمَا اللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ عَلَيْكُ هُدُاهُمُ وَاللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ عَلَيْكُ هُدُاهُمُ وَاللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

৬২০৫. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আর্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি النَّسَ عَلَيْكَ هُذَاهُمُ الْأَيِّة وَالْمَ وَمِمْ الْمُعْرَافِهُمُ اللّهُ يَهْدَى مَنْ يَشَاءُ ( অর্থাৎ তাদের সৎপথে পরিচালিত করা তোমার দায়িত্ব নয়। আল্লাহ্ তা আলা যাকে ইচ্ছা সৎপথে পরিচালিত করেন। )

৬২০৬. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমাদের কাছে উল্লেখ করা হয়েছে যে, হ্যরত রাসূলুল্লাহ্(সা.)—এর নিকট তাঁর কিছু সংখ্যক সাহাবা (রা.) আর্য করলেন, যারা আমাদের ধর্মে দীক্ষিত হয়নি, তাদেরকে কি আমরা আমাদের সাদকার মাল প্রদান করতে পারি? এ সম্পর্কে তখন আল্লাহ্ তা'আলা কুরআনের আয়াত নাযিল করেন الْيُسْ عَلَيْكُ هُذَاهُمُ اللّٰح

৬২০৭. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি مَنْ يَشْنَاءُ అ২০৭. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি بِهُدِي مَنْ يَشْنَاءُ –এর শানে নুযূল সম্পর্কে বলেন, একজন মুসলমান একজন মুশরিকের আত্মীয় হওয়া সত্ত্বেও মিসকীন মুশরিককে ধনী মুসলমান সাদ্কা প্রদান করতেন না এবং তিনি বলতেন, এ মুশরিকটি আমার ধর্মের অন্তর্ভুক্ত নয়। তখন আল্লাহ্ তা'আলা এ সম্পর্কে পবিত্র কুরআনের আয়াত নাযিল করেন ঃ لَيْسُ عَلَيْكُ هُدُاهُمُ الْكِيةَ وَالْمُعَالِيَةُ وَالْمُعَالِيةَ وَقُولُهُ وَالْمُعَالِيةَ وَالْمُعَالِيةَ وَالْمُعَالِيقَةَ وَالْمُعَالِيةَ وَالْمُعَالِيةُ وَالْمُعَلِيقُولُ وَالْمُعَلِيقُولُ وَالْمُعَلِيةُ وَالْمُعَلِيقُولُوالْمُعَلِيةُ وَالْمُعَلِيةُ وَالْمُعَلِيقُولُهُ وَالْمُعَلِيةُ وَالْمُعَلِيةُ وَالْمُعَلِيقُولُوالِ

७२०৮. সुमी (त्र.) থেকে বর্ণিত। তিনি مَنْ يَشْنَاءُ اللهُ يَهْدِي مَنْ يَشْنَاءُ الخ –এत তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, আলোচ্য আয়াতংশ مُدُاهُمُ مُنَاهُمُ صَلَيْكَ هُدَاهُمُ وَاللهُ عَلَيْكَ هُدَاهُمُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْكَ هُدَاهُمُ وَاللهُ عَلَيْكَ هُدَاهُمُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْكَ هُدَاهُمُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْكَ هُدَاهُمُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَل

৬২০৯. সাঈদ ইব্ন জ্বাইর (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, তাঁরা সাদ্কা করতেন।

আল্লাহ্ পাকের বাণী ঃ

(٢٧٣) لِلْفُقَدَآءِ الَّذِيْنَ أَحْصِرُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ لَا يَسْتَطِيْعُونَ ضَرَّبًا فِي الْأَرْضِ وَيَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ اغْنِيَآءُمِنَ التَّعَفُّفِ ، تَعْرِفُهُمْ بِسِيمُهُمُ الْكَانُ النَّاسَ الْحَافَا ﴿ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيْمٌ ٥ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيْمٌ ٥

২৭৩. এটা প্রাপ্য অভাবগ্রস্ত লোকদের; যারা আল্লাহর পথে এমনভাবে ব্যাপৃত যে, দেশময় ঘুরাফিরা করতে পারে না। যাচঞা না করার জন্য অজ্ঞ লোকেরা তাদেরকে অভাবমুক্ত বলে মনে করে; তুমি তাদের লক্ষণ দেখে চিনতে পারবে। তারা মানুষের নিকট নাছোড় হয়ে যাচঞা করে না। যে ধন সম্পদ তোমরা ব্যয় কর আল্লাহ তা সবিশেষ অবহিত।

لِلْفُقَرَاءِ الَّذِيْنَ أَحْصِرُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ لاَ يَسْتَطِيْعُوْنَ ضَرَبُا فِي الْأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ اَغْنِيَاءَ مِنَ التَّعَقُّفِ تَعْرِفُهُمْ سِبِيْمَاهُمُ لَايَسْئَالُوْنَ النَّاسَ الْحَافًا ـ

এ আয়াতাংশে আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর পথে ব্যয় করার খাত ও ব্যয়ের লক্ষ্য সম্বন্ধে বর্ণনা করেন এবং বলেন, তোমরা যা কিছু ব্যয় করছ তা নিজের জন্যেই করছ। আর তোমরা এমন অভাবগ্রস্ত লোকদের জন্য ব্যয় করছ, যারা আল্লাহ্র পথে ব্যাপৃত। وا الفقراء الفقراء والمحتال المالة المالة المالة المالة المالة الفقراء الفقر

# যারা এ মত পোষণ করেনঃ

كِيْنَ مَلَاكُمُ مُلُكِنَّ اللَّهِ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَمَا تَنْفَقُوا जिन اللَّهِ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَمَا تَنْفَقُوا जिन اللَّهِ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَمَا تَنْفَقُوا اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَاللَّهِ عَلَيْكُمُ وَاللَّهِ عَلَيْكُمُ وَاللَّهِ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُلِّمُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمُ وَالْمُعُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ واللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُمُ عَلَيْكُمُ عَلِيْ

কেউ কেউ বলেন, আলোচ্য আয়াতে উল্লিখিত অভাব গ্রস্তদের কথা এখানে বলা হয়নি।

#### যারা এ মত পোষণ করেনঃ

৬২১২. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আলোচ্য আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এখানে কুরায়শ বংশের মুহাজিরদের কথা বলা হয়েছে, যারা রাসূলুল্লাহ্ (সা.) – এর সাথে মদীনায় অবস্থান করছিলেন। তাদেরকে সাদৃকা দেবার আদেশ দেয়া হয়েছিল।

৬২১৩. আবৃ জা'ফর (র.) থেকে বর্ণিত। তনি অত্র আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এখানে উল্লিখিত "الفقراء" –এর অর্থ হচ্ছে মুহাজির ফকীর বা অভাবগ্রস্ত ব্যক্তিবর্গ, যাঁরা রাসূলুল্লাহ্ (সা.)–এর সাথে মদীনায় অবস্থান করছিলেন।

৬২১৪. সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের তাফসীর সম্পর্কে বলেন, এখানে উল্লিখিত "الفقراء" শব্দটির দ্বারা মুহাজিরদের মধ্য হতে অভাবগ্রস্ত লোকদেরকে বুঝানো হয়েছে।

আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, অত্র আয়াতাংশের মাধ্যমে মহান আল্লাহ্ ঐসব লোকের কথা বলেছেন, যাঁরা দৃশমনদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করার তৈরীতে নিজেদেরকে ব্যাপৃত রেখেছেন। সূতরাং তাঁরা জীবিকা নির্বাহের জন্য অন্য কোন কাজকর্ম করতে পারছে না। পূর্বেও আমরা الحصال এর অর্থ নিয়ে বিস্তারিত আলোচনা করেছি। সংক্ষিপ্তভাবে الحصال —এর অর্থ হলো, মানুষ রোগের কারণে অথবা দৃশমনের সাথে যুদ্ধ করার জন্যে কিংবা অন্য কোন কারণে একই অবস্থায় নিজেকে ব্যাপৃত রাখে এবং জীবন ধারণের সামগ্রী অর্জনের চেষ্টা থেকেও নিজেকে বিরত রাখে। তাফসীরকারগণ الحصال —এর অর্থ বর্ণনায় মতভেদ করেছেন। তাঁদের কেউ কেউ আমাদের উপরোক্ত মতামতকে সমর্থন করেছেন এবং দলীল হিসাবে নিম্ন বর্ণিত হাদীসসমূহ উপস্থাপন করেন ঃ

৬২১৫. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ الَّذَيْنَ ٱلْحَصِرُوُا فِي سَبِيْلِ اللهِ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এটার অর্থ হচ্ছে, আল্লাহ্র পথে যুদ্ধ করার জন্যে তাঁরা নিজেদেরকে ব্যাপৃত রেখেছেন।

৬২১৬. ইব্ন যায়দ থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন,তৎকালে পৃথিবীর সর্বত্রই কৃফরী বিরাজ করত। কেউ আল্লাহ্ প্রদত্ত রিথিক অন্বেষণে বের হতে পরত না। যদি কেউ বের হতো তাহলে কৃফরীর ছত্রছায়ায় বের হতে হতো। অর্থাৎ হালাল উপায়ে রিথিক অন্বেষণ অসন্তব ছিল। আবার কেউ কেউ বলেন, পৃথিবীর সর্বত্রই এই শহরের বাশিন্দাদের জন্যে যুদ্ধক্ষেত্র সদৃশ ছিল। এ শহরের বাশিন্দারা যেখানেই বের হতো সেখানেই তাদেরকে শক্রর মুকাবিলা করতে হতো। সূতরাং আল্লাহ্ তা'আলা সাদ্কার মাল ঐ ব্যক্তিদের জন্যে ঘোষণা করলেন, যাঁরা নিজেদেরকে আল্লাহ্র পথে ব্যাপৃত রেখেছেন। আর এখানে মুহাজিরগণ নিজেদেরকে আল্লাহ্ তা'আলার পথে ব্যাপৃত রেখেছেন।

আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, আবার কেউ কেউ বলেন, এটার অর্থ হচ্ছে, যাদেরকে মুশ্রিকরা ঘেরাও করে রেখেছে এবং তাদেরকে উপজীবিকা অর্জন থেকে বিরত রেখেছে। এ অভিমত সমর্থনকারীরা দলীল হিসাবে নিম্ন বর্ণিত হাদীসটি উপস্থাপন করেছেন ঃ

७२১ १. সृष्मी (त्र.) থেকে বর্ণিত। তিনি سَبِيُلِ اللهِ وَيُ سَبِيُلِ اللهِ — এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, যাদেরকে মুশরিকরা মদীনায় ঘেরাও করে রেখেছিল।

ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, ইব্ন যায়দ (রা.) অত্র আয়াতের যে ব্যাখ্যা পেশ করেছেন যদি আয়াতিটর প্রকৃত ব্যাখ্যা এটা হতো তাহলে এখানে ঐ ব্যক্তিদের সাদ্কা দেয়ার জন্যে বলা হতো যাদেরকে আল্লাহ্র পথে ব্যাপৃত রাখা হয়েছে। কিন্তু এখানে ঐ ব্যক্তিদের সম্বন্ধে বলা হয়েছে, যারা নিজেদেরকে ব্যাপৃত রেখেছেন। তাহলে স্পষ্টরূপে বুঝা গেল যে, দুশমনের ভয়ই মুহাজির ফকীরদেরকে এমন অবস্থায় উপনীত করেছে, যেখানে তাদেরকে তারা নিজেরাই আল্লাহ্ তা'আলার পথে ব্যাপৃত রেখেছেন। দুশমন তাদেরকে ব্যাপৃত রাখেনি। যাকে দুশমন আটক করে রেখেছে, বলা হয় দুশমন তাকে ব্যাপৃত রেখেছে। কিন্তু কোন ব্যক্তি যদি দুশমনের ভয়ে ব্যাপৃত থাকে, বলা হয় যে, তাকে দুশমনের ভয় ব্যাপৃত রেখেছে।

अाद्वार् পारकत वानी ؛ لاَيَسْتَطْيِعُوْنَ ضَرَبًا فِي الْاَرْضِ अाद्वार् পारकत वानी ؛ مِن الْاَرْضِ

— এর মাধ্যমে মহান আল্লাহ্ অভাবগ্রস্ত মুহাজিরদের অবস্থা বর্ণনা করেন এবং বলেন, তারা আল্লাহ্র যমীনে ঘুরাফিরা করতে পারে না এবং রিষিক ও উপজীবিকার খোঁজে তারা শহরের কোথাও যেতে পারে না। স্বাধীনভাবে রিষিক অন্বেষণের জন্যে যদি কোথাও যেতে পারত, তাহলে তারা সাদ্কার মুখাপেক্ষী হতো না। তারা সর্বদাই দুশমনের পক্ষ থেকে প্রাণভয়ে জীবন যাপন করছে।

### যারা এ মত পোষণ করেনঃ

৬২১৮. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি لَا يَسْتَطِيُعُنَ ظَرُبًا فِي الْأَرْضِ – এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, তারা নিজেদেরকে দুশমনের বিরুদ্ধে আল্লাহ্ তা আলার পথে যুদ্ধের জন্য তৈরীতে ব্যাপৃত রেখেছেন। কাজেই তারা কোন প্রকার ব্যবসা–বাণিজ্যে আত্মনিয়োগ করার সামর্থ রাখে না।

৬২১৯. সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি مَعْرَبًا فِي الْأَرْضِ –এ উল্লিখিত مَعْرَبًا فَي الْأَرْضِ শব্দের অর্থ সম্বন্ধে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, ব্যবসা–বার্ণিজ্য।

৬২২০. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি لَيَسْتَطْيِعُونَ ضَرَبًا فِي الْأَرْضِ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, তাদের কেউ উপজীবিকা অর্জনের জন্যে বের হতে পারত না।

আল্লাহ্ পাকের বাণী । يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ اَغْنَيا َمِنَ التَّعَفَّةِ ( অর্থ ঃ যাচঞা না করার কারণে অজ্জ লোকেরা তাদেরকে অভাবমূর্ক্ত বলে মনে করে।) –এর মাধ্যমে মহান আল্লাহ্ আমাদেরকে অবগত করান যে, অভাবগ্রস্ত মুহাজিরগণ অভাব–অনটন ও খাদ্যের অপ্রতুলতা ভোগ করা সত্ত্বেও ধৈর্য ধারণ করত। মানুষের হাতে যে ধনসম্পদ রয়েছে, তার জন্যে তাদের কাছে কোন প্রকার হাত বাড়াত না বা তাদের গতিপথ রোধ করত না। ফলে তাদের প্রকৃত অবস্থা সম্পর্কে যারা অবগত ছিল না, তারা তাদের সম্পদের প্রতি অনীহা লক্ষ্য করে তাদেরকে অভাবমুক্ত বলে মনে করত। এ প্রসঙ্গে নিম্নবর্ণিত হাদীসখানি প্রণিধানযোগ্য।

والمنافرة والم

পরবর্তী আয়াতাংশ مَا الْمَاهُمُ وَالْمُوْ الْمَالِيَّةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيةِ الْمُلْمِيةِ الْمُلْمُلِيةِ الْمُلْمِيةِ الْمُلْمُ الْمُلْمِيةِ الْمُلْمُلِيةِ الْمُلْمِيةِ الْمُلْمِيةِ الْمُلِمِيةِ الْمُلْمِيةِ الْمُلْمِيةِ

আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, তাফসীরকারগণ سيما শদের অর্থ নিয়ে নিজেদের মধ্যে একাধিক মত পোষণ করেছেন। আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন যে, এরপ অভাবগ্রস্তদের سيما রয়েছে এবং سيما হচ্ছে তাদের একটি বিশেষ গুণ। আর তারা এগুণে পরিচিত। কোন কোন বিজ্ঞ ব্যক্তি বলেছেন, "سيما –এর অর্থ হচ্ছে التخشع এবং التواضع ( সন্মান ও বিনয় প্রদর্শন)। এরপ অভিমত সমর্থনকারিগণ নিম্বর্ণিত হাদীসসমূহ দলীল হিসাবে উপস্থাপন করেন ঃ

৬২২২. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ ثَعْرِفُهُمْ بِسِيْمَاهُمُ -এর তাফসীর নুদ্ধে বলেন, " سيما -এর অর্থ হচ্ছে বিনয় ও সম্মান প্রদর্শন করার গুণ।"

৬২২৩. অন্য এক সনদেও মুজাহিদ (র.) থেকে অনুরূপ হাদীস বর্ণিত হয়েছে।

৬২২৪. লাইছ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "মুজাহিদ (র.) বলতেন যে, سِیْمَا শব্দটির অর্থ التخشع التخشع অর্থাৎ সম্মান ও বিনয় প্রদর্শন করা।"

জাবার কেউ কেউ বলেন, কৈ কু কু কু নুকু নুকু নুকু এর অর্থ হচ্ছে দৈন্য ও অভাব–অনটনের ছাপ দারা ভাদেরকে চিনতে পারো।

#### ্রীরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬২২৫. সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ بِسِيْمَاهُمُ এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, শুরু অর্থ হচ্ছে তাদের উপর দরিদ্রতার ছাপ বিদ্যমান।"

৬২২৬. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ ثَعْرِفُهُمْ بِسِيْمًا هُمْ বলেন, "এ বাক্যাংশের অর্থ হচ্ছে, "তাদের চেহারায় তুমি অভাব–অনটনের ছাপ দেখতে পাবে।"

্র আবার কেউ কেউ বলেন, এটার অর্থ হচ্ছে, "তুমি তাদেরকে জীর্ণশীর্ণ বস্ত্রের দারা চিনতে পারবে।" তারা বলছেন যে, ক্ষুধা একটি অদৃশ্য বস্তু। এরূপ অভিমত সমর্থনকারিগণ নিম্নবর্ণিত হাদীসটি উপস্থাপন হুরেন।

৬২২৭. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ নির্কাশুনিক্রিন্দ্র তাফসীর
অসঙ্গে বলেন, দিন্দ্রীর এর অর্থ হচ্ছে জীর্ণশীর্ণ বস্ত্র। ক্ষুধা মানুষের কাছে একটি অদৃশ্য বস্তু। তবে
মান জীর্ণশীর্ণ পোশাক পরে কাউকে বাইরে যেতে হয়, তাহলে তার শোচনীয় অবস্থা মানুষের কাছে অদৃশ্য
বা গোপনীয় থাকে না।"

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, "এ প্রসঙ্গে আমার কাছে শুদ্ধতম অভিমত হচ্ছে এই যে, নিঃসন্দেহে মহান আল্লাহ্ স্বীয় নবী (সা.)—কে সংবাদ দেন যে, তিনি তাদেরকে তাদের চিহ্ন এবং জাব—অনটন ও দীনতা দেখে চিনতে পারবেন। বস্তুত হযরত রাসূল্লাহ্ (সা.) তাদের প্রতি অবলোকন করার পর তাদের মধ্যে ঐসব চিহ্ন ও নমুনা দেখতে পেতেন এবং তিনি ও তাঁর সঙ্গীগণ তাদেরকে চিনতে পারতেন। যেমন রুগ্ন ব্যক্তিকে পর্যবেক্ষণ করে বুঝা ও জানা যায় যে, লোকটি পীড়িত। তবে বিভিন্ন সময়ে তাদের মধ্যে এ চিহ্নগুলো বিভিন্ন উপায়ে প্রকাশ পেত। কোন কোন সময় তাদের বিনয় ও নমুতার মাধ্যমে এসব প্রকাশ পেত। আবার কোন সময় দৈন্য ও অভাব—অনটনের চিহ্নগুলো প্রকাশ পেত। আবার কোন সময় দৈন্য প্রকাশ পেত। কখনো সবগুলো চিহ্নই একত্রে প্রকাশ পেত। তবে মানুষ জীর্ণদীর্ণ বস্ত্রের মাধ্যমে তাদের দৈন্য প্রকাশ পেত। কখনো সবগুলো চিহ্নই একত্রে প্রকাশ পেত। তবে মানুষ তাদের চিহ্নগুলো সহজে ধরতে পারত না। হাাঁ গভীরভাবে পর্যবেক্ষণ করলে মানুষের মধ্যে জভাব—অনটন ও দীনতার চিহ্নসমূহ প্রকাশ পায়। তবে এগুলো তাদের বিশেষণ হিসাবে প্রকাশ পারার দরকার করে না। উদাহরণ স্বরূপ বলা যায় যে, রুগ্ন ব্যক্তির মধ্যেও দরিদ্র ব্যক্তিদের চিহ্নগুলোর টার্ম চিহ্ন প্রকাশ পেতে পারেত পারে। পর্যবেক্ষণের মাধ্যমে যেমন দরিদ্র লোকের মধ্যে উপবাস ও দীনতার চিহ্ন

৬২২০. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি لَيْسَتَطِيْسُنَ ضَرَبًا فِي ٱلْأَرْضِ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, তাদের কেউ উপজীবিকা অর্জনের জন্যে বের হতে পারত না।

আল্লাহ্ পাকের বাণী ঃ يَصْبَهُمُ الْجَاهِلُ اَغَنْيا ءَمْنَالْتَعْفَى ( অর্থ ঃ যাচঞা না করার কারণে অজ লোকেরা তাদেরকে অতাবমূর্ক্ত বলে মনে করে।) –এর মাধ্যমে মহান আল্লাহ্ আমাদেরকে অবগত করান যে, অতাবগ্রস্ত মুহাজিরগণ অতাব–অনটন ও খাদ্যের অপ্রতুলতা ভোগ করা সত্ত্বেও ধৈর্য ধারণ করত। মানুষের হাতে যে ধনসম্পদ রয়েছে, তার জন্যে তাদের কাছে কোন প্রকার হাত বাড়াত না বা তাদের গতিপথ রোধ করত না। ফলে তাদের প্রকৃত অবস্থা সম্পর্কে যারা অবগত ছিল না, তারা তাদের সম্পদের প্রতি অনীহা লক্ষ্য করে তাদেরকে অভাবমুক্ত বলে মনে করত। এ প্রসঙ্গে নিম্নবর্ণিত হাদীসখানি প্রণিধানযোগ্য।

ورا العقام المالات ا

পরবর্তী আয়াতাংশ تَعْرَفُهُمْ بَسِيْمِاهُمُ - এর মাধ্যমে আল্লাহ্ তা আলা ইরশাদ করেন, হে মুহামাদ (সা.), তুমি তাদেরকে তাদের আলামত ও লক্ষণের দ্বারা চিনতে পারবে। سَيْمَاهُمُ فَيْ وَجُوهُ هِمْ مِنْ اَنْرِ الْسَجْوَدِ नक्ষণের অর্থে সূরা আল-ফাতহের ২৯নং আয়াতে ব্যবহৃত হয়েছে। আল্লাহ্ তা 'আলা ইরশাদ করেন, অর্থাং করেন আলা ভালার করি আলামত ও লক্ষণের অর্থ সূরা আল করেন আরু কর্তা নির্দ্ধান করেন তাদের মুখমভলে সিজদার চিহ্ন থাকবে। এটা কুরায়শী উচ্চারণ পদ্ধতি (الغة)। আরবের কোন কোন সম্প্রদায় বলে بسيمائه سيميائه و আরার করি কর্তা করি সংখ্যক লোক بالمنافقة و আরাদ গোত্রের কিছু সংখ্যক লোক المنافقة و আকে। এ প্রসঙ্গে কোন একজন বিখ্যাত করি বলেন المنافقة و আলা এ বালকটিকে এত সৌন্দর্য দান করেছেন যে, তার সুস্পষ্ট লক্ষণাদি রয়েছে, যা দেখতে ও লক্ষ্য করতে কোন প্রকার কষ্ট অনুভূত হয় না। এখানে - কে চিহ্ন ও লক্ষণ বুঝাতে ব্যবহার করা হয়েছে।

আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, তাফসীরকারগণ سيم শব্দের অর্থ নিয়ে নিজেদের মধ্যে একাধিক মত পোষণ করেছেন। আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন যে, এরপ অতাবগ্রস্তদের سيم রয়েছে এবং سيما হচ্ছে তাদের একটি বিশেষ গুণ। আর তারা এগুণে পরিচিত। কোন কোন বিজ্ঞ ব্যক্তি বলেছেন, "سيم –এর অর্থ হচ্ছে এরং التخشع ( সন্মান ও বিনয় প্রদর্শন)। এরপ অভিমত সমর্থনকারিগণ নিম্নবর্ণিত হাদীসসমূহ দলীল হিসাবে উপস্থাপন করেন ঃ

৬২২২. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ تَعْرِفُهُمْ بِسِيْمِاهُمْ -এর তাফসীর ক্রুসঙ্গে বলেন, "سيما -এর অর্থ হচ্ছে বিনয় ও সম্মান প্রদর্শন করার গুণ।"

৬২২৩. অন্য এক সনদেও মুজাহিদ (র.) থেকে অনুরূপ হাদীস বর্ণিত হয়েছে।

৬২২৪. লাইছ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "মুজাহিদ (র.) বলতেন যে, سِیْمَا শব্দটির অর্থ আছে التَّحْشُيا অর্থাৎ সম্মান ও বিনয় প্রদর্শন করা।"

আবার কেউ কেউ বলেন, تَعْرِفُهُمْ سِيْعَاهُمُ –এর অর্থ হচ্ছে দৈন্য ও অভাব–অনটনের ছাপ দ্বারা ভাদেরকে চিনতে পারো।

যারা এ মত পোষণ করেনঃ

৬২২৫. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ بِسِئْمِعَاهُمُ -এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে তাদের উপর দরিদ্রতার ছাপ বিদ্যমান।"

৬২২৬. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ ثَعْرِفُهُمْ بِسِيْمًا هُمُ अং২৬. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ বুলেন, "এ বাক্যাংশের অর্থ হচ্ছে, "তাদের চেহারায় তুমি অভাব–অনটনের ছাপ দেখতে পাবে।"

আবার কেউ কেউ বলেন, এটার অর্থ হচ্ছে, "তুমি তাদেরকে জীর্ণশীর্ণ বস্ত্রের দারা চিনতে পারবে।" তারা বলছেন যে, ক্ষুধা একটি অদৃশ্য কস্তু। এরূপ অতিমত সমর্থনকারিগণ নিম্নবর্ণিত হাদীসটি উপস্থাপন করেন।

৬২২৭. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ مُوْفِهُمُ اللهُ وَهُمُ اللهُ وَهُمُ اللهُ ا

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, "এ প্রসঙ্গে আমার কাছে শুদ্ধতম অভিমত হচ্ছে এই যে, নিঃসন্দেহে মহান আল্লাহ্ স্বীয় নবী (সা.)—কে সংবাদ দেন যে, তিনি তাদেরকে তাদের চিহ্ন এবং অভাব—অনটন ও দীনতা দেখে চিনতে পারবেন। বস্তুত হযরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.) তাদের প্রতি অবলোকন করার পর তাদের মধ্যে ঐসব চিহ্ন ও নমুনা দেখতে পেতেন এবং তিনি ও তাঁর সঙ্গীগণ তাদেরকে চিনতে পারতেন। যেমন রুগ্ন ব্যক্তিকে পর্যবেক্ষণ করে বুঝা ও জানা যায় যে, লোকটি পীড়িত। তবে বিভিন্ন সময়ে তাদের মধ্যে এ চিহ্নগুলো বিভিন্ন উপায়ে প্রকাশ পেত। কোন কোন সময় তাদের বিনয় ও নম্রতার মাধ্যমে এসব প্রকাশ পেত। আবার কোন সময় দৈন্য ও অভাব—অনটনের চিহ্নগুলো প্রকাশ পেত। আবার কোন সময় জীর্ণশীর্ণ বন্ত্রের মাধ্যমে তাদের দৈন্য প্রকাশ পেত। কখনো সবগুলো চিহ্নই একত্রে প্রকাশ পেত। তবে মানুষ তাদের চিহ্নগুলো সহজে ধরতে পারত না। হাাঁ গভীরভাবে পর্যবেক্ষণ করলে মানুষের মধ্যে অভাব—অনটন ও দীনতার চিহ্নসমূহ প্রকাশ পায়। তবে এগুলো তাদের বিশেষণ হিসাবে প্রকাশ পাবার দরকার করে না। উদাহরণ স্বরূপ বলা যায় যে, রুগ্ন ব্যক্তির মধ্যেও দরিদ্র ব্যক্তিদের চিহ্নগুলোর শাবার দরকার করে না। উদাহরণ স্বরূপ বলা যায় যে, রুগ্ন ব্যক্তির মধ্যেও দরিদ্র ব্যক্তিদের চিহ্নগুলোর শাবার চিহ্ন প্রকাশ পেতে পারত না। হা প্রকাশ পেতে পারত রাণ গেতে পারত বা প্রকাশ ও দীনতার চিহ্নগুলোর

দেখতে পাওয়া যায়, অনুরূপভাবে কোন কোন রোগীকে পর্যবেক্ষণ করলে তার মধ্যে রোগের যাবতীয় চিহ্ন দেখতে পাওয়া যায়। আবার এরূপও দেখা যায়, বহু কাপড়—চোপড়ের অধিকারী কোন কোন ধনী ব্যক্তি কোন সময় জীর্ণ—শীর্ণ কাপড় পরিধান করে এবং দরিদ্র লোকদের ভৃষণে ভৃষিত হয়। কাজেই জীর্ণ কাপড়—চোপড় এমন কোন বিশেষণ নয় য়ে, বিশেষিত লোকটির উপবাস বা দৈন্য তাকে জনসমক্ষে তৃলে ধরতে পারে এবং তার চেহারা পর্যবেক্ষণ করলে সবকিছু ধরা পড়ে। অনুরূপভাবে রোগীকে পর্যবেক্ষণ করলে তার রোগের সবকিছুই বোঝা যায়। রোগটি তার বিশেষণ হিসাবে প্রকাশ পাবার কোন প্রয়োজন অনুভূত হয় না।"

আল্লাহর বাণীঃ ﴿﴿ اَلْمَا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الْمَا اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰمِلْمَا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰمِلْمَالِمَا اللللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِلَّٰ اللّٰمِلّٰ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ

### যারা এ মত পোষণ করেনঃ

উৎনিত হয়েছিলাম। তথন আমাকে বলা হলো, 'আমি যেন হয়রত রাসূলুল্লাহ্ (সা.) —এর দরবারে গিয়ে কিছু যাচঞা করে নিয়ে আসি। আমি এ ব্যাপারে রায়ী ছিলাম না। কিন্তু অনিচ্ছা সত্ত্বেও আমাকে হয়রত রাসূলুল্লাহ্ (সা.) —এর দরবারে গিয়ে কিছু যাচঞা করে নিয়ে আসি। আমি এ ব্যাপারে রায়ী ছিলাম না। কিন্তু অনিচ্ছা সত্ত্বেও আমাকে হয়রত রাসূলুল্লাহ্ (সা.) —এর দরবারে যেতে হলো। পৌছার পর সর্বপ্রথম যে উপদেশ বাণীটি দরবার থেকে আমার কানে আসে, তা হলো ﴿ اللهُ وَمَنْ سَكَانَا لَمْ نَكُخِرْ عَنْهُ مَنْكُونَ السَتَعَفُ اللهُ وَمَنْ السَتَعَافُ اللهُ وَمَنْ السَتَعَافُ اللهُ وَمَنْ اللهُ وَمَنْ السَتَعَافُ اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ال

উপরোক্ত বর্ণনা থেকে স্পষ্ট হয়ে উঠছে যে, কোন ব্যক্তির মধ্যে التعفف বা 'যাচঞা না করার' ভূণটি তাকে যাচঞা করা হতে বিরত রাখে। তাই যে ব্যক্তি التعفف বা যাচঞা না করার গুণটির সাথে ভূষিত, সে নাছোড় হয়ে অথবা নাছোড় না হয়ে যাচঞার সাথে সম্পৃক্ত হতে পারে না।

যদি আবার কেউ প্রশ্ন করে যে, ব্যাপারটি যদি উপরোক্ত বর্ণনা অনুসারে হয়ে থাকে, তাহলে र्यू पे क्लांत कि অর্থ থাকতে পারে? কেননা, তারা الحاف किংবা غير الحاف কিংবা غير الحاف কিংবা الحاف কিংবা عير الحاف কিংবা الحاف কিংবা عير الحاف কিংবা অথাকে অভার বাব অগ্ন আলাহ তা আলা অর্থাৎ "যাচঞা করে না" বলে তাদের গুণ বর্ণনা করেছেন এবং অত্র আয়াতাংশ والمناف المناف ا

ভাবার কেউ কেউ বলেন, "উপরোক্ত বর্ণনার দৃষ্টান্ত হচ্ছে যেমন কেউ বলে থাকে قَلَّمَا رَأَيْتُ مُثْلُ فُكُن काবার কেউ কেউ বলেন, "উপরোক্ত বর্ণনার দৃষ্টান্ত হচ্ছে যেমন কেউ বলে থাকে কাউকেও অর্থাৎ আমি অমুকের ন্যায় ব্ব কম ব্যক্তিকেই সম্ভবত দেখেছি অর্থাৎ সে তার ন্যায় নাকি কাউকেও দেখেনি।"

#### যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬২২৯. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি لاَ يَسْتَلُونَ النَّاسَ الْحَافَا – এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "এর অর্থ হচ্ছে, তারা যাচঞায় নাছোড়বান্দা হয় না।"

ে ৬২৩০. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি لاَيْسُئُلُوْنَ النَّاسَ الْحَافَا বলেন, "এখানে উল্লিখিত الحاف শব্দের অর্থ হলো যে ব্যক্তি নাছোড়বান্দা হয়ে সওয়াল করো না।

وَ اللَّهَ يُحِبُ الْحَلِيَّمُ الْغَنِيُ الْمُتَعَفِّفٌ । তিনি অত্র আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেনু, "আমাদের ان اللَّهَ يُحِبُ الْحَلِيَّمُ الْغَنِيُ الْمُتَعَفِّفٌ । বলতেন وَ الْمَتَعَفِّفُ । বলতেন وَ الْعَنِيُ الْفَاحِشُ الْبَذَيُ السَّائِلَ الْمُلْحِفُ — নিক্ষুই আল্লাহ্ তা'আলা ধৈর্যশীল, সম্পদর্শালী, যারা আৰুষের কাছে হাত পাতে না, তাদেরকে ভালবাসেন। আর সম্পদশালী সীমালংঘনকারী অল্লীলভাষী ও নাছোড়বান্দা হয়ে সওয়ালকারীকে ভালবাসেন না।

কাতাদা(র.) আরো বলেন, আমাদের কাছে আরো বর্ণনা করা হয়েছে যে, রাস্লুল্লাহ্ (সা.) বলতেন, আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদের জন্যে তিনটি বস্তু অপসন্দ করেন—অযথা তর্কে লিপ্ত হওয়া, সম্পদের অপচয় করা ও নাছোড়বান্দা হয়ে আবেদন—নিবেদন করা। এরপর কাতাদা (র.) বলেন, আজ তোমরা লক্ষ্য করেলে এমন মানুষকেও দেখবে যে, সে অযথা তর্ক-বিতর্কে এতই মগ্ন যে, দিন অতিক্রান্ত হবার পর রাতও শেষ হবার পথে, তার বিছানায় যেন কোন মৃতদেহ রেখে দেয়া হয়েছে, আল্লাহ্ তা'আলা তার তাগো যেন রাত ও দিনের কোন অংশই যথোপযুক্ত কাজে লাগাবার তাওফীক দেননি। আর তুমি লক্ষ্য

করলে এমন সম্পদশালী দেখবে, যে ইন্দ্রিয় সুখ ভোগ করে, আনন্দ–উল্লাস করে, হাসি–তামাশায় মন্ত্র থাকে এবং আল্লাহ্ তা'আলার নির্ধারিত সীমারেখা থেকে বিচ্যুত হয়ে পড়ে আছে। তাকেই বলা হয় সম্পদের অপচয়। আবার কাউকে তুমি দেখবে দৃ'হস্ত প্রসারিত করে মানুষের কাছে নাছোড়বালা হয়ে সওয়াল করছে। যদি কেউ তাকে দান করে, তাহলে সে তার প্রশংসায় পঞ্চমুখ, আর যদি দান না করে, তাহলে তার দুর্নাম রটাতে মাত্রাতিরিক্ত তৎপর হয়ে ওঠে।

(٢٧٤) اَكَّنِيْنَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَهُمْ بِالنَّيْلِ وَالنَّهَادِسِرًّا وَعَلَانِيَةً فَلَهُمْ اَجُرُهُمْ عِنْكَ رَبِيهِمْ عَلَانِيَةً فَلَهُمْ اَجُرُهُمْ عِنْكَ رَبِيهِمْ وَلَا هُمْ يَحُزَنُونَ ٥

২৭৪. যারা নিজেদের ধনসম্পদ রাতদিন গোপনে ও প্রকাশ্যে দান করে, তাদের ছওযাব তাদের প্রতিপাদকের নিকট রয়েছে, তাদের কোন ভয় নেই এবং তারা দুঃখিতও হবে না।

এ প্রসঙ্গে একটি হাদীস প্রনিধানযোগ্য ঃ

৬২৩২. গাফিক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "নিশ্চয়ই একবার আবৃদ দারদা (রা.)উন্নতমানের ও নিম্নমানের ঘোড়াসমূহের আস্তাবলে বাঁধা ঘোড়াগুলোর প্রতি দৃষ্টিপাত করে বলেন, এই ঘোড়াসমূহের প্রদানকারীরাই ঐসব ব্যক্তি যারা নিজের ধনসম্পদ রাত দিন, গোপনে ও প্রকাশ্যে দান করে। তাদের জন্যে রয়েছে তাদের প্রতিপালকের নিকট ছওয়াব, তাদের কোন ভয় নেই। আর তারা দুঃখিতও হবে না।"

আবার কেউ কেউ বলেন, এ আয়াতে ঐসব লোককে উদ্দেশ করা হয়েছে, যারা আল্লাহ্র রাহে পরিমাণ মত ( কমও নয় এবং বেশীও নয় ) সম্পদ দান করে।

# যারা এ মত পোষণ করেনঃ

৬২৩৩. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র জায়াতের اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا وَاللَّهُ وَ

আলোচ্য আয়াতসমূহ ঃ اَنْ تَبُدُوا الصَّدَقَات فَنَعِمًّا هِي পর্যন্ত সূরা বারাআতে যাকাতের বিস্তারিত বর্ণনা অবতীর্ণ হবার পূর্ব পর্যন্ত প্রচলিত ছিল। এরপর যখন সূরা বারাআত অবতীর্ণ হয়, তখন এসব আয়াত অনুযায়ী খুবই কম আমল করা হয়।

# যারা এ মত পোষণ করেনঃ

৬২৩৪. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি رَبَّ الْصَدَّقَاتَ فَنَعِمًا هِي আয়াত থেকে শুরু করে وَلَا خُوفُ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ আয়াত থেকে শুরু করে وَلَا خُوفُ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ আয়াত প্রক্ষা সর্বন্ধে বলেছেন যে, সূরা বারাআত নাযিল হওয়ার পূর্ব পর্যন্ত এসব আয়াতের উপর আমল করা হতো। এরপর যখন সূরা বারাআতে সাদ্কার যাবতীয় নিয়ম ও তথ্য নাযিল হয়, তখন অত্র আয়াতসমূহে উল্লিখিত সাদ্কার আয়াতগুলোর উপর আমল সীমিত হয়ে যায়।

পরবর্তী আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা বলেন ঃ

( ٢٧٥ ) اَكَذِيْنَ يَأْكُلُونَ الرِّبُوا لَا يَقُوْمُونَ الآكَمَا يَقُوْمُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطُنُ مِنَ الْمَسِّ الْخَلِي اللهُ الْبَيْعُ وَحَرَّمَ الرِّبُوا الْفَيْعُ مَوْعِظَةً لَا اللهُ الْبَيْعُ وَحَرَّمَ الرِّبُوا الْفَيْعُ مَوْعِظَةً مَوْعِظَةً مِنْ مَا لَكُ اللهُ اللهُ الْبَيْعُ وَحَرَّمَ الرِّبُوا اللهُ عَمَنْ جَاءَ فَا مَوْعِظَةً مِنْ مَا لَكُ مَوْعَلَا اللهِ عَوْمَنْ عَادَ فَاولَلْإِكَ اللهِ عَلَى اللهِ عَوْمَنْ عَادَ فَاولَلْإِكَ الْمُحَالِقَارِهُ مُمْ فَيْ اللهِ عَوْمَنْ عَادَ فَاولَلْإِكَ اللهِ عَلَى اللهِ عَوْمَنْ عَادَ فَاولَلْإِكَ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

২৭৫. যারা সৃদ গ্রহণ করে তারা সেই ব্যক্তিরই ন্যায় কিয়ামতের দিন দাঁড়াবে যাকে শয়তান স্পর্শ ছারা পাগল করে, এ শান্তি এজন্য যে, তারা বলে বেচাকেনা তো সূদের ন্যায়ই অথচ আল্লাহ তা আলা বেচাকেনাকে হালাল করেছেন এবং সূদকে হারাম করেছেন। অতএব যার নিকট তার প্রাতিপালকের উপদেশ এসেছে আর সে উক্ত উপদেশ অনুযায়ী ( সৃদ থেকে ) বিরত থাকে, তবে অতীতে যা হয়েছে তা তারই এবং তার ব্যাপার সম্পূর্ণ আল্লাহ তা আলার ইখতিয়ারে। আর যারা পুনরায় সৃদ গ্রহণ করবে তারা হবে দোয়খবাসী, সেখানে তারা স্থায়ী হবে।

ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, الذي يَتَخَبَّطُهُ وَنَ الاَ كَمَا يَقُوهُ وَنَ الاَ كَمَا يَقُوهُ الذي يَتَخَبَّطُهُ والدي الدياء الشيطانُ من المسر الربا ها الشيطانُ من المسر الرباء ها الدياء ها المرباء المربا

সুরা বাকারা ঃ ২৭৫

তাফসীরে তাবারী শরীফ

হচ্ছে الانافة والزيادة অর্থাৎ অতিরিক্ত ও বেশী হওয়া। আবার বলা হয়ে থাকে البيادة আর্থৎ অর্থাৎ সে তার নিজকে বেশী মর্যাদাবান করেছে। সৃদ গ্রহীতাকে رب বলা হয়। কেননা সুদের দারা সুদখোর তার সম্পদকে খাতকের কাছে দেয়া সম্পদ থেকে বর্তমানে কয়েকগুণ বেশী করে নেয় কিংবা নির্দিষ্ট সময়ান্তে বর্ধিত সময়ের অজুহাতে সে তার সম্পদকে পূর্বের চেয়ে कराक ७१ विक वृिक करत निया। आला रू ठा आला मूता जाल रेमतान वलन, ايَا أَيُّهَا الَّذَيْنَ امَنُوا बंबं مُضاعَفَة अथा९ হে মুমিনগণ। তোমরা চক্তবৃদ্ধি হারে সূদ খেয়ো না (৩ ঃ ১৩০)। অধিকাংশ ব্যাখ্যাকার আমাদের উপরোক্ত তাফসীর গ্রহণ করেছেন।

### আর যাঁরা এমত পোষণ করেন তারা হলেন ঃ

৬২৩৫. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্ তা'আলার নিষিদ্ধ সূদ সহন্ধে বলেন, অন্ধকার যুগে এক ব্যক্তির কাছে যদি অন্য ব্যক্তির কর্ষ থাকত এবং সময়মত পরিশোধ করতে না পারতে, খাতক বলত, তোমাকে আমি নির্দিষ্ট পরিমাণ অর্থ নির্দিষ্ট সময় বর্ধিত করার জন্যে অতিরিক্ত প্রদান করব। তখন তাকে ঋণ পরিশোধ করার সময় বর্ধিত করে দেয়া হত।

৬২৩৬. মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণিত হয়েছে।

৬২৩৭. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, অন্ধকার যুগে সৃদ প্রদানের নিয়ম ছিল, কোন ব্যক্তি কোন বস্তু নির্দিষ্ট সময়ে মূল্য প্রদানের শর্তে বিক্রি করত। যদি ক্রেতা ঐসময়ের মধ্যে মূল্য আদায় করতে ব্যর্থ হতো তাকে সময় বর্ধিত করে দেয়া হতো এবং এজন্য তাকে অতিরিক্ত মূল্য দিতে হতো।

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতাংশে আল্লাহ্ তা 'আলাইরশাদ করেন, যারা পৃথিবীতে সূদ খায়, তারা আখিরাতের দিন তাদের কবর থেকে ঐ ব্যক্তির ন্যায় উঠবে যাকে শয়তান স্পর্শ দ্বারা পাগল করে দেয়। অর্থাৎ স্পর্শ দ্বারা তাকে শয়তান দুনিয়ায় মোহাভিভূত করে দেয়। অন্য কথায়, শয়তানের স্পর্শে সে পাগল হয়ে যায়।

### যারা এ মত পোষণ করেনঃ

الَّذِيْنَ يَاكُلُوْنَ الرِّبُوَا لاَ يَقُومُوْنَ الِاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ विनि (त.) থেকে বণিত। তিনি اللهُ عَلَيْهُمُ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ এর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, যারা পৃথিবীতে সূদ খায় কিয়ামতের দিন তাদের অবস্থা হবে এরূপ।

৬২৩৯. মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ হাদীস বর্ণিত হয়েছে।

كُوْنَ يَاكُنُنَ الرِّبُولَ لاَ يَقُومُونَ विन وَ اللَّهِ الْهِ عَلَيْهِ كَا كُونَ الرِّبُولَ لاَ يَقُومُونَ وَ الْحَامِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ ال वत তाফসীর প্রসঙ্গে বলেন, তার মধ্যে এরিপ وَالْأَكُمَا يَقُوْمُ الَّذِي يَتَخْبَطُهُ الشَّيْطَانُ مِنْ الْمَسَ অবস্থা স্বীয় কবর থেকে উঠার সময় কিয়ামতের দিন পরিলক্ষিত হবে।

৬২৪১. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আবাস (রা.) থেকে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি الَّذِيْنَ يَا كُلُونَ الرَّبُولَ वत े जिक्सीत अनक वलनं, कियामर्एवत ﴿ لاَ يَقُوْمُوْنَ الاَّ كَمَا يَقُوْمُ الَّذِي يَتُخَبِّطُهُ ٱلسَّيَّطَانُ مِنَ ٱلْمَسَ দিন সৃদখোরকে অস্ত্র ধারণ করার জন্যে বলা হবে। এরপর তিনি এ আয়াতটি তিলাওয়াত করেন, - এवং বलन, সृদখোরকে यथन कवत ﴿ يَقُوْمُوْنَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطَهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَس ্থেকে উঠানো হবে, তখন তার মধ্যে এরূপ বিভীষিকাময় অবস্থা পরিদৃষ্ট হবে।

الَّذِيْنَيَاكُلُوْنَ الرِّبُوا لاَ يَقُوْمُونَ الاُّكُمَا किन كَمْ अ३३. मिष्ठि क्वाइेत (ता.) शिक विनि اللَّذِيْنَ يَاكُلُوْنَ الرِّبُوا لاَ يَقُومُونَ الاُّكُمَا - مِنَ عَنْهُ النَّهِ الشَّيْطَانُ مِنْ الْمَسِّ - مِنَوْهُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنْ الْمَسِّ -খোরদের চিহ্ন হবে। তাদেরকে এরূপ শয়তান দারা মোহাভিভূত অবস্থায় উঠানো হবে।

لاَ يَقُوْمُونَ الاَّ كَمَا يَقُوْمُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيَّطَانُ مِنَ विनि وَمَا اللَّهُ كَمَا يَقُوْمُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيَّطَانُ مِنَ विनि وَمَا اللَّهُ كَا اللَّهُ كَا اللَّهُ كَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّ عَلَّ عَلَّ عَلّه यात्क المُسلّ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, অত্র আয়াতে উল্লিখিত التخبِل वत्र जाফসীর প্রসঙ্গে الْمسلّ ্ শয়তানে স্বীয় স্পর্শ দারা পাগল করে দেয়।

الَّذَيْنَ يَاكُنُونَ الرِّبُوَا لاَ يَقُومُ وَنَ الاَّ كَمَا يَسقُومُ الَّذِي وَهُمَ الْحَالِق (श्रक বণিত। তিন - مِتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسُ - এর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, সূদখোরদেরকে কিয়ামতের দিন এমন অবস্থায় উঠানো হবে যেন তারা শয়তানের স্পর্শের দরুন মোহাভিভূত হয়ে পড়েছে। আলোচ্য আয়াতটি बना এক কিরাআত অনুযায়ী এরপও পঠিত হয়েছে "لَا يَقُونُونَ يَوْمُ الْقَيَامَةِ" –।

اللَّذَيْنَ يَاكُلُـوْنَ الرِّبُو) لاَ يَقُومُ وَنَ الاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي अ७. मार्शक (त्र.) व्यत्क वर्तिण। जिन - مِتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسَ - এর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, যে সূদখোর মরে যায়, তাকে কিয়ামতের দিন এমন অবস্থায় উঠানো হবে যেন শয়তানের স্পর্শে সে পাগল।

الَّذَيْنَ يَاكُلُونَ الرِّبُو) لاَ يَقُومُونَ الاَّكَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ ७२८٩. সুন্দী (त.) থেকে বৰ্ণিত। তিনি वत जाक नीत अनर वर्णन "এখान من المس والمُسُلُّ والمُسُّلُ والمُسُلِّعُ والمُسُلِّعُ والمُسُلِّعُ والمُسُلِّعُ والمُسُلِّعُ والمُسُلِّعُ والمُسُلِّعُ والمُسُلِّعُ والمُسُلِّعُ والمُسْتُعُونَ والمُعْتَعُونَ والمُسْتُعُونَ والمُسْتُعُ والمُسْتُعُونَ والمُسْتُعُ والمُعُمُ والمُسْتُعُ والمُسْتُعُ والمُعُمُ والمُعُمُ والمُسْتُعُ والمُعُمُونَ والمُعُمُ والمُعُمُ والمُسْتُعُ والمُعُمُ والمُعُمُ والمُعُمُ والمُعُمُ والمُعُمُ والمُ নেয়া হয়েছে অর্থাৎ পাগল।

الَّذَيْنَ يَاكُلُونَ الرِّبُولَ لاَ يَقُومُونَ الاَّ كَمَا يَقُومُ فَي الاَّ كَمَا يَقُومُ فَي الاّ এর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, কিয়ামতের দিনে সংঘটিত الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ অবস্থাসমূহের মধ্যে তাদের একটি উপমা এ আয়াতে বর্ণনা করা হয়েছে। এতে বলা হয়েছে যে, সৃদখোরদেরকে অন্য লোকদের সাথে কিয়ামতের দিনে এমন অবস্থায় উঠানো হবে যেন তারা পাগল। তিনি আরো বলেন, অত্র আয়াতাংশ سَمْنَالشَّيْطَانُمِنَ الْمُسَافِهُ – এর অর্থ হতে من مسهایاه من مسهایاه অর্থাৎ তাকে স্পর্শ দ্বারা মাতাল করে দেয়। এরূপ পরিভাষা থেকে বলা হয়ে থাকে وَالرَّجُلُ وَالْقَ অর্থাৎ লোকটিকে স্পর্শ করা হয়েছে এবং তাকে কিছু ধরেছে 🕉 فَهُوَ مَصْنُوسَ مِمَا لُوْقَ সুতরাং সে স্পর্শকৃত ও ধৃত। এরূপ বলা হয় সাধারণত যখন কারোর উপর কোন কিছুর আছর হয়। অনুরূপভাবে षाच्चार् जा भागा हेतागा करतन ؛ إِنَّ النَّذِينَ اتَّقَى إِذًا مَسَّهُم طَائِكٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرَنَّ الْمُ وَاللَّهُم طَائِكٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرَنَّ الْمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مِطَائِكٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرَنَّ ا যারা তাকওয়ার অধিকারী হয়, তাদেরকে যখন শয়তান কুমন্ত্রণা দেয়, তখন তারা আত্মসচেতন হয়।) (98205)

( অর্থাৎ রাত্রি ভ্রমণ অবসানের পর প্রেমিকা ভোরে জাগ্রত হয় এবং মনে হয় যেন জিনদের বিমোহিত কোন স্পর্শ তার উপর উপনীত হয়েছে। )

এখানে যদি কেউ প্রশ্ন করে যে, যদি কেউ নিষিদ্ধ সূদের ব্যবসা করে এবং তা ভক্ষণ না করে, তবেও কি সে এরূপ শাস্তির পাত্র হবে? উত্তরে বলা যায়, হাাঁ। কেননা, এ আয়াতে সূদ দ্বারা শুধু সূদ ভক্ষণ করাটাকে অর্থ নেয়া হয়নি। বরং এটার অর্থ হবে সূদের ব্যবহার ও উপভোগ। তবে বিষয়টি হচ্ছে নিম্নরূপ ঃ

এ আয়াত দারা যখন সূদ হারাম করা হয় তখন তাদের প্রধান খাদ্যই ছিল সূদ থেকে প্রাপ্ত। তাই সূদের বিষয়টিকে অত্যধিক গুরুত্ব দেবার জন্যে এবং সূদ খোরের বিভীষিকাময় ঘৃণ্য অবস্থার প্রতি কটাক্ষ করার জন্যেই সূদকে খাদ্য হিসাবে নিষিদ্ধ করা হয়েছে।

আল্লাহ্তা'আলা ইরশাদ করেনঃ

يَا اَيُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبِوا اِنْ كُنْتُمْ مُّوْمِنِيْنَ. فَالِنْ لَمُ تَفْعَلُوا فَاذَنُوا بِحَرْبٍ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ اللَّهِ -

অর্থাৎ হে মু'মিনগণ! তোমরা আল্লাহ্কে তয় কর এবং স্দের যা বকেয়া রয়েছে তা ছেড়ে দাও যদি তোমরা মু'মিন হও। যদি তোমরা না ছাড় তবে জেনে রেখ যে, এটা আল্লাহ্ ও রাস্লের সাথে যুদ্ধ। (২ ঃ ২৭৮–২৭৯) স্তরাং আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে স্দকে প্রতিটি অর্থে হারাম করা হয়েছে। অন্য কথায়, স্দ দেয়া, নেয়া, খাওয়া ও যাবতীয় স্দী কাজ–কারবার রাস্লুল্লাহ্ (সা.)–এর হাদীস মুবারকে হারাম করা হয়েছে।

খ্যাস মুবারকে হারাম করা হয়েছে।
৬২৪৯. রাস্লুল্লাহ্ (সা.) ইরশাদ করেন, بَعَنُ اللّهُ ٱكِلُ الرُّبَاقَ مُوْكِلُهُ وَكَاتِبُهُ وَشَاهِدَيهِ إِذَا عَلِمُواْ بِهِ - অর্থাৎ সৃদখোর, সৃদদাতা, সৃদী কারবারের লেখক, সাক্ষী ও সংশ্লিষ্ট সকল ব্যক্তির প্রতি আল্লাহ্ তা'আলার অভিসম্পাত।

षाच्चार्त्त বानी । الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبِيا - এর ব্যাখ্যা । وَلَكَ بِإِنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبِيا ، এর ব্যাখ্যা ।

আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, সৃদখোরকে কিয়ামতের দিন কবর থেকে এমন অবস্থায় উঠান হবে যেমন কোন ব্যক্তি শয়তান দ্বারা বিমোহিত হয়ে মাতাল অবস্থায় পরিণত হয়। আর এরূপ শোচনীয় অবস্থা ধারণ করার এবং কবর থেকে এরূপ বিভীষিকাময় অবস্থায় উথিত হবার কারণ সম্পর্কে বলেন যে, তারা দুনিয়ায় মিথ্যা বলত, অন্যকে ভিত্তিহীন দোষারোপ করত এবং তারা বলত যে, বেচাকেনাকে আল্লাহ্ তা'আলা হালাল করেছেন তারই ন্যায় হচ্ছে সূদী কাজ—কারবার। বস্তুত অন্ধকার যুগে যারা সৃদ খেত তাদের কারোর কাছে যদি কোন অর্থ পাওনা হতো এবং সময় মত আদায় করতে অক্ষম হতো, তখন খাতক বলত যে, সময়ের মধ্যে একটু বর্ধিত করে দাও এবং তার জন্য আমি অতিরিক্ত সম্পদ প্রদান করব। এরপর তাদের দু'জনকে বলা হলো যে, যদি এরূপ করা হয়, তাহলে এটা হবে সূদ যা হালাল নয়। তারা বলল যে, বেচাকেনার প্রথমে আমরা সময় বর্ধিত করি কিংবা পরে মূল্য আদায়ের কালে বর্ধিত করি দুটো অবস্থা একইরূপ। তখন আল্লাহ্ তাদেরকে তাদের এ কথায় মিথ্যুক বলে ঘোষণা দিলেন এবং বেচাকেনাকে হালাল করলেন ও সূদকে হারাম করলেন।

আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ

وَأَحَلَّ اللَّهِ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبُوا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةً مِّنْ رَّبِهِ فَانْتَهٰى فَلَهُ مَاسلَفَ وَاَمْرُهُ الِّي اللهِ وَمَــنُ عَادً ا अधा हु— فَأُولُئِكَ اَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فَيْهَا خَالِدُوْنَ ـِ

আল্লাহ্ তা'আলা ক্রয়-বিক্রয় ও ব্যবসা-বাণিজ্যে অর্জিত মুনাফা হালাল করেছেন এবং সূদকে হারাম করেছেন। স্দের দারা ঐ সম্পদকে বুঝানো হয়েছে, যা খাতক সময় বর্ধিত করার বিনিময়ে হকদারকে অতিরিক্ত আদায় করে এবং হকদারও সময় বর্ধিত করে দেয়। এ পরিপ্রেক্ষিতে আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা দেন যে, সময় বর্ধিত করার কারণে সম্পদ আদায়ের কালে সম্পদে যে অতিরিক্ত পরিমাণ আদায় করা হয়, আর ক্রয়-বিক্রয়ের মাধ্যমে যে অতিরিক্ত সম্পদ পাওয়া যায় তা এক রকম নয়। কেননা, আমি এক প্রকার অতিরিক্তকে হারাম করেছি যা সময় বর্ধিত করার কারণে সম্পদ আদায়কালে বর্ধিত হারে আদায় করতে হয় এবং অন্যটি আমি হালাল করেছি যা ক্রয়–বিক্রয়ের সময় ক্রেতা–বিক্রেতাকে তার ক্রমমূল্যের চেয়ে বেশী মূল্য প্রদান করে থাকে। আর এভাবে সে মুনাফা অর্জন করে থাকে। এরপর আল্লাহ্ তা আলা ইরশাদ করেন, ক্রয়-বিক্রয়ের কালে যে অতিরিক্ত সম্পদ পাওয়া যায়, তা সূদের সমত্ল্য নয়। কেননা, ক্রয়-বিক্রয়ের কালে অতিরিক্ত অর্জিত সম্পদকে আমি হালাল ঘোষণা করেছি এবং সূদকে আমি হারাম ঘোষণা করেছি। আর আমার ঘোষণাই চূড়ান্ত ঘোষণা। মানুষ আমার বান্দা, তাদের মাঝে আমার ইচ্ছানুযায়ী কানুন জারী করব এবং তাদেরকে তাদের কোন কাজ থেকে স্বীয় ইচ্ছা মুতাবিক দূরে রাখব। আমার এ সিদ্ধান্তে কেউ কোন আপত্তি করার ক্ষমতা রাখে না। আমার হুকুম অমান্য করারও শক্তি–সমর্থ রাখে না। তাদের উপর ফর্য হচ্ছে আমার বাধ্যগত থাকা এবং আমার হুকুমের সামনে মাথা নত করা। এরপর আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, "যার কাছে তাঁর প্রতিপালক থেকে উপদেশ এসেছে এবং সে তা থেকে বিরত রয়েছে।"

ইব্ন জারীর তারাবী (র.) বলেন, ত্র্নুন্ত্র্ক শব্দটি দ্বারা এখানে নসীহত ও ভীতি প্রদর্শন বুঝানো হয়েছে যা কুরআনুল কারীমের আয়াতসমূহে বান্দাদের জন্য আল্লাহ্ তা'আলা সবিস্তারে বর্ণনা করেছেন। আর ঐসব ওয়াদাকে বুঝানো হয়েছে, যা আল্লাহ্ তা'আলা তাদের সূদ ভক্ষণ করার জন্যে শাস্তি হিসাবে উল্লেখ করেছেন। আল্লাহ্ পাক ইরশাদ করেন, যার কাছে এরপ নসীহত আসার পর সূদ ভক্ষণ থেকে বিরভ রয়েছে, কৃত আমল পরিত্যাগ করেছে এবং ভবিষ্যতেও তা না করার সংকল্প করেছে, তার জন্যে বৈধ হবে যা সে নসীহত আসার পূর্বে ও আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে হারাম ঘোষিত হবার পূর্বে সূদ খেয়েছে, নিয়েছে ও উপভোগ করেছে। আর আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে নসীহত আসার মাধ্যমে সূদ হারাম হবার প্রেন্ধিতে তা ভক্ষণ থেকে বান্দার বিরত হবার পর ভবিষ্যতে সূদ ভক্ষণ থেকে বিরত থাকার তাওফীক প্রদান প্রসঙ্গটি আল্লাহ্ তা'আলার দিকেই প্রত্যাবর্তন করে। তিনি যদি ইচ্ছা করেন তাহলে তাকে ভবিষ্যতে এরপ ঘৃণ্য কাজ থেকে বিরত রাখবেন এবং এ কাজে তাকে দৃঢ্তা প্রদান করবেন। আর যদি চান তাকে এ ব্যাপারে অপমানিত করবেন।

আল্লাহ্ পাকের বাণী ঃ وَمَنْ عَادَ —এর অর্থ হচ্ছে, যে ব্যক্তি সূদ হারাম হবার পর পুনরায় সূদ ভক্ষণ করে এবং সূদ হারাম হবার আদেশপ্রাপ্তির পূর্বে তারা যা বলত পরেও তা–ই বলে যেমন ক্রয়–বিক্রয়ও সূদের মত, তারা জাহান্লামের অধিবাসী এবং তারা সেখানে সর্বদা থাকবে।

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ২২

**সূরা বাকারা** ঃ ২৭৯

593

যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

( ٢٧٦ ) يَمُحَقُ اللهُ الرِّبُوا وَيُرْبِي الصَّلَ فَتِ ﴿ وَ اللهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ كَفَّارٍ اَتِيْمِ ٥

২৭৬. আল্লাহ পাক স্দকে নিশ্চিহ্ন করেন এবং দানকে বর্ধিত করেন। আল্লাহ তা'আলা কোন অকৃতজ্ঞ পাপীকে ভাল বাসেন না।

৬২৫১. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি يَمْحَقُ اللهُ الرِّبُوا –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত يمت শব্দের অর্থ হচ্ছে ينقص অর্থাৎ হ্রাস করে দেয়।

৬২৫২. অনুরূপ বর্ণনা আবৃদ্লাহ্ ইব্ন মাসউদ (রা.) থেকেও বর্ণিত হয়েছে। তিনি রাসূলুলাহ্ (সা.) থেকে বর্ণনা করেন। তিনি ইরশাদ করেন, সূদ যদিও বাহ্যত বৃদ্ধি পাচ্ছে বলে মনে হয়, কিন্তু তা পরিণামে হাস পেয়ে যায়।

তিনি আরো বলৈন, অত্র আয়াতাংশ ويربوالمدقات এর মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করেন যে, আল্লাহ্ তা'আলা সাদ্কা দানকারীকে তার সাদ্কার প্রতিদান বৃদ্ধি করে দেন এবং তাকে অধিক সাদ্কা করার তাওফীক দান করেন।

তিনি আরো বলেন, আমরা الربوا শব্দের অর্থ নিয়ে পূর্বে বিস্তারিত আলোচনা করেছি এবং তার মূল উৎস নিয়েও আলোচনা করেছি, পুনরুন্ডির প্রয়োজন নেই।

তিনি আরো বলেন, যদি কেউ এখানে প্রশ্ন করেন যে, আল্লাহ্ তা'আলা কি ভাবে সাদ্কাকে বৃদ্ধি করে দেন। উত্তরে বলা যায় যে, সাদ্কাকারীকে তার প্রতিদান বৃদ্ধি করে দেন। যেমন আল্লাহ্ তা'আলাইরশাদ করেন, আঁশ্রুট্র আর্লাহ্ আশ্রুট্র আর্লাহ্ আশ্রুট্র আর্লাহ্র আর্লাহ্র আর্লাহ্র আর্লাহ্র অর্লাৎ যারা নিজেদের ধনসম্পদ আল্লাহ্র পথে ব্যয় করে, তাদের দৃষ্টান্ত একটি শস্যবীজ যা সাতটি শীষ উৎপাদন করে, প্রত্যেক শীষে একশত শস্যকণা।" (২ ঃ ২৬১) অনুরূপভাবে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, কিন্তান ভিন্ন ভিন্ন ভার্ন ভা

অর্থাৎ কে সে, যে আল্লাহ্কে উত্তম ঋণ প্রদান করবে? তিনি তার জন্য এটা বহুগুণে বৃদ্ধি করবেন। (২ ঃ ২৪৫)

এপ্রসঙ্গে একটি হাদীসপ্রণিধানযোগ্য।

৬২৫৩. আবৃ হরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ইরশাদ করেছেন, নিশ্চয় মহান আল্লাহ্ সাদ্কা কবুল করেন, তা তিনি স্বীয় ডান হাতে গ্রহণ করেন। তিনি এটাকে তোমাদের কারোর জন্যে প্রতিপালন করেন, যেমন তোমাদের কেউ স্বীয় অশ্বশাবককে প্রতিপালন করে থাকে। তারপর সাদকাকৃত সম্পদের এক গ্রাস খাদ্য উহুদ পর্বতের ন্যায় বৃহৎ আকার ধারণ করবে।

ি ৬২৫৪. আবৃ হরায়রা (রা.) রাসূলুল্লাহ্ (সা.) থেকে বর্ণনা করেন। তিনি বলেছেন, নিশ্চয় মহান আল্লাহ্তা'আলা সাদ্কা কবুল করেন আর তিনি শুধু উত্তম বস্তু কবুল করেন।

৬২৫৫. আয়শা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, রাস্লুল্লাহ্ (সা.) ইরশাদ করেন, "নিশ্চয়ই আল্লাহ্তা আলা সাদ্কা কবুল করেন এবং তিনি শুধু উত্তম বস্তুই কবুল করেন। তিনি সাদ্কাদাতার জন্যে সাদ্কাকে প্রতিপালন করে। তারপর সাদকার এক গ্রাস খাদ্য উহুদ পর্বতের ন্যায় বৃহদাকার ধারণ করে। এ অমিয় বাণীর সত্যতা পবিত্র কুরুআন দ্বারা প্রমাণিত। আল্লাহ্ তা আলা সূরা ঃ বাকারায় ইরশাদ করেন ঃ - يَمْ حُقُ الله الرَّبِيْوَ وَيُرْمِي الصِّدَ قَاتِ حَامِهِ الله الرَّبِيْوَ وَيُرْمِي الصِّدَ قَاتِ حَامِهِ الله الرَّبِيْوَ وَيُرْمِي الصِّدَ قَاتِ حَامِهِ المُعْلَقِ مَنْ الله الرَّبِيْوَ وَيُرْمِي الصَّدَ قَاتِ الله الرَّبِيْوَ وَيُرْمِي الصَّدَ وَالله الرَّبِيْوَ وَيُرْمِي الصَّدَ وَالْمُعَالِّ الله الرَّبِيْوَ وَيُرْمِي الصَّدَ وَالْمُعَالِيَةُ اللهُ الرَّبِيْوَ وَيُرْمِي الصَّدَ وَالْمُعَالِيَةُ اللهُ الرَّبِيْوَ وَيُرْمِي الصَّدَ وَالله الرَّبِيْوَ وَيُوْمِي الصَّدَ وَالْمُعَالِقِ وَالْمُعَالِيِّ وَيُرْمِي الصَّدَ وَالله الرَّبِيْوَ وَيُوْمِي المُعَالِقِ وَالْمُعَالِقِ وَالْمُعَالِقُ وَالْمُعَالِقُ وَيُوْمِ وَالْمُعَالِقِ وَالْمُعَالِقِ وَالْمُعَالِقِ وَالْمُعَالِقِ وَالْمُعَالِقُ وَالْمُعَالِقِ وَالْمُعَالِقِ وَالْمُعَالِقِ وَالْمُعَالِقِ وَالْمُعَالِقُ وَالْمُعَالِقِ وَالْمُعَالِقِ وَالْمُعَالِقُ وَالْمُعَالِقُ وَالْمُعَالِقُ وَالْمُعَالِقِ وَالْمُعَالِقِ وَالْمُعَالِقُ وَالْمُعَالِق

৬২৫৬. আবৃ হুরায়রা (রা.)থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ইরশাদ করেছেন, আল্লাহ্ তা'আলার কোন বান্দা যখন উত্তম কস্তু দান করে, তখন আল্লাহ্ স্বীয় বান্দা থেকে তা কবুল করেন এবং তা স্বীয় ডান হাতেই গ্রহণ করেন। এরপর এটাকে প্রতিপালন করেন, যেমন তোমাদের কেউ স্বীয় অশ্বশাবক কিংবা পরিবার সদস্যকে প্রতিপালন করে থাকে। কোন ব্যক্তি যদি এক গ্রাস পরিমাণ খাবার দান করে, তখন তা আল্লাহ্ তা'আলার হাতে কিংবা হাতের তালুতে প্রতিপালিত হয়ে বাড়তে থাকে। অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলার পূর্ণ কর্তৃত্বে ও হিফাযতে উক্ত দান প্রতিপালিত হয়ে বাড়তে থাকে। তারপর এটা উহদ পর্বতের ন্যায় বৃহদাকার ধারণ করে। স্ত্রাং আল্লাহ্র বান্দাগণ তোমরা সাদ্কা প্রদান কর।

৬২৫৭. আবৃ হুরায়রা(রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ইরশাদ করেন, নিঃসন্দেহে আল্লাহ্তা আলা স্বীয় ডান হাত দ্বারা সাদ্কা গ্রহণ করে থাকেন এবং তিনি শুধু উত্তম বস্তুই গ্রহণ করেন। আল্লাহ্ তা আলা তোমাদের কারোর এক গ্রাস পরিমাণ সাদ্কাকেও বড় আকার ধারণ করবার উদ্দেশ্যে প্রতিপালন করেন, যেমন তোমরা কেউ তোমাদের অশ্বশাবককে যত্ন সহকারে প্রতিপালন করে থাক। কিয়ামতের দিন এক গ্রাস পরিমাণ সাদ্কা পরিপূর্ণতা অর্জন করবে এমনকি এটা তখন উহুদ পর্বতের চেয়েও বৃহৎ আকার ধারণ করবে।

তিনি আরো বলেন, এ আয়াতাংশ وَاللّٰهُ لَا يُحِبُّ كُلُّكَفَّارِ أَثْثِيمُ – এর মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করেন যে, আল্লাহ্ তা'আলা এমন ব্যক্তিকৈ ভালবাসেন না, যে বার বার স্বীয় প্রতিপালকের সাথে কুফরী করে এবং কৃষ্ণরীর উপর স্থায়ী থাকে ও সূদ নেয়া–দেয়াকে হালাল মনে করে, আর সে সূদ ভক্ষণের ন্যায় কার্যাবলী ও পাপের কাজে মগ্ন থাকে। পাপের কাজ থেকে বিরত থাকে না এবং কাউকে তা থেকে নিষেধ করে না। আল্লাহ্ তা'আলা স্বীয় কিতাবের আয়াতসমূহে যে নসীহত করেছেন সেই সব নসীহতের প্রতি কর্ণপাত করে না।

(٢٧٧) لِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ وَ آفَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوَا الزَّكُوةَ لَهُمْ آجُرُهُمْ عِنْكَ رَبِّهِمْ ۚ وَلَا خَوْنَ عَلَيْهِمْ وَ لَا هُمْ يَحْزَنُونَ ٥

২৭৭. যারা ঈমান আনয়ন করে এবং সংকার্য করে, সালাত কায়েম করে এবং যাকাত আদায় করে, তাদের পুরস্কার তাদের প্রতিপালকের নিকট রয়েছে, তাদের কোন ভয় নেই এবং তারা দুঃখিতও হবে না।

আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, অত্র আয়াতের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা আলা সংবাদ দিচ্ছেন যে যারা আল্লাহ্ পাক এবং আল্লাহ্ প্রেরিত রাসূল থেকে সূদ দেয়া–নেয়া হারাম ঘোষণার ন্যায় শরীআতের যাবতীয় আহ্কামের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করে, আল্লাহ্ তা'আলার নির্দেশিত যাবতীয় ফর্য ও নফল নেক কাজসমূহ আঞ্জাম দেয়, ফর্য সালাতসমূহ কায়েম করে এবং সময় মত যাবতীয় ফর্য, সুরাত ও মুস্তাহাব সহকারে আদায় করে, আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে নসীহত আসার পূর্ব পর্যন্ত সূদ দেয়া–নেয়ার পাপকার্যে লিপ্ত থাকার পর তাওবা করে, স্বীয় সম্পদের ফর্য যাকাত আদায় করে, তাদের এ সব ঈমান, সাদৃকা ও আমলের জন্য তাদের প্রতিপালকের কাছে এমন দিনে তাদের প্রতিদান রয়েছে যেদিন তারা এগুলোর ছওয়াবের প্রতি অত্যধিক প্রয়োজনবোধ করবে। সেদিন তাদের ঐ সব পাপ কাজের শান্তির ভয় নেই, যা তারা অন্ধকার যুগে করেছে। তাদের প্রতিপালকের কাছ থেকে নসীহত আসার পূর্বে তারা কৃষ্ণরীর আশ্রয় নিয়েছে এবং সূদ হারাম হওয়ার পূর্বে তারা সূদী সম্পদ ভোগ করেছে। কেননা, তারা তাদের প্রতিপালকের নিকট থেকে নসীহত আসার পর আল্লাহ তা আলার আদেশের প্রতি মনোযোগ দিয়েছে, তাওবা করেছে এবং আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ থেকে ছওয়াব ও শাস্তির শুভ সংবাদ ও ভীতি প্রদর্শনের প্রতি নিঃসন্দেহে বিশ্বাস স্থাপন করেছে। সূদ ভক্ষণের ন্যায় দুনিয়ায় অন্যান্য মন্দকাজ পরিত্যাগের জন্যে তারা দুঃখিত হবে না, যখন তারা আল্লাহ্ তা'আলার নিকট সংরক্ষিত মহা পুরস্কার অবলোকন করবে এবং আল্লাহ্ তা'আলাকে সন্তুষ্ট করার উদ্দেশ্যে এসব পাপ কাজ পরিত্যাগ করার জন্যে আল্লাহ্তা'আলার ঘোষিত মহা পুরস্কার তারা প্রাপ্ত হবেই।

( ٢٧٨ ) يَاكِيُّكَ النِّذِيْنَ امنُوا اتَّقُوا اللهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبُوا إِنْ كُنْتُمُ مُّؤْمِنِيْنَ ٥

২৭৮. হে মু'মিনগণ। তোমরা আল্লাহকে ভয় কর এবং স্দের যা বকেয়া রয়েছে তা ছেড়ে দাও যদি তোমরা মু'মিন হও।

( ٢٧٩ ) فَإِنْ لَيْمُ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبٍ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ، وَإِنْ تُبَنَّمُ فَلَكُمْ رُءُوسُ آمُوالِكُمْ ، وَالْ تُبَنِّمُ فَلَكُمْ رُءُوسُ آمُوالِكُمْ ، لا تَظْلِمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ وَلا تُظْلِمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ وَلا تُطْلِمُونَ وَلا تُطْلِمُ وَلَا تُطْلِمُ وَلَا تُطْلِمُونَ وَلَا تُطْلِمُ وَلا تُطْلِمُ وَلَا تُطْلِمُ وَلَا تُطْلِمُ وَلِي اللَّهِ وَلَا تُطْلِمُ وَاللَّهِ وَالْعَلَمُ وَلَا تُطْلِمُ وَاللَّهُ وَلَا تُطْلِمُ وَلِي اللّهِ وَالْمُ لَا تُطْلِمُ وَلِي اللَّهِ وَالْمُ لَا تُطْلِمُ وَلِي اللَّهِ وَلَا تُطْلِمُ وَلَا تُطْلِمُ وَلَا تُطْلِمُ وَلَا تُطْلِمُ وَلِي اللَّهِ وَلَا تُعْلِمُ لَهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا تُعْلِمُ وَلَا تُطْلِمُ وَلِهُ عَلَيْكُمُ مُ اللَّهُ وَلَا تُعْلِمُ ولِكُ اللَّهُ وَلِمُ لَا تُطْلِمُ وَلِكُ اللَّهُ فَلِمُ لَمُونِ ولَا تُطْلِمُ وَلِمُ لِمُونِ وَلَا تُطْلِمُ وَلِمُ اللَّهِ وَالْمُعُونِ وَلِمُ لَا تُطْلِمُ وَاللَّهُ وَلِمُ لَا تُطْلِمُ وَلِمُ اللَّهِ وَلِمُ لِمُؤْلِمُ وَلِمُ لِمُ لِمُعْلِمُ لِمُ اللَّهِ فَلِمُ لَا تُطْلِمُ لِمِنْ إِلَا لِمُعْلِمُ لِمُ لِمُعْلِمُ لِمُعْلِمُ لِمُعْلِمُ لِمُ اللَّهِ فَالْمُعُلِمُ وَاللَّهِ فَاللَّهُ ولَا تُعْلِمُ لَا تُعْلِمُ لِمُؤْلِمُ لِمُوالِمُ لِمِنْ لِمُؤْلِمُ لِمُونِ إِلَيْكُونُ لِمُنْ إِلَا لَهُ لِمُوالِمُ لِمُوالِمُ لِمِنْ لِمُعْلِمُ لِمُوالِمُ لِمُونِ لِمُوالِمُ لِمُواللَّهُ لِمُواللَّهُ لِلْمُ لِمُونُ لِمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ لِمُوالِمُ لِمُؤْلِمُ لِمُواللّهِ لِمِنْ لِمُعْلِمُ لِمُوالِمُ لِمُوالِمُ لِمُواللّهُ لِمِنْ لِللّهِ لَمُوالِمُ لِمُوالِمُ لِمُولِمُ لِمُعِلِّمُ لِمِنْ لِمُوالِمُ لِمُعِلّمُ لِمُولِمُ لِمُولِمُ لِمِنْ لِلْمُولِمُ لِمِنْ لِمِنْ لِمُعِلْمُ لِمِنْ لِمِنْ لِمُعِلَمُ لِمُولِمُ

২৭৯. যদি তোমরা না ছাড় তবে জেনে রেখ যে, এটা আল্লাহ ও রাস্লের সাথে যুদ্ধ; কিন্তু যদি তোমরা তাওবা কর তবে তোমাদের মূলধন তোমাদেরই। এটাতে তোমরা অত্যাচার করবে না। অথবা অত্যাচারিত হবে না।

আল্লামা আবৃ জাফর মুহাম্মাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, প্রথমোক্ত আয়াতের মাধ্যমে আল্লাহ্
তা'আলা নির্দেশ দিচ্ছেন যে, হে মু'মিনগণ! যারা আল্লাহ্ ও আল্লাহ্র রাসূলের প্রতি পূর্ণ বিশ্বাস স্থাপন
করেছ, তোমরা আল্লাহ্কে ভয় কর। অর্থাৎ আল্লাহ্র নির্দেশকে পালন কর এবং নিষেধ কাজ হতে বিরত
রাখ, এভাবে নিজেদেরকে আল্লাহ্র আযাব হতে রক্ষা করার লক্ষ্যে আল্লাহ্কে ভয় কর। আর যদি তোমরা
তোমাদের ঈমান ও ঈমান অনুযায়ী কার্য সম্পাদন করার ক্ষেত্রে সত্যনিষ্ঠ হও, তাহলে সূদ হারাম
ঘোষিত হবার পূর্বে তোমাদের মূলধনের উপর সূদ হিসাবে যে অধিক সম্পদ তোমরা তোমাদের
খাতকদের কাছে পাওনা রয়েছ, তা তাদেরকে ছেড়ে দাও, তাদের থেকে তা দাবী কর না।

এরপও উল্লেখ করা হয়েছে যে, এ আয়াতটি এমন এক সম্প্রদায় সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে, যারা মুদলমান হয়েছে কিন্তু মুদলমান হবার পূর্বে তারা সূদের কারবারে অনেক অর্থ অর্জন করত। মুদলমান হবার পর আল্লাহ্ তা'আলা এ আয়াত নাফিল হবার পূর্বের সূদের অর্থের পাপ ক্ষমা করে দেন এবং যা বকেয়া রয়েছে তা হারাম ঘোষণা করেন।

উপরোক্ত অভিমত যে সব ব্যাখ্যাকারী সমর্থন করেন, তাঁরা তাঁদের দলীল হিসাবে নিম্নবর্ণিত কয়েকটি হাদীস উল্লেখ করেন।

وَا اَيُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقَيَ مِـنَ اللّهِ وَذَرُوا مَا بَقَيَ مِـنَ اللّهِ وَذَرُوا مَا بَقَيَ اللّهِ وَذَرُوا مَا بَقَيَ اللّهِ وَذَرُوا مَا بَقَيْ اللّهِ وَا يُكْتُتُمْ مَوْمَدِينَ فَانَ لَّمُ تَفْعَلُوا ...... لا تُظْلَمُونَ وَ وَا الرّبُوا انْ كُنْتُمْ مَوْمَدِينَ فَانَ لَّمُ تَفْعَلُوا ...... لا تُظْلَمُونَ وَ وَا الرّبُوا انْ كُنْتُمْ مَوْمَدِينَ فَانَ لَّمُ تَفْعَلُوا ...... لا تُظْلَمُونَ وَ الرّبُوا انْ كُنْتُمْ مَوْمَدِينَ فَانَ لَّمُ تَفْعَلُوا ..... لا تُظْلَمُونَ وَ اللّهِ وَاللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمُواللّهِ وَاللّهِ وَمُواللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَمِنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَذَلُوا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَال

وَا اللَّهُ مَنْ الرَّبُوا اِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنْيُنَ الْمَنُو اللَّهُ وَذَرُوا مَابَقِيَ مِنَ الرِّبُوا اِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ وَذَرُوا مَابَقِيَ مِنَ الرِّبُوا اِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ وَذَرُوا مَابُقِي مِنَ الرِّبُوا اِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَذَرُوا مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَذَرُوا مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَذَرُوا مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَذَرُوا مَا اللَّهُ مَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَالِمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللْمُعَلِّمُ اللَّهُ مَا الللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللْمُعَلِّمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ مِنْ الللْمُعَالِمُ الللللِمُ الللْمُ اللَّهُ مَا الللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللْمُعَالِمُ اللَّهُ م

كَا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الل

আমর তাদের পাওনা দাবী করে। কিন্তু বনী আল—মুগীরার কাছে এরূপ সূদী বিপুল অর্থ পাওনাদার। বন্
আমর তাদের পাওনা দাবী করে। কিন্তু বনী আল—মুগীরা ইসলামী যুগে জাহিলিয়া যুগের সূদী অর্থ আদায়ে
অস্বীকৃতি জানায় এবং গভর্নর ইতাব ইব্ন উসায়দ (রা.) –এর কাছে বিষয়টি উথাপন করা হয়। ইতাব
(রা.) রাসূলুল্লাহ্ (সা.)–এর দরবারে উপদেশ প্রার্থনা করে পত্র লিখেন। তখন আলোচ্য আয়াত নাযিল হয়।

রা.) নাইলুল্লাহ্ (সা.)–এর দরবারে উপদেশ প্রার্থনা করে পত্র লিখেন। তখন আলোচ্য আয়াত নাযিল হয়।

রা নাইলুল্লাহ্ (সা.) নাইলুল্লাহ্ (সা.) এ আয়াত সহকারে ইতাব (রা.)–এর পত্রোত্তর
দেন। তিনি আরো ইরশাদ করেন, "যদি তারা রায়ী হয়ে যায় তাহলে ভাল কথা, নচেৎ তাদেরকে যুদ্ধের
কথা জনিয়ে দাও।"

ইকরামা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াত اِتُّقُوْا اللَّهُ وَذُوا مَا يَعْىَ مِنَ الرِّبُوا –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, যারা বনী আল–মুগীরা থেকে সূদ আদায় করত। তারা ছিল বন্ আমর ইব্ন উমায়রের মাসুদ, আবদে ইয়ালীল, হাবীব, রাবীআহ ও অন্যান্য। তবে তাদের মধ্যে আবাদ ইয়ালীল, হাবীব, রাবীআহ, হিলাল ও মাসউদ মুসলমান হয়ে যান।

৬২৬০. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াত التَّقُوْا اللَّهَ فَذَرُهَا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبِوَا ان كُنْتُمُ وَهُمَا هُوَ اللَّهَ فَذَرُهَا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبُوا ان كُنْتُمُ وَهُمَا وَهُمَا اللَّهُ وَذَرُهُا مَا بَعْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْتُهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى اللْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِمُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِمُ عَلَى الْمُعَلِمُ عَلَى اللْمُعَلِمُ عَلَى الْمُعَلِمُ عَلَى الْمُعَلِمُ عَل

তিনি আরো বলেন, - فَاذَنُوا بِحَرْبِ مِنَ اللّٰهِ وَرَسُولُهِ – এর পঠনরীতিতে মতভেদ পরিলক্ষিত হয়। মদীনাবাসী সাধারণ কারীগণ فَاذَنُوا سُرَة অবস্থিত الف বা হস্ত করে পড়ে থাকেন এবং الف নাও এবং অবর দিয়ে পাঠ করেন। তখন এ শন্টির অর্থ হবে كَوْنَا عَلَى عَلَم وَاذَن শন্দে অবস্থিত عَنْ الله وَ তোমরা জেনে নাও এবং অবগত হও। কৃফাবাসী সাধারণ কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ فَاذَنُوا سُرَة অবস্থিত الف শন্দে অবস্থিত الف শন্দ অবস্থিত الف শন্দ অবস্থিত بَاللهُ করে পড়েন এবং الله ববর দিয়ে পাঠ করেন। তখন এ শন্দির অর্থ হবে তোমাদের ব্যতীত অন্যদেরকে জানিয়ে দাও এবং সংবাদ দাও যে, তোমরা তাদের সাথে যুদ্ধে লিপ্ত রয়েছে।

আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী আরো বলেন, "এদুটো পঠনরীতির মধ্যে যাঁরা الف – কে ত্রুক বা হ্রস্থ করে এবং الف – কে যবর দিয়ে পড়েন, তাঁদের পঠন পদ্ধতি অধিকতর শৃদ্ধ। তথন এ শব্দটির অর্থ হবে, তোমরা এটা জেনে নাও, এটাকে সুদৃঢ়ভাবে জেনে নাও এবং আল্লাহ্ তা আলার তরফ থেকে তোমাদেরকে এ সম্পর্কে অনুমতি দেয়া হয়েছে। উল্লিখিত অভিমতটিকে শৃদ্ধতর বলে আমাদের গ্রহণ করার কারণ হচ্ছে, আল্লাহ্ তা আলা স্বীয় নবী সো.) – কে আদেশ করেছেন যেন তিনি ঐ ব্যক্তি থেকে বিরত থাকেন, যে আল্লাহ্ তা আলার সাথে অন্যকে অংশীদার করছে অথচ সে এরূপ কাজে সুদৃঢ় নয়।

আবার তাঁকে আদেশ করেছেন যেন তিনি ইসলাম গ্রহণ করার পর যে তা পরিত্যাগ করেছে তার সাথে যে কোন অবস্থায় যুদ্ধ করেন যতক্ষণ পর্যন্ত সে ইসলামে প্রত্যাবর্তন না করে। মুশরিকরা নবী (সা.)—কে অবহিত করেছে যে, তারা তাঁর সাথে যুদ্ধে লিপ্ত রয়েছে কিংবা তারা তাঁকে অবহিত করেনি। সুতরাং যুদ্ধের অনুমতিপ্রাপ্ত ব্যক্তি দুটো অবস্থার যে কোন একটির সাথে জাড়িত। সে হয়তো হবে মুশরিক, শিরক ইখতিয়ার করছে কিন্তু শিরকের উপর সুদৃঢ় নয়, কিংবা সে ছিল মুসলমান, এরপর সে ধর্মচূতে হয়ে যায় এবং যুদ্ধ করার অনুমতিপ্রাপ্ত হয়। এ দুটো অবস্থার যে কোনটিই হোক না কেন, এটা সত্য যে, নবী (সা.) —এর প্রতি যুদ্ধকে চাপিয়ে দেয়া হয়েছে। এটা নয় যে, তিনি তার ইচ্ছা করেন তাই তাঁকে এটার অনুমতি দেয়া হয়েছে। যদি তাকে যুদ্ধের নির্দেশ দেয়া হতো, তাহলে সূদকে হালাল মনে করে কক্ষণকারীর উপর তিনি তা অবশ্যই প্রয়োগ করতেন, অথচ মুসলমানদেরকে যুদ্ধের অনুমতি দেয়া হয়িনি; কিংবা এযুদ্ধ করা তাদের উপর বাধ্যতামূলক করা হয়নি। উপরোক্ত দুটো অবস্থার কোনটিতে এরূপ আদেশ দেয়া হয়নি। সুতরাং জানা গেল, রাসূলুল্লাহ্কে যুদ্ধের অনুমতি দেয়া হয়েছিল, কিন্তু তিনি যুদ্ধের ছকুমদাতা ছিলেন না।

আমাদের উপরোক্ত তাফসীরকে অধিকাংশ ব্যাখ্যাকার সমর্থন করেছেন এবং তাঁদের দলীল হিসাবে নিম্নবর্ণিত হাদীসসমূহ বর্ণনা করেছেনঃ

يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُوا اتَّقَوْا اللَّهَ وَذَوْلِ اللَّهِ وَكِلَهُ عَلَيْهُ اللَّهِ وَاللَّهَ وَكُلُهُ عَلَيْهُ اللَّهِ وَاللَّهُ وَرَسُولُهِ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَاللْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُولِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُ وَاللَّهُ وَاللَّا الللْمُولِقُوا لَمُلِمُ وَاللَّهُ وَلَا اللللْمُولِقُولُوا الللللْمُولِ اللللْمُولِقُولُوا اللللْمُولِمُ اللللْمُولِ اللللْم

৬২৬২. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, কিয়ামতের দিন সূদখোরকে অস্ত্র ধারণ করার জন্য নির্দেশ দেয়া হবে।

৬২৬৩. অপর এক সনদেও ইব্ন আত্মাস (রা.) থেকে অনুরূপ হাদীস বর্ণিত হয়েছে।

وَذَنُ مَا بَقِيَ مِنَ الرَّبُوا انْ كُنْتُمُ مُّوْمُنِيْنَ اللهِ وَسَوْلِهِ اللهِ وَسَوْلِهِ وَاللهِ وَسَوْلِهِ وَاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهُ وَرَسُولِهِ وَاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهِ وَالللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ و

৬২৬৫. অপর সূত্রেও কাতাদা (র.) থেকে অনুরূপ হাদীস বর্ণিত হয়েছে।

ে ৬২৬৬. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ - فَانَ لَمُ تَفْعَلُوْا فَاذَنُوْا بِحَرْبِمِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ -এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, অত্র আয়াতের সারমর্ম হচ্ছে, সুতরাং তাদেরকে আল্লাহ্ ও তাঁর রাস্লের পক্ষ থেকে যুদ্ধের সঠিক সংবাদ জানিয়ে দাও।

७२७१. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত তিনি وَمُنَ اللَّهُ وَرَسُولِهِ – এর ব্যাখ্যায় وَهُمَّا بِحَرْبِ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ – अर्थ । فَاسْتَيْقَنُوا بِحَرْبِ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ – वत वाच्याय उ ताम्लत आरथ युक्त )। আল্লামা ইবন জারীর তাবারী (রা.) বলেন, উপরোক্ত হাদীসসমূহ প্রমাণ করে যে, অত্র আয়াতাংশ - فَانَنُوا بِحَرْبِ مِنَ اللهِ وَرَسُولُهِ – এর ভাবার্থ হচ্ছে, তাদের জন্য আল্লাহ্ তা পালার পক্ষ থেকে যুদ্ধের হুমকি রয়েছে। এতে তাদেরকে আদেশ দেয়া হয়নি যে, তারা অন্যদেরকে এ সংবাদ দিবে।

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী – وَإِنْ تُبْتُمُ هَلَكُمْ رُءُوسُ اَمْوَالِكُمْ لاَتَظْلِمُونَ وَلاَ تُظْلَمُونَ – এর ব্যাখ্যাঃ

আর যদি তোমরা তাওবা কর তবে তোমাদের মূলধন তোমাদেরই এ তোমরা কারো প্রতি অত্যাচার কর না আর কারো দ্বারা অত্যাচারিত হওনা। )—এর মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা দেন যে, যদি তোমরা তাওবা কর, সৃদ খাওয়া ছেড়ে দাও এবং আল্লাহ্ তা'আলার দিকে প্রত্যাবর্তন কর, তাহলে তোমরা মানুষের কাছে যা পাওনা আছ, তার মূলধন তোমাদের জন্য বৈধ। তবে যা তোমরা সৃদ ধার্মের মাধ্যমে মূলধনের সাথে সূদী সম্পদ যোগ করেছ, তা তোমাদের জন্য অবৈধ। উল্লিখিত তাফসীর যে সব ব্যাখ্যাকারী সমর্থন করেছেন, তাঁদের দলীল হিসাবে তাঁরা নিম্নবর্ণিত হাদীসসমূহ উপস্থাপন করেন ও বলেন ঃ

৬২৬৮. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত মূলধনের স্বরূপ বর্ণনার্থে বলা হয়, যে সম্পদ তারা অন্যের কাছে পাওনা আছে, তা তাদের মূলধন হিসাবে গণ্য করা হয়েছে এবং এ আয়াত অবতীর্ণ করে তা গ্রহণ করা তাদের জন্যে বৈধ করা হয়েছে। তবে যা অতিরিক্ত কিংবা বাহ্যত মুনাফা হিসাবে তাদের কাছে গণ্য ঐ সম্পদ তাদের নয় এবং তা থেকে কিছুই গ্রহণ করা তাদের জন্যে বৈধ নয়।

৬২৬৯. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াত وَانْ تُبْتُمُ فَلَكُمْ رُوْسُ اَمْوَالِكُمْ ఆর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, অত্র আয়াতাংশের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা তাদের প্রাপ্য সূদী অর্থকে রহিত করে দিয়েছেন এবং শুধুমাত্র মূলধন গ্রহণ করাকে বৈধ করেছেন।

৬২৭০. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এই আয়াতের মাধ্যমে প্রদন্ত ঋণের মূলধনকে গ্রহণ করা তাদের জন্যে বৈধ করা হয়েছে। কিন্তু এর অতিরিক্ত কোন কিছু নেয়ার অনুমতি দেয়া হয়নি।

৬২৭১. আস—সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, তোমরা যে মূলধন দিয়েছিলে তা পুনরায় গ্রহণ করা বৈধ করা হয়েছে এবং সূদকে রহিত করা হয়েছে।

৬২ ৭২. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমাদের কাছে বর্ণনা করা হয়েছে যে, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) মকা বিজয়ের দিন প্রদত্ত নিজ খুতবায় বলেছেন, "সাবধান! অন্ধকার যুগের সম্পূর্ণ সূদকে আজ রহিত করা হলো। সর্ব প্রথম যে সূদ আমি রহিত বলে ঘোষণা করছি তা হচ্ছে আরাস ইব্ন আবদুল মুত্তালিব (রা.)—এর সূদ।

৬২ ৭৩. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) প্রদত্ত খুতবায় বলেছেন, সমস্ত সূদ রহিত করা হলো এবং সর্ব প্রথম আত্মাস (রা.)—এর সূদ রহিত বলে ঘোষণা করা হলো।

পরবর্তী আয়াতাংশ كَتَطْلَمُنْنَ كَاتُطْلَمُنْنَ وَلَا يَطْلَمُنْنَ وَلَا يَطْلَمُنْنَ كَالْطُلُمُنْ খাতকদের কাছে যে সম্পদ ঋণ হিসাবে দিয়েছিলে তা ফেরত গ্রহণের বেলায় তাদের প্রতি জুলুম করবে না, তার থেকে অতিরিক্ত নেবে না যে অতিরিক্ত তোমরা সময় বর্ধিত করার জন্যে তাদের উপর ধার্য করেছিল। স্তরাং তোমরা তাদের উপর জুলুম না করে শুধুমাত্র মূলধন গ্রহণ করবে এবং অতিরিক্ত যা সূদ হিসাবে গণ্য তাদের থেকে গ্রহণ করবে না। আর খাতকরাও তোমাদেরকে বর্ধিত পরিমাণ ধার্য করার পূর্বে যে মূলধন ছিল তা ফেরত দেবার সময় কম দিয়ে তোমাদের প্রতি জুলুম করবে না। তবে তারা মূলধনের অতিরিক্ত না দেয়াতে তোমাদের উপর জুলুম করা হবে না। কেননা, এ অতিরিক্ত সম্পদ তোমাদের জন্য নেয়া বৈধ নয়। আর এর মধ্যে তোমাদের কোন অধিকার নেই। কাজেই তারা তোমাদের অধিকার খর্ব করছে না ও জুলুম করছে না।

আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, আমাদের উপরোক্ত তাফসীর অনুযায়ী আবদুল্লাহ্ ইব্ন আর্বাস (রা.)—ও বলতেন। আর আমাদের এ ব্যাখ্যা পরবর্তী ব্যাখ্যাকারীরাও সমর্থন করেছেন। ব্যাখ্যাকারীরা তাঁদের সমর্থনের দলীল হিসাবে নিম্নবর্ণিত হাদীসসমূহ উপস্থাপন করেন ঃ

৬২ ৭৪. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ وَاَنْ تَبْتُمْ فَلَكُمْ رُفُسُ -এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, অত্র আয়াতাংশে উল্লেখিত لَا تَظْلَمُونَ وَلا اللهِ وَالْمُعْلِمُ وَلا إِلَيْكُمْ لا تَظْلَمُونَ وَلا يَعْلَمُ وَلَا يَعْلَمُ وَلِي اللّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِي اللّهُ وَلا يَعْلَمُ وَلَا يَعْلَمُ وَلَيْكُمْ لا يَظْلَمُونَ وَلا يَعْلَمُ وَلا يَعْلَمُ وَلا يَعْلَمُ وَلَا يَعْلَمُ وَلَيْكُمْ لا يَعْلَمُ وَلَا يَعْلَمُ وَلَيْكُمْ لِكُمْ وَلِي لا يَعْلَمُ وَلَا يَعْلَمُ وَلَا يَعْلَمُ وَلَا يَعْلَمُ وَلَا يَعْلَمُ وَلَا يَعْلَمُ وَلِي اللّهُ وَلا يَعْلَمُ وَلَيْكُمْ وَلَا يَعْلَمُ وَلِي عُلَمُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِهُ وَلِي اللّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِي اللّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلِ

৬২ ৭৫. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, অত্র আয়াতের সারমর্ম হচ্ছে, তোমাদেরকে তোমাদের সম্পদ কম দেয়া হবে না এবং তোমারাও অসঙ্গতভাবে বাতিল পন্থায় তাদের থেকে অতিরিক্ত সম্পদ আদায় করবে না।

( ٢٨٠) وَإِنْ كَانَ ذُوْعُسُرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ﴿ وَ أَنْ تَصَلَّقُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنُتُمُ

২৮০. যদি খাতক অভাবগ্রস্ত হয় তবে সঙ্গলতা পর্যন্ত তাকে অবকাশ দেয়া বিধেয় আর যদি তোমরা ছেড়ে দাও তাবে তা তোমাদের জন্য কল্যাণকর, যদি তোমরা তা জানতে।

আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (রা.) বলেন, অত্র আয়াতাংশ وَانْ كَانَ نُوْ عُسْرَةً فَنَظَرَةً اللَّى مَيْسَرَةً —এর মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা নির্দেশ দেন, যে সব খাতক থেকে তোমরা তোমার্দের সম্পদ ফেরত নেবে যদি তারা অভাবগ্রস্ত হয় ও বর্ধিত সময়ের জন্য সূদ ধার্য করার পূর্বে দেয়া মূলধন আদায় করতে অপারগ হয়।, তাহলে তাদেরকে তাদের সচ্ছলতা পর্যন্ত আদায়ের সময় প্রদান কর।

তিনি আরো বলেন, অত্র আয়াতে উল্লিখিত نُوْعَسُرُ শব্দটি نُوعَسُرُ ২৩য়ার কারণে واسم المعنوب শব্দটি نُوعَسُرُ ২৩য়ার কারণে واسم المعنوب বরা হয়েছে। আর এ তথ্যের প্রতি আমি পূর্বেও ইংগিত করেছি। خبر নে خبر নিয়ে থাকে। তবে এখানে যদি کان -কে خبر করা হয়েছে যে, আরবরা خبر বরা হয়, তাহলে خبر করা বরার কোন প্রয়োজন হয় না এবং کان تام ১৮ বরার কোন প্রয়োজন হয় না এবং خبر বরাতা শুদ্ধ বলে পরিগণিত। তখন আয়াতের ব্যাখ্যা হবে নিম্রূপঃ যদি তোমাদের খাতকদের মধ্যে কাউকে অভাবগ্রন্থ পাওয়া যায়, তাহলে সচ্ছলতা পর্যন্ত অবকাশ দেয়া বাঞ্জনীয়।

৬২৭৬. উবায় ইব্ন কা'ব (রা.)-এর পঠন পদ্ধতিতে উল্লেখ করা হয়েছে-وَانْ كَانَ الْغَرِيْمُ ذَا عَشْرَة অর্থাৎ আর্থাৎ বাদ খাতক অভাবগ্রস্ত হয়, তাহলে তাকে সচ্ছলতা পর্যন্ত অবকাশ দেয়া বাস্ক্রনীয়। এই কিরাআত অনুযায়ী অর্থের দিক দিয়ে যদিও বাক্য শুদ্ধ, তবুও এ কিরাআতকে বিশুদ্ধ বলে ধরে নেয়া যায় না, কেননা তা মাসহাফে উছমানীর পরিপন্থী।

षाল্লাহ্ পাকের বাণী مَيْسُرَةً إِلَى مَيْسَرَة -এর ব্যাখ্যাঃ

তোমরা ঐরপ খাতককে তার সচ্ছলতা পর্যন্ত অবকাশ প্রদান করবে। যেমন আল্লাহ্ তা আলাইরশাদ করেন করেন। করেন আলাহ্র তা আলাহ্র শাদ করেন তা আগং তোমাদের মধ্যে অর্থাং তোমাদের মধ্যে যদি কেউ পীড়িত হয় কিংবা মাথায় ক্লেশ থাকে, তবে সিয়াম কিংবা সাদ্কা অথবা কুরবানী দারা এর ফিদ্য়া দেবে। (২ ঃ ১৯৬) এ ধরনের অন্যান্য জায়গায় আলাহ্না করেছি; পুনরুক্তির প্রয়োজন নেই।

পত্র পায়াতে উল্লিখিত مَيْسَرَةً শব্দটি مَفْعَكَ -এর পরিমাপে এসেছে এবং তা بَيْسَرَةً শব্দ থেকে নির্গত হয়েছে। আয়াতাংশের বির্গত হয়েছে। আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে, যদি তোমাদের খাতকদের মধ্যে কেউ অভাবগ্রস্ত হয়, তোমাদের পাওনা সময় মত পরিশোধে অক্ষম হয়ে পড়ে, তবে তার সচ্ছলতা ফিরে আসা পর্যন্ত তাকে অবকাশ দেয়া তোমাদের জন্যে বাঙ্গনীয়।

७२ पके. ইবরাহীম (র.) থেকে বর্ণিত । তিনি مَيْسَرَة فَنَظِرَةً اللّٰي مَيْسَرَة مَيْسَرَة فَنَظِرَةً اللّٰي مَيْسَرَة مَعْسَرَة فَنَظِرَةً اللّٰهِ مَيْسَرَة مَعْسَرَة فَنَظِرَةً اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ ا

৬২৮০. রবী ইব্ন খায়সাম (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি কোন এক ব্যক্তির নিকট কিছু অর্থ পাওনা ছিলেন। তাই তিনি খাতকের বাড়ী এসে দরজায় দন্ডায়মান হয়ে বলতেন, "হে অমুক ! যদি তোমার দামর্থ থাকে, তাহলে ঋণ পরিশোধ কর। আর যদি তুমি অভাবগ্রস্ত হয়ে থাক, তাহলে সচ্ছলতা পর্যন্ত তোমার জন্যে অবকাশ দেয়া হলো।

৬২৮১. মুহামাদ ইব্ন সীরীন (র.) থেকে জন্য এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন,একদিন এক ব্যক্তি মক্কার গতর্নর শুরাহবিল (রা.)—এর কাছে এসে কথা বলেন এবং বলতে থাকেন যে, সে জতাবগ্রস্ত, সে জতাবগ্রস্ত। মুহামাদ ইব্ন সীরীন আরো বলেন, আমি ধারণা করতে পেরেছিলাম যে, তিনি একজন জবরুদ্ধ লোক সম্পর্কে কথা বলছিলেন। তখন শুরাহবিল (রা.) বলেন, আনসারদের অত্র এলাকার লোকদের মধ্যে সুদের প্রচলন ছিল। তার পরিপ্রেক্ষিতে আল্লাহ্ তা'আলা অবতীর্ণ করেন লোকদের মধ্যে সুদের প্রচলন ছিল। তার পরিপ্রেক্ষিতে আল্লাহ্ তা'আলা অবতীর্ণ করেন । তুঁত এই ইবিল পিকান্তরে আল্লাহ্ পাক ইরশাদ করেন, তুলি টিট্র টার্টিটিন তিনি আরো বলৈন, আল্লাহ্ তা'আলা আমাদেরকে এমন একটা কাজ করার নির্দেশ দেন না যার জন্যে পুনরায় তিনি আমাদেরকে আযাব দিবেন। কাজেই তোমরা আমানতের হকদারের কাছে আমানত প্রত্যর্পণ কর।

কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَانْ لَمْ تَفْعَلُوا فَاذَنُو بِحَرْبٍ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهِ —এর তাফসীর সম্পর্কে বলেন, "আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে সচ্ছলতা পর্যন্ত মূলর্থন আদায়ে অবকাশ প্রদান কর।"

৬২৮৩. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি مَيْسَرَةً الَّي مَيْسَرَةً وَالْ مَيْسَرَةً وَالْ مَيْسَرَةً وَالْ مَيْسَرَةً وَ এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, অত্র আয়াতাংশের মাধ্যমে সূদ সম্পর্কে নির্দেশ দেয়া হয়েছে যে, যদি খাতক অভাবগ্রস্ত হয়, তাহলে সচ্ছলতা পর্যন্ত অবকাশ দেয়া বাঙ্গ্নীয়। তবে অবকাশ আমানত আদায়ের ক্ষেত্রে প্রযোজ্য নয়। কেননা, আমানত তাৎক্ষণিকভাবে হকদারকে আদায় করতেই হবে।

७२৮৫. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি مَيْسَرة فَنَظرَةً لِلَى مَيْسَرة وَفَنَظرَةً لِلَى مَيْسَرة وَقَالِهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

৬২৮৬. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি - وَإِنْ كَانَ ذُوْ مُسْرَةً فَنَظِرَةً اللّٰي مَيْسَرَةً - এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, অত্র আয়াতাংশ সূদ সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে। অন্ধকার যুগের লোকেরা সূদী কারবার করত। এরপর যারা মুসলমান হলেন, তাদেরকে শুধুমাত্র মূলধন গ্রহণ করতে নির্দেশ দেয়া হলো।

৬২৮৭. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি مَشْرَةٌ الْيُ مَشْرَةٌ وَالْيُ مَشْرَةٌ وَالْمُ এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত ميسرة শঙ্গের অর্থ হচ্ছে, المطلوبُ অর্থাৎ অভাবগ্রস্ত খাতককে প্রয়োজনীয় সময় পর্যন্ত অবকাশ দেয়া বাঞ্ছনীয়।

৬২৮৮. আবৃ জা'ফর (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি مَيْسَرَة لَالَى مَيْسَرَة وَانْ كَانَ ذُوْ عَسْرَة فَنَظِرَةٌ الْمَ مَيْسَرَة وَ তিনি وَانْ كَانَ ذُوْ عَسْرَة فَنَظرَةٌ الْمَى الْمَعْتِهِ الْمَعْتِهِ الْمَعْتِهِ الْمَعْتِهِ الْمَعْتِهِ الْمَعْتِهِ الْمُعْتِهِ الْمُعْتَى اللّهِ اللّهُ اللّ

৬২৮৯. মুহামাদ ইব্ন আলী (র.) থেকেও অনুরূপ বর্ণনা বর্ণিত হয়েছে।

৬২৮৯/১ ইব্রাহীম (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি الَيْ مَيْسَرَةً الَيْ مَيْسَرَةً اللَّهُ مَيْسَرَةً وَفَنَظِرَةً اللَّم তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এ আয়াতাংশ সূদ সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে।

৬২৯০. ইব্রাহীম (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি কোন অভাবগ্রস্ত ব্যক্তির বিবাহের ব্যাপারে ميسرة পর্যন্ত দারা ব্যাখ্যা করেছেন। অর্থাৎ ميسرة পর্যন্ত করার অবকাশ দেয়া হয়েছে। আর ميسرة অর্থ মৃত্যু কিংবা বিবাহ বিচ্ছেদ।

৬২৯১–৬২৯২. ইবরাহীম (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَنَظِرَةٌ لَلَى مَيْسَرَةٍ – এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, অত্র আয়াত সূদ সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে।

৬২৯৩. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَ غَنْظِرَةٌ الْمُ مَيْسَرَةً –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, অত্র আয়াতাংশের মর্ম হচ্ছে, অভাবগ্রস্ত খাতককে সময় বর্ধিত করা হবে। কিন্তু তাকে অতিরিক্ত অর্থ দিতে হবে না। অথচ তখনকার নিয়ম ছিল যখন কারো ঋণ আদায়ের সময় হতো কিন্তু সে তা আদায় করতে অক্ষম হতো তখন তার জন্যে সময় বর্ধিত করা হতো এবং এজন্য তাকে অতিরিক্ত অর্থ দিতে হতো।

৬২৯৪. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি مَا مُنْ عُسُرَة فَنَظرَةً اللهِ مَيْسَرَة وَالْنَ كَانَ ذُوْ عُسُرَة فَنَظرَةً اللهِ مَيْسَرَة عَلَى اللهِ وَاللهِ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَ

আবার অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেন, সময় বর্ধিত করা ও অতিরিক্ত অর্থ না দেয়ার বিধানটি সর্ব ক্ষেত্রেই প্রযোজ্য। অর্থাৎ যে কোন উপায়ে হোক, যদি কেউ কারোর কাছে কোন অর্থ পাওনা থাকে, বৈধ পন্থায় হোক কিংবা অবৈধ পন্থায় হোক, সময় মত পরিশোধ না করতে পারলে সময় দিতে হবে। কিন্তু সেজন্য কোন প্রকার অতিরিক্ত অর্থ দেয়ার নিয়ম নেই।

# যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬২৯৫. দাহহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি তিনি তিনি ত্র্রুলিটি ক্রিণের ব্যাপারে ক্রেনি একজন মুসলিম তার জন্য অভাবগ্রস্ত মুসলিম তার জন্য জভাবগ্রস্ত মুসলিম তার জন্য জভাবগ্রস্ত মুসলিম তাই য়ের উপর ঋণ আদায়ের জন্যে চাপ প্রয়োগ করতে পারেন না এবং তাকে ঋণ সময় মত আদায় না করায় বন্দী করতে পারেন না। এমনকি তার সচ্ছলতা ফিরে না আসা পর্যন্ত ঋণ দাবী করতে পারেন না। আলোচ্য আয়াতাংশে হালাল মূলধন আদায়ের ক্ষেত্রে অবকাশ দেয়ার কথা বলায় সর্বপ্রকার ঋণও এ বিধানের আওতাভুক্ত হয়ে পড়েছে।

৬২৯৬. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি مَسْرَة فَنَظِرَ ةُ الَى مَيْسَرَة وَنَظرَ وَالَّى مَيْسَرَة وَالَّى اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اله

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতাংশ وَانْكَانَ ذُوْعُسْرَةَ فَنَظَرَةً اللَّي مَيْسَرَةً اللَّي مَيْسَرَةً اللَّهِ مَيْسَرَةً اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

হয়েছিলেন। জাহিলিয়াতের যুগে তারা ছিলেন ঋণদাতা ও ঋণ গ্রহীতা। মোটা অংকের সৃদ সহকারে ছিল ত্তাদের এই কারবার। যখন তারা ইসলাম গ্রহণ করেন, তখন ঋণের টাকা পুরাপুরি আদায় হয়নি। তাদের ন্মসলমান হবার পর তাঁদের বকেয়া সূদকে আল্লাহ্ তা'আলা রহিত ঘোষণা করেন এবং শুধু মূলধন আদায় করার অনুমতি দেন যদি গ্রহীতা ঋণ আদায় করতে সামর্থ রাখে। তাদের মধ্যে যারা সময় মত ঋণ আদায় করার উপযোগী সম্পদের মালিক নন অন্য কথায় অভাবগ্রস্ত হন, তাদেরকে তাদের সচ্ছলতা ফিরে আসা **পর্যন্ত অবকাশ দেয়ার বিধান প্রবর্তিত হয়। এ**রূপ নির্দেশ ছিল ঐ ব্যক্তির ক্ষেত্রে যিনি মুসলমান হয়েছিলেন এবং তার ছিল সূদী খাতক। কেননা, ইসলাম খাতকের ঐ ঋণকে রহিত করে দেয় যা সূদ প্রবর্তনের দরুন তার উপর চাপিয়ে দেয়া হয়েছিল। তাই শুধু মূলধন আদায় করারই তার ক্ষেত্রে হকুম দেয়া হয়েছিল যা সে ঋণদাতা থেকে গ্রহণ করেছিল কিংবা নতুন সূদ আরোপ করার পূর্বে খাতকের পক্ষে আদায় করার বিধান ছিল। তবে শর্ত হলো তাকে সচ্ছল হতে হবে। যদি সে অসচ্ছল হয়। তাহলে সচ্ছলতা ফিরে আসা পর্যন্ত তাকে অবকাশ দিতে হবে তাও আবার শুধুমাত্র মূলধন আদায়ের ক্ষেত্রে প্রযোজ্য। আর মূলধনের অতিরিক্ত সূদী অর্থ বাতিল বলে গণ্য হবে। তবে যদিও আয়াতটি ঐসব লোক সম্বন্ধে অবতীর্ণ হয়েছিল, যাদের কথা আমি বর্ণনা করলাম এবং তাদের অসচ্ছল ঋণ গ্রহীতাকে সম্লতা ফিরে আসা পর্যন্ত মূলধন আদায়ের ব্যাপারে অবকাশ দেয়ার বিধান স্থির করা হলো কিন্তু সূদ প্রথা বাতিল হবার পর প্রতিটি ঋণ জাতীয় লেনদেনের ব্যাপারেও সচ্ছলতার বিধানটি প্রবর্তন করা হলো। অন্য কথায়, যে অন্য ব্যক্তির কাছে ঋণী ও ঋণ আদায়ের নির্ধারিত সময় সমাগত কিন্তু তার অসচ্ছলতার জন্যে আদায় করতে অপারগ, তখন তাকে সচ্ছলতা ফিরে আসা পর্যন্ত অবকাশ দেয়ার বিধান রয়েছে। কেননা, প্রতিটি ঋণদাতার ঋণ খাতকের সম্পদে বিরাজমান এবং তা থেকে ঋণদাতার ঋণ আদায় করা খাতকের দায়িত্বে অর্পিত। কিন্তু ঋণ তার প্রাণের বিনিময় নয়। সূতরাং যখন তার সম্পদ থাকবে না, তখন তার প্রাণকে বন্দী করে বা বিক্রি করে ঋণ আদায়ের কোন পন্থাই সঠিকভাবে বিবেচিত নয়। এটা এজন্য যে, ঋণদাতার ঋণ তিনটি সম্ভাব্য षरञ्चाর যেকোন একটিতে অবশ্যই বিরাজমান থাকতে হবে। প্রথমত হয়ত এটা খাতকের প্রাণের বিনিময়ে হবে, দ্বিতীয়ত হয়ত তা আদায় করা তার দায়িত্বে ন্যস্ত থাকবে। পরিণামে সে তার অন্য সম্পদ থেকে তা আদায় করবে। তৃতীয়ত হয়ত ঋণটি সঠিকভাবে তার সম্পদেই বিদ্যমান থাকবে। যদি ঋণটি সঠিক ভাবে তার সম্পদের মধ্যে বিরাজমান মনে করা হয়, তাহলে যখন তার সম্পদ বিলোপ হয়ে যায়, তখন ঋণদাতার ঋণও এর সাথে বিলুপ্ত হয়ে যাবে। এরূপ অভিমত কেউ পেশ করেননি। অন্য একটি সম্ভাবনা হচ্ছে ঋণ গ্রহীতার প্রাণের বিনিময়ের সাথে সম্পুক্ত। যদি তা–ই হয়, তাহলে যখন সে মারা যায়, তখন ঋণ গ্রহীতার ঋণ অবশ্যই বাতিল বলে ঘোষিত হতে হবে, যদিও ঋণগ্রহীতা সেই ঋণের পরিমাণ কিংবা তার থেকে অধিক সম্পদ ছেড়ে যায়। এরূপ অভিমত, কেউ পেশ করেননি। একথা সম্পষ্ট যে, যখন এ দুটো সম্ভাবনাই কারো অভিমত নয়, যখন তৃতীয় সম্ভাবনাই কার্যকর তথা ঋণগ্রহীতা ঋণ আদায়ের দায়িত্ব বহন করে। তাই সে তার সম্পদ থেকে ঋণ অবশ্যই আদায় করবে। যখন তার হাতে সম্পদ থাকবে না, তখন তার দায়িত্বে ঋণ আদায়ের বিষয়টি চাপিয়ে দেবার কোন পন্থা থাকে না। কেননা, যে সম্পদ দারা সে ঋণ আদায় করবে তা তার এখন হাতে নেই। কাজেই এখন তাকে বন্দী করে ঋণ আদায়ের চেষ্টাও তখন ফলপ্রসূ চেষ্টা নয়। কেননা, সে ইচ্ছাকৃত ঋণ আদায়ের ব্যাপারে প্রতিরোধ গড়ে তুলছে না। যদি তা–ই হতো তাহলে হয়ত তার এজুলুমের জন্য তাকে বন্দী করে শাস্তি প্রদান করে ঋণ আদায়ের কোন একটা পন্থা উদ্ভাবন করা যেত।

আল্লাহ্ পাকের বাণী ঃ - وَإِنْ تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لُكُمْ انْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ - এর ব্যাখ্যাঃ

আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন যে, যদি তোমরা এ অসচ্ছল খাতককে মূলধন আদায়ের দায়মুক্ত করার লক্ষ্যে তাকে ঋণের পুরো অর্থটাই সাদ্কা করে দাও, তাহলে এটি সচ্ছলতা ফিরে আসার কাল পর্যন্ত ঋণ আদায়ের অবকাশ মঞ্জুর করা থেকেও শ্রেয় হবে। যদি তোমরা জান যে, সাদ্কার কিরূপ ফ্যীলত ও গুরুত্ব রয়েছে বিশেষ করে যারা অভাবগ্রন্ত খাতকের ঋণ মাফ করে দেয়, তাদের জন্যে আল্লাহ্ তা'আলার দরবারে যে কতই না ছওয়াব আল্লাহ্ তা'আলা নির্ধারণ করে রেখেছেন।

তবে এ সায়াতের ব্যাখ্যায়ও তাফসীরকারগণ একাধিক মত পোষণ করেন ঃ

তাদের কেউ কেউ বলেছেন, আলোচ্য আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে, তোমরা যদি অসচ্ছল কিংবা সচ্ছল খাতককে মূলধনের অর্থ মাফ করে দাও, তবে তা উত্তম।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬২৯৭. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি المَوْالِكُمُ - এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, অত্র আয়াতাংশে বলা হয়েছে, তারা যে সম্পদ অন্যের কাছে দাবী করতে পারবে তা হচ্ছে, তাদের বিনিয়োগকৃত মূলধন মাত্র। আর মুনাফা কিংবা অতিরিক্ত সম্পদের মধ্যে তাদের কোনু অধিকার নেই। তাই তা থেকে তাদের কোন কিছু নেয়াও সঙ্গত নয়। তাছাড়া, অত্র আয়াতাংশ وَاَنْ تَصَدُّقُوا حَيْدُ لِكُمُ - এর মাধ্যমে আল্লাহ্ তা আলা ইরশাদ করেছেন যে, যদি তোমরা মূলধন সাদকা করে দাও, তাহলে এটা হবেউত্তম।

৬২৯৮. কাতাদা (র.) থেকে অন্য সূত্রে বর্ণিত। তিনি وَاَنْ تَصَدُّقُواْ خَيْرٌ لُكُمُ প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, যদি তোমরা মূলধন সাদ্কা কর। তবে তা তোমাদের জন্য হবে উত্তম।

৬২৯৯. ইব্রাহীম (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি عُنْرُ تُكُمُ وَانْ تَصَدُّقُواْ خَيْرٌ لُكُمُ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, যদি তোমরা তোমাদের মূলধন সাদ্কা কর, তাহলে তা হবে উত্তম।

**৬৩০০.** ইব্রাহীম (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ হাদীস বর্ণিত হয়েছে।

৬৩০১. ইব্রাহীম (র.) হতে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ عَيْرٌ لُكُمُ –এর তাফস্রীর প্রসঙ্গে বলেন, এ আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে, যদি তোমরা তোমাদের মূলধন সাদ্কা করে দাও, তাহলে এটা হবে উত্তম।

আবার কেউ কেউ বলেন, অত্র আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে, যদি তোমরা অভাবগ্রস্ত খাতককে মূলধন সাদ্কা কর, তাহলে তা হবে উত্তম। এরূপ অভিমত পোষণকারীদের দলীল হিসাবে নিম্নের হাদীসসমূহ উস্থাপন করা হলো ঃ

৬৩০২. আস্–সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের তাফসীর সম্পর্কে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, যদি তোমরা তোমাদের অভাবগ্রস্ত খাতককে তোমাদের মূলধন সাদকা কর, তাহলে তা হবে উত্তম। অত্র আয়াতাংশের মর্মানুযায়ী আরাস ইব্ন আবদূল মূত্রালিব (রা.) আমল করেন।

فَانُ كَانَ ذُوْ عُسْرَةً فِنْظِرَةً الِي مَيْسَرَةٍ وَأَنْ كَانَ ذُوْ عُسْرَةً فِنْظِرَةً اللَّي مَيْسَرَةً وَأَنْ كَانَ ذُوْ عُسْرَةً فِنْظِرَةً اللَّهِ مَيْسَرَةً وَأَنْ كَانَ ذُوْ عُسْرَةً فِنْظِرَةً اللَّهِ مَيْسَرَةً وَأَنْ كَانَ ذُوْ عُسْرَةً فِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْسَرَاقُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَا

طَيْرٌ كُمْ – এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন এর সারমর্ম হচ্ছে, যদি তুমি তোমার মূলধন উক্ত ্রিধাতককে সাদ্কা করে দাও, তাহলে তা হবে তোমার জন্যে উত্তম।

৬৩০৪. উবায়দ (র.) থেকে বর্ণিত। দাহ্হাক (র.)–কে كَنْ تُصَدِّقُوْ خَيْرٌ لُكُمُ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলতে শুনেছেন যে, এর অর্থ হচ্ছে, যদি তোমরা অভাবগ্রস্ত খাতককে মূলধন সাদ্কা করে দাও, তবে তা হবে উত্তম। আর খাতক যদি সচ্ছল হয়, তবে এ বিধান নয়। তার থেকে মূলধন আদায় করতে হবে। অভাবগ্রস্ত খাতক থেকেও মূলধন নেয়া হালাল। তবে তাকে সাদ্কা করে দেওয়া উত্তম।

৬৩০৫. দাহ্হাক (র.) থেকে অপর সূত্রে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন,
এর অর্থ হচ্ছে, এর অর্থ হচ্ছে, যদি তোমরা তোমাদের মূলধন সাদ্কা কর। আর হিট্ট—এর অর্থ হচ্ছে,
সচ্ছল হওয়া পর্যন্ত তাকে অবকাশ দেয়া উত্তম। সূতরাং অবকাশ দেয়ার চেয়ে সাদ্কা করে দেয়াকেই
আল্লাহ্ পাক পসন্দ করেছেন।

৬৩০৬. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, অত্র আয়াতে উল্লিখিত اَنْ تَصَدُّقُوا خَيْرٌ لَّكُمُ –এর অর্থ হচ্ছে, অভাবগ্রস্ত খাতকের চেয়ে একবারে সাদ্কা করে দেয়া উত্তম, যদি তোমরা তা বুঝতে পার।

৬৩০৭. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের তাফসীর প্রসেষ্গ বলেন, এখানে উল্লিখিত অবকাশ প্রদান হচ্ছে ওয়াজিব। তবে সাদ্কা করাকে আল্লাহ্ তা'আলা অবকাশ থেকে বেশী পসন্দ করেছেন। আর সাদ্কা হচ্ছে অভাব গ্রস্তের জন্যে। যে সচ্ছল তার জন্য নয়।

ইব্ন জারীর তাবারীর মতে, অভাবগ্রস্ত খাতককে সাদ্কা করাটাই উত্তম। কেননা, এ অর্থটি অন্য অর্থের তুলনায় উত্তম।

আবার কেউ কেউ বলেন, সূদের বিধান সম্পর্কীয় এ আয়াতসমূহ সবশেষে অবতীর্ণ হয়েছে।

৬৩০৮. সাঈদ ইব্ন মুসায়্যিব (র.) থেকে বর্ণিত যে, হযরত উমার (রা.) বলেন, পবিত্র কুরআনের শেষ যে আয়াতখানি নাযিল হয় তা হলো, সূদ সম্পর্কীয় আয়াত। আর নবী (সা.) এ আয়াতখানির ব্যাখ্যা করার পূর্বেই ইন্তিকাল করেন। অতএব, তোমরা সূদ ও এ সম্বন্ধে সন্দেহ বর্জন কর।

৬৩০৯. আমির (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এক দিন হযরত উমর (রা.) খৃতবা দিতে দীড়ালেন। আল্লাহ্ তা'আলার হাম্দ ও প্রশংসা জ্ঞাপন করার পর তিনি বললেন, আল্লাহ্ তা'আলার শপথ। আমি জানি না, আমরা হয়ত তোমাদেরকে এমন কাজের আদেশ দিচ্ছি, যে কাজে তোমাদের কোন কল্যাণ নেই। আবার আমি জানি না, আমরা হয়ত তোমাদেরকে এমন কাজ করতে নিষেধ করছি, যেটাতে তোমাদের কল্যাণ রয়েছে। আর জেনে রেখ, পবিত্র কুরআনের যে আয়াত সর্বশেষে নাযিল হয়েছে তা হলো সৃদ সম্পর্কীয়।

আমাদের জন্য এসব আয়াতের ব্যাখ্যা করার পূর্বে রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ইহলোক ত্যাগ করেন। অতএব, যা সন্দেহজনক তা বর্জন কর, আর যা সন্দেহমুক্ত তা গ্রহণ কর।

৬৩১০. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, রাসূলুল্লাহ্ (সা.)–এর প্রতি সর্বশেষ কুরআনের যে আয়াতটি নাযিল হয় তা হচ্ছে সূদ সম্পর্কীয় আয়াত। আর আমরা এমন কাজের আদেশ দিচ্ছি, জানিনা, সেটাতে হয়ত অকল্যাণ রয়েছে এবং এমন কাজ থেকে বারণ করছি যার মধ্যে হয়তবা কোন অকল্যাণ নেই।

( ٢٨١ ) وَاتَّقُوا يَوُمَّا تُرْجَعُونَ فِيُهِ إِلَى اللَّهِ ﴿ ثُمَّ تُونَّىٰ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتُ وَهُمْ لَا ىظكۇن ٥

২৮১. তোমরা সেই দিনকে ভয় কর যেদিন তোমরা আল্লাহর দিকে প্রত্যানীত হবে। তারপর প্রত্যেককে তার কর্মের ফল পুরাপুরি প্রদান করা হবে, আর তাদের প্রতি কোনরূপ অন্যায় করা হরে नो।

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, কেউ কেউ বলেন, উল্লিখিত আয়াতটিও কুরআনুল কারীমের সর্বশেষ আয়াত। যারা এ অভিমত পোষণ করেন ঃ

७७১১. ইব্ন আद्याস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, নবী করীম (সা.)—এর কাছে সর্বশেষ যে আয়াতটি নাযিল করা হয়েছে তা হচ্ছে رَاتُقُواْ يَوْمُا تُرْجَعُوْنَ فَيْهُ الِي اللّٰهِ ثُمُّ تُوفِّي كُلُّ نَفْسٍ مًّا كَسَبَتُ الخ

৬৩১২. ইবৃন আহ্বাস (রা.) থেকে অন্য এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, وَأَتُقُواْ يَوْمَا تُرْجَعُونَ فَيْهُ الى الله أُمُّ تُوفِّي الخ পবিত্র কুরআনের নাযিলকৃত সর্বাশেষ আয়াত।

৬৩১৩. 'আতিয়া (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, সর্বশেষ যে আয়াতটি নাযিল হয় তা হচ্ছে– وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُوْنَ فِيْهِ إِلَى اللّهِ ثُمَّ تُوَفّى كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لاَيُظْلَمُوْنَ ـ

৬৩১৪. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, কুরআনুল কারীমের নাযিলকৃত সর্বশেষ আয়াত وَيُّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فَيْهِ الَّي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى عَلَى اللَّهِ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهِ

৬৩১৫. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, পবিত্র কুরআনের নাযিলকৃত সর্বশেষ আয়াত रहाल أَتَقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمُّ تُوفَىٰ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتُ وَهُمُ لاَيُظْلَمُونَ و उत्त রো.) থেকে বর্ণনাকারী ইব্ন জুরাইজ রে.) বলেন, সাহাবা কিরাম রো.) বলেন, নবী কারীম সো.) এ আয়াত নাযিল হবার পর এ পৃথিবীতে মাত্র নয় দিন জীবিত ছিলেন। এ নয় দিনের শুক্ত ছিল শনিবার, আর রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ইন্তিকাল করেন সোমবার।

৬৩১৬. সাঈদ ইব্নুল মুসাইয়্যিব (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, তাঁর কাছে এ পবিত্র হাদীসটি পৌছেছে যে, আল্লাহ্ তা'আলার আরশে পবিত্র কুরআনুল কারীমের বছরের প্রারম্ভিক ষৃষ্টি সদৃশ প্রতিনিধিত্ব করে اَيَةُ الذِّينَ অর্থাৎ যে আয়াতে হিসাব–নিকাশের (কিয়ামতের) দিনের কথা উল্লেখ করা হয়েছে। আत তा र्ह्ह উल्लियिज आयाज - وَاتَّقُوا يَوْمَا تُرْجَعُلُونَ الْي الله الأيَّةُ - व आयाज - وَاتَّقُوا يَوْمَا تُرْجَعُلُونَ الْي الله الأيَّةُ আল্লাহ্ তা'আলা নির্দেশ দিচ্ছেন, হে মানব জাতি ! তোমরা ঐ দিনকে ভয় কর, যেদিন তোমরা আল্লাহ্

্র্তা'আলার দিকে ফিরে আসবে এবং তখন তাঁর সাথে তোমরা সাক্ষাৎ করবে। তাঁর কাছে তোমাদের ঐসব নাপকর্মের জন্যে জবাবদিহী করতে হবে যে অপকর্ম তোমাদেরকে ধ্বংস করে দেবে; কিংবা ঐসব অপুমানজনক কর্মকান্ডের জন্য যেগুলো তোমাদেরকে অপুমান করবে অথবা লাঞ্ছনা–গঞ্জনামূলক ্কির্মকান্ডের জন্য যেগুলো তোমাদেরকে লাঙ্গিত করবে ও তোমাদের ইয্যত–সম্মানের মাথায় কুঠারাঘাত করবে কিংবা ঐসব ধ্বংসাত্মক কর্মকান্ডের জন্যে যেগুলো তোমাদেরকে ধ্বংস করে দেবে। এরপর তোমাদের উপর আল্লাহ্ তা'আলার নির্ধারিত আযাব এসে যাবে, যা প্রতিহত করার মত তোমাদের শক্তি থাকবে না। ঐ দিনটি কৃতকর্মের কর্মফল পাবার দিন। ঐ দিনে কারো তাওবা, সন্ধিমূলক প্রস্তাব, অনুশোচনা, অনুনয়–বিনয় ইত্যাদি কবুল করা হবে না। কেননা, এটা প্রতিদান, প্রতিফল, পুরস্কার ও হিসাব-নিকাশের দিন। প্রত্যেককে তার পুরস্কার পুরাপুরি দেয়া হবে। দুনিয়াতে যা সে অর্জন করেছিল ও ঐ জ্ঞাতের জন্যে অগ্রিম প্রেরণ করেছিল, ভাল হোক কিংবা মন্দ হোক, কোন কিছুই নেক–বদ পড়ে যাবে না। সবকিছুই হাযির করা হবে এবং আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে সব কিছুরই পুরাপুরি ন্যায্যমত প্রতিফল দেয়া হবে। বান্দাদের প্রতি জুলুম করা হবে না। অন্য কথায়, তাদেরকে কোন কিছুই কম দেয়া হবে না। আর যাকে পাপের জন্য সম পরিমাণ শাস্তি এবং ছওয়াবের জন্যে দশগুণ প্রতিফল দেয়ার বিধান রয়েছে, তাকে কিছু কম দেয়ার কোন প্রশ্নই উঠে না। কাজেই, হে বদকার । তুমি তোমার প্রতি এ জগতে ইনসাফ কর ও নিজকে সম্মানিত রাখ। বলা হবে, হে কল্যাণকামী ও পরোপকারী । তুমি তোমার প্রতিদান ও প্রতিফল পরিপূর্ণভাবে গ্রহণ কর। যে ব্যক্তি আল্লাহ্ তা'আলার নির্দেশকে ভয় করেছে এবং আল্লাহর পক্ষ থেকে নিষেধাবলী প্রাপ্ত হবার পর এগুলোর প্রতি যত্ন নিয়েছে ও এদিনে এগুলোর হামলা থেকে পরিত্রাণ লাভের জন্য প্রয়োজনীয় সতর্কতা অবলম্বন করেছে, নচেৎ এগুলো আজকে কিয়ামতের দিনে তার পিঠে ভারী বোঝা হিসাবে উপনীত হতো এবং তার নেক কাজের পাল্লা হালকা বলে পরিগণিত হতো। মহান আল্লাহ্ তাকে যে ভয় প্রদর্শন করেছেন, সে তা থেকে দূরে রয়েছে এবং তাকে যে নসীহত করেছেন, তা সে পরিপূর্ণভাবে পালন করেছে।

আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন ঃ

(٢٨٢) يَا يُهَا الَّذِينَ امَنُوْآ إِذَا تَكَايَنْتُمُ بِكَيْنِ إِلَى آجَلٍ مُّسَمَّى فَاكْتُبُوهُ ﴿ وَلَيَكُتُبُ جَيْنَكُمُ كَاتِبٌ بِالْعَدُلِ مُولَا يَأْبَ كَاتِبٌ أَنْ يَكُتُبُ كَمَا عَلَمَهُ اللَّهُ فَلْيَكُتُبُ وَلَيْمُلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَتَّقِ اللَّهُ رَبَّةَ وَلَا يَبْخَسُ مِنْهُ شَيْئًا ﴿ فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيْهًا ۗ أَوْ ضَعِيْفًا أَوْلا يَسْتَطِيْعُ أَنْ يُعِلَّ هُوَ فَلْيُهُ لِلْ وَلِيُّهُ بِالْعَدْلِ ، وَاسْتَشْصِكُوا شَهِيكَيْنِ مِنْ رِّجَالِكُمُ ، قَانَ لَمْ يَكُونَا رَجُلِينَ فَرَجُلُ وَامْرَاتِي مِمَّنَ تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَكَآءِ أَنْ تَضِلَّ إِحْل مُهَا فَتُكَكِّرُ إِحْلُ مِهُمَا الْأُخْرَى ﴿ وَلَا يَأْبَ الشُّهَكَ آءُ إِذَا مَا دُعُوا ﴿ وَلَا تَسْعَمُواۤ اَنْ تَكُتُبُوهُ صَغِيرًا ٱوْكَبِيْرًا إِنَّى ٱجَلِهِ ﴿ ذَٰلِكُمُ ٱقْسَطُ عِنْكَ اللَّهِ وَٱقْوَمُ لِلشَّهَادَةِ وَٱدْنَى ٓ الْآتَوْتَ ابُوْآ اِلَّآ آنَ عَكُونَ تِجَارَةً حَاضِرَةً تُكِيرُونَهَا بَيْنَكُمُ فَكَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحُ الَّا تَكْتُبُوهَا وَاشْهِلُ وَآ إِذَا تَبَايَعُتُمْ ۖ وَلَا يُضَارَّ كَاتِبٌ وَ لَا شَهِيْكُ اللهُ وَإِنِّ تَفْعَلُوا ۖ فَإِنَّهُ فُسُونً بِكُمُ اللَّهُ اللَّهُ ا وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ مَا وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمٌ ٥

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ২৪

২৮২. হে, মুমিনগণ তোমরা যখন এক অন্যে সাথে নির্ধারিত সময়ের জন্য ঋর্ণের কারবার কর, তখন তা লিখে রাখ; তোমাদের মধ্যে কোন লেখক যেন ন্যায্যভাবে লিখে দেয়; লেখক লিখতে অস্বীকার করবে না। যেহেতু আল্লাহ তাকে শিক্ষা দিয়েছেন, সূতরাং সে যেন লিখে এবং ঋণগ্রহীতা যেন লেখার বিষয়বস্তু বলে দেয় এবং তার প্রতিপালক আল্লাহকে ভয় করে, আর তার কিছু যেন না কমায়; কিছু ঋণগ্রহীতা যদি নির্বোধ অথবা দুর্বল হয় অথবা লিখার বিষয়বস্তু বলে দিতে না পারে তবে যেন তার অভিভাবক ন্যায্যভাবে লিখার বিষয়বস্তু বলে দেয়। সাক্ষীদের মধ্যে যাদের উপর তোমরা রায়ী, তাদের মধ্যে দু'জন পুরুষ সাক্ষী রাখবে, যদি দুইজন পুরুষ না থাকে, তবে একজন পুরুষ ও দু'জন স্ত্রীলোক; স্ত্রীলোকদের মধ্যে একজন ভুল করলে তাদের অপরজন স্বরণ করিয়ে দেবে। সাক্ষিগণকে যখন ডাকা হবে, এখন তারা যেন অস্বীকার না করে। এটি ছোট হোক কিংবা বড় লোক, মিয়াদসহ লিখতে তোমরা কোনরূপ বিরক্ত হবে না। আল্লাহর নিকট এটি ন্যায্যতর ও প্রমাণের জন্য দৃঢ়তর এবং তোমাদের মধ্যে সন্দেহ উদ্রেক না হওয়ার নিকটতর; কিন্তু তোমরা পরম্পর যে ব্যবসার নগদ আদান—প্রদান কর, তা তোমরা না লিখলে কোন দোষ নেই। তোমরা যখন পরম্পরের মধ্যে বেচাকেনা কর, তখন সাক্ষী রাখ, লেখক এবং সাক্ষী যেন ক্ষত্রিস্ত না হয়। যদি তোমরা ক্ষত্রিস্ত কর, তবে তা তোমাদের জন্য পাপ। তোমরা আল্লাহকে ভয় কর এবং তিনি তোমাদেরকে শিক্ষা দেন। আল্লাহ সব বিষয়ে সবিশেষ অবহিত।

আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন অত্র আয়াতাংশ يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ اَمِنُوْا اِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنِ اللهِ الله

অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত اَجَلَوْسَمُوُّهُ –এর অর্থ নির্দিষ্ট কোন সময় যা উভয় পক্ষ নিজেদের মধ্যে আলোচনার মাধ্যমে নির্ধারণ করে থাকে। কোন কোন সময় অত্র আয়াতের বিধানের মধ্যে ঋণ এবং ঋণে বেচাকেনাও অন্তর্ভুক্ত হয়। যে সব বস্তুর মধ্যে ঋণে বেচাকেনা সঙ্গত, সেগুলোর মধ্যে অনুষ্ঠিত বেচাকেনার সময় বিক্রেতার কাছে ক্রেতা কিংবা ক্রেতার কাছে বিক্রেতা ঋণী থাকবে।

জায়গা, জমি নগদ মূল্যে বিক্রির ন্যায় বাকী মূল্যে বিক্রি করাও বৈধ। তবে এ ক্ষেত্রে মূল্য আদায়ের নির্ধারিত সময় উল্লেখ করতে হবে। এরূপে নির্ধারিত সময়ের জন্যে যাবতীয় বাকী লেনদেন বৈধ বলে গণ্য।

৬৩১৭. ইব্ন আরাস (রা.) বলতেন যে, এ আয়াতটি বিশেষ করে বাকী বিক্রির বৈধতা প্রমাণের জন্যে অবতীর্ণ হয়েছে। এপ্রসঙ্গে নিম্ন বর্ণিত হাদীসখানা প্রণিধানযোগ্য।

وَا اَيْهَا الَّنْفِنُ اَمْنُوا اِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنِ रेट्न जाद्वाम (ता.) (थर्क वर्षिठ। िवन जब जाग्नाजारम وَالْمَا النَّفِنُ اَمْنُوا اِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنِ -এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, जब जाग्नाजारम वाकी पृत्न कथा विक्तित कथा वराह, यिन তা निर्मिष्ठ পরিমাণ ও निर्धातिज সময়ের জন্যে সংঘটিত হয়।

يَا اَيُّهَا الَّذَيْنَ اٰمَنُوا اذَا تَدَايَنْتُمُ इंत्न आद्वाস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, অত্র আয়াতাংশ يَا اَيُّهَا الَّذَيْنَ الْمَا الْذَيْنَ الْمَا الْذَيْنَ الْمَا الْحَالِمُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ وَ বাকী মূল্যে গম বিক্রি সম্পর্কে নাফিল হয়েছে, যা নির্দিষ্ট পরিমাণ ও নির্ধারিত সময়ের জন্যে সংঘটিত হয়।

৬৩২০. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে অপর সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, আলোচ্য আয়াতখানি বাকী মূল্যে গম বেচাকেনার ক্ষেত্রে নাযিল হয়েছে। যার পরিমাণ ও মূল্য আদায়ের সময় নির্ধারিত হতে ২বে।

يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُواْ اِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنِ اِلَى ,হতে বৰ্ণিত। তিনি বলেন, يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُواْ اِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنِ اِلَى निर्मिष्ठ পরিমাপে নির্দিষ্ট সময়ের জন্য ধারে গমের লেনদেন প্রসঙ্গে আয়াতটি অবতীর্ণ হয়েছে।

৬৩২২. ইব্ন আরাস (রা.) হতে অপর সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি সাক্ষ্য দিচ্ছি যে, নির্দিষ্ট সময়ের জন্য ক্ষতিপূরণযোগ্য ধারে লেনদেনকে আল্লাহ্ তা'আলা হালাল করেছেন এবং তাতে অনুমতি প্রদান করেছেন। আর তিনি আলোচ্য আয়াতখানি তিলাওয়াত করছিলেন।

ইমাম তাবারী বলেন, যদি কেউ প্রশ্ন করে যে, আয়াতে بِنَيْنِ শব্দটি উল্লেখ করার কারণ কি? অথচ আল্লাহ্র বাণী اَذَا تَدَا يُنْتُمُ الله ধারে লেনদেন সম্পর্কেই বুঝাছে। আর পারম্পরিক লেনদেন কি ধার বা ঋণ ব্যতীত হতে পারে যে, এখানে بِنَيْنِ শব্দটি পুনরায় বলার প্রয়োজন দেখা দিয়েছে? তদ্ভরে বলা যায় যে, আরবদের মধ্যে نَعَاطَيِنا শব্দটি نِجَازِينا (আমরা পরম্পর প্রতিদান দিয়েছি। ) ও نَجَازِينا (আমরা পরম্পরে আদান—প্রদান করেছি ) অর্থে ব্যবহৃত হওয়ার প্রচলন রয়েছে। যার অর্থ ধারে নেয়া ও ধারে দেয়া। এজন্য আল্লাহ্ তাঁর বাণী تَدَايِنتَم দারা যে লেনদেনের সংজ্ঞা দান করার উদ্দেশ্য করেছেন, তার ছকুম بِنَيْنِ দারা প্রকাশ করেছেন এবং তাদেরকে একথা জানিয়ে দিয়েছেন যে, এ হকুম ঋণ বা ধারে মুজামালা করার হকুম, পরম্পরে স্বাভাবিক আদান—প্রদান নয়। আর কোন কোন তাফসীরকার ধারণা করেছেন যে, শুশুটি গুরুত্ব দেয়ার জন্য উল্লিখিত হয়েছে। যেমন, আল্লাহ্র বাণী করিছেন যে, এ ক্রেড্ন নির পর فَسَجَدُ الْمَلَائِكَةُ كَالْمُ أَجْمَعُنْ وَرَيَدِছ। কিন্তু এক্ষেত্র তাঁদের এ বক্তব্যের কোন যথার্থতা নেই।

জাল্লাহ্ পাকের বাণী ভার্তিন এর ব্যাখ্যাঃ

আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর বাণী اَفَاكْتُبُوُ "তোমরা তা লিপিবদ্ধ কর" দ্বারা ঘোষণা করেছেন যে, তোমরা পরম্পরে নির্দিষ্ট সময়ে যে ধার বা ঋণের কারবার করবে, তোমরা তা লিখে রেখ, তা বাকীতে বেচাকেনা হোক অথবা ঋণ হোক। আর আলিমগণ এব্যাপারে একাধিক মত পোষণ করেন যে, এই লিখনের দায়িত্ব কে পালন করবে? আর এটি ওয়াজিব, না মুস্তাহাব? তাঁদের কেউ কেউ বলেন, এই লিখন অবশ্যকরণীয় দায়িত্ব।

যারা এ মত পোষণ করেন ঃ

يَالَيْهَا الَّذِيْنَ اَمَنُوا اِذَا تَدَايَنْتُمْ कार्राक (त्र.) (थरक वर्षिछ। जिनि षाल्लार् शास्कत वानीः يَالَيْهَا الَّذِيْنَ اَمْنُوا اِذَا تَدَايَنْتُمُ وَهُمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ الْكُنُونُ وَاللَّهُ الْكُنُونُ وَاللَّهُ الْكُنُونُ وَاللَّهُ الْكُنُونُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ক্রয়–বিক্রয় করে তার প্রতি শরীআতের নির্দেশ এই যে, উক্ত লেনদেন ছোট হোক বা বড় হোক তা এক নিদৃষ্টিকালের জন্য লিখে রাখবে।

৬৩২৪. ইব্ন জুরাইজ হতে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, যে ঋণ করবে সে তা লিখে রাখবে আর যে ক্রয়–বিক্রয় করবে, সে তাতে সাক্ষী রাখবে।

৬৩২৫. রবী' (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, সূতরাং লিপিবদ্ধকরণ ওয়াজিব হবে।

৬৩২৭. কাতাদা (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, আবৃ সুলায়মান মারআশী (র.) আমার নিকট একটি ঘটনা উল্লেখ করেছেন। এ ব্যক্তি কাআব (রা.)—এর সাথী ছিলেন। একদিন কাআব (রা.) তাঁর সাথীদের উদ্দেশ্যে বললেন, তোমরা কি এমন কোন মজলুম বা নির্যাতিত ব্যক্তি সম্পর্কে জান, যে তার প্রতিপালক আল্লাহ্র নিকট ফরিয়াদ করেছে, কিন্তু আল্লাহ্ পাক তার ফরিয়াদ কবৃল করেন নিং সাথীগণ বললেন, এ কেমন করে হতে পারেং তিনি বললেন, সে হলো এমন একব্যক্তি যে কোন বস্তু বিক্রয় করেছে কিন্তু সে তা লিপিবদ্ধ করেনি এবং সাক্ষীও রাখেনি। তারপর যখন তার মাল হালাল হলো ( অর্থাৎ নির্দিষ্ট সময় অতিবাহিত হওয়ার মাধ্যমে তার প্রাপ্য আদায়ের সময় হলো ) তখন প্রতিপক্ষ তা অস্বীকার করল। আর সে মহান আল্লাহ্র নিকট ফরিয়াদ করল। অথচ তার সে ফরিয়াদ কবৃল হলো না। কারণ, সে তার প্রতিপালকের অবাধ্যাচরণ করেছে।

षन्गान्ग তाक्ष्मीत्रकात्र्गं वर्ला हन्, ঋग সম্পূৰ্কিত চুক্তিনামা লিপিবদ্ধকরণ ফর্য ছিল। তারপর মহান षाल्लाহ্র বাণী فَانْ أَمِنَ بَعْضَكُمْ بَعْضًا فَلْيُوَدِ الَّذِي أَوْتُمِنَ آمَانَتَهُ وَلْيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَ وَهِمِ مَلِيَّةً وَلَيْتَقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَ وَهِمِ مَلِيَّةً وَلَيْتَقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَ وَهِمِ مَلَا مَانَتَهُ وَلْيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَ وَهِمِ مَلَا اللَّهُ رَبَّهُ وَ وَهِمِ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِيَّةُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالِيْ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُوالِمُوالِمُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَالْمُواللّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَالللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

# যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৩২৮. শা'বী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, যদি তুমি প্রতিপক্ষের ওপর আস্থা রাখতে পার, তবে লিপিবদ্ধ না করা ও সাক্ষী না রাখায় কোন দোয নেই। কারণ, আল্লাহ্ তা'আলা বলেছেন, যদি তোমাদের মধ্যে কেউ অপর কারো উপর আস্থা রাখে।

ইবৃন উয়ায়না (র.) বলেছেন যে, এ বর্ণনাটি قال ابن شبرمة عن الشعبى পর্যন্ত এসে শেষ হয়েছে।

يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ اٰمِنُوا اِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنِ الْمَ আমর (র.) হতে বণিত। তিনি আলোচ্য আয়াত يَا أَيُّهُ اللَّذِي اَمُنَاتَهُ अरंख वें أَمْنَ اَمِنَ بَعْضَكُمْ بَعْضًا فَلَيُّودٌ الَّذِي اَوْتُمنَ اَمَانَتَهُ عَرِيهِ अतुि करतन এবং أَجَلِ مُسْمَعًى فَاكْتُبُوهُ

এসে উপনীত হন। তখন তিনি বলেন, এক্ষেত্রে ইখতিয়ার প্রদান করা হয়েছে, যে তার প্রতিপক্ষের উপর আস্থা রাখতে চাইবে, সে তার প্রতিপক্ষের উপর আস্থা রাখবে।

৬৩৩০. শা'বী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, যদি প্রতিপক্ষের উপর আস্থা রাখে, তবে সে সাক্ষী রাখবে না এবং লিপিবদ্ধ করবে না।

৩৩৩১. শা'বী (র.) হতে অপর সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, তাফসীরকারগণ এমত পোষণ করতেন যে, আয়াত فَانْ اَمِنَ بَعْضَكُمْ بَعْضًا लिপিবদ্ধকরণ ও সাক্ষী রাখা সম্পর্কিত পূর্ববর্তী আয়াতাংশকে রহিত করে দিয়েছে। আর এ হলো আল্লাহ্র পক্ষ হতে ইখতিয়ার দান ও করুণা স্বরূপ।

৬৩৩২. ইব্ন জ্রাইজ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, আতা (র.) ব্যতীত তাফসীরকারগণ বলেছেন, আয়াতাংশ فَانُ أَمِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضُكُ اللهِ লিপিবদ্ধকরণ ও সাক্ষী রাখার বিধানকে রহিত করে দিয়েছে।

نَانَ أَمِنَ بَعْضَكُمُ بَعْضًا فَلَيْوَدُ الَّذِي اَفَتُمِنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ ال

তেও সুলায়মান তায়মী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি হাসান (র.) – কে জিজ্জেস করলাম, আপনি বলেছেন, যে কেউ কোনরূপ আর্থিক লেনদেন করবে, তার জন্য কর্তব্য হলো যে, সে সাক্ষী রাখবে। তিনি বললেন, তুমি কি লক্ষ্য করনি যে, আল্লাহ্ তা আলা ইরশাদ করেছেন وَالْمُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ ال

৬৩৩৫. আমির (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াত প্রসঙ্গে আলোচনা করতে গিয়ে এ পর্যন্ত পৌছান فَانْ أَمَنَ بَعْضَكُمْ بَعْضًا فَلْيُوَدُ الَّذِي اَوَّتُمْنَ اَمَانَتُهُ তিনি বলেন, এ ব্যাপারে ইখতিয়ার দেয়া হয়েছে, যে তার প্রতিপক্ষের উপর আস্থা রাখতে চাইবে, সে তার উপর আস্থা রাখবে।

৬৩৩৬. শা'বী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশের ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেছেন, যদি তুমি সাক্ষী রাখ তবে তা বৃদ্ধিমত্তা ও বিচক্ষণতা। আর যদি তুমি সাক্ষী না রাখ, তবে সে সুযোগও রয়েছে।

৬৩৩৭. ইসমাঈল ইব্ন আবৃ খালিদ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি শা'বী (র.)-কে বললাম, এ ব্যাপারে আপনার রায় কি যে, এক ব্যক্তি অপর ব্যক্তির নিকট হতে কোন বস্তু গ্রহণ করল, তখন তার উপর কি সাক্ষী রাখা অপরিহার্য? বর্ণনাকারী বলেন, তখন শা'বী (র.) আলোচ্য আয়াত পাঠ করেন। তারপর তিনি বললেন, এ আয়াত দারা পূর্ববর্তী বিধান রহিত হয়েছে।

৬৩৩৮. আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াত فَانُ أَمِنُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا পর্যন্ত পাঠ করেন। তারপর তিনি বলেন, এ আয়াতাংশ তার পূর্ববর্তী হুকুমকে রহিত করেছে।

797

आल्लाक् जा जानात नानी । أَيْ كُمُا عَلَّمَهُ اللَّهُ عَاتَبٌ بِالْعَدُلِ وَلَا يَأْبُ كَاتَبٌ اَنْ يَكْتُبُ كَمَا عَلَّمَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّ এর ব্যাখ্যাঃ

আল্লাহ্ তা'আলা এ আয়াতাংশে ইরশাদ করেছেন যে, ঋণগ্রহীতা ও ঋণদাতার মাঝে নির্দিষ্ট সময়ের জন্য সম্পাদিত ঋণপত্রটি লেখক ন্যায়সঙ্গতভাবে লিখে দিবে। যাতে করে হকদারের হক ক্ষুণ্ণ না হয়। আর অন্যায়ভাবে তার জন্য প্রমাণ দাঁড করাবে না যার উপর তার ঋণ রয়েছে এবং ঋণগ্রস্তের উপর এমন কিছু বর্তাবে না যা তার উপর সাব্যস্ত নয়।

# এমত যাঁরা পোষণ করেন ঃ

৩৯٥. কাতাদা (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আয়াত وَلَيَكْتُبُبُيْنَكُمْ كَاتِبُّ بِالْعَدُلِ এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেছেন, লেখক তার লেখার ব্যাপারে মহান আল্লাহকে ভয় করবে। কাজেই সে কোন সত্যকে গোপন করবে না এবং তাতে অন্যায়ভাবে কোন কিছু বৃদ্ধি করবে না।

মহান জাল্লাহ্র বাণী ঃ वैंगी वेंकेंगे वेंकेंगे वेंकेंगे वेंकेंगे वेंकेंगे वेंकेंगे वेंकेंगे विक्रा श

( লেখক যেন লিখে দিতে অস্বীকার না করে, যেহেতু আল্লাহ্ তাকে লিখা শিক্ষা দিয়েছেন। ) যেমন তিনি তাকে এ ইলমের সাথে নির্দিষ্ট করেছেন এবং তাঁর সৃষ্টির মধ্যে অনেককে তাথেকে বঞ্চিত রেখেছেন।

লেখকের নিকট যখন লেখার অনুরোধ করা হবে, তখন তার উপর লিখে দেয়া ওয়াজিব হওয়ার প্রশ্নে তাফসীরকারগণ একাধিক মত প্রকাশ করেছেন।

## যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬৩৪১. মুজাহিদ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্র বাণীঃ وُلاَ يَابُكَاتَبُ – এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, লেখকের উপর **লিখে** দেয়া ওয়াজিব।

৬৩৪২. ইব্ন জুরাইজ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি আতা (র.) – কে প্রশ্ন করলাম, মহান আল্লাহ্র বাণীঃ وَلَا يَاْبَ كَاتِبُ أَنْ يَكْتُبُ عَالَبُ أَنْ يَكْتُبُ اللهِ ( লেখক লিখে দিতে যেন অস্বীকার না করে ) – এর অর্থ কি, লিখে দিতে অস্বীকার না করা লেখকের উপর ওয়াজিব? তিনি বললেন, হাঁ ওয়াজিব। ইব্ন জুরাইজ (র.) বলেন, মূজাহিদ (র.) বলেছেন, লেখকের উপর লিখে দেয়া ওয়াজিব।

৬৩৪৩. মুজাহিদ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেছেন, লেখককে আল্লাহ্ তা'আলা যেরূপ লিখতে শিক্ষা দিয়েছেন তদুপ লিখে দিতে সে যেন অস্বীকার না করে।

فَلاَ يَأْبُ كَاتِبُ أَنْ يُكْتُبُ كَمَا عَلَّمَهُ اللَّهُ عَلَمُهُ اللَّهُ عُلَاهُ عَلَّمَهُ اللَّهُ عُلاها ع –এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, তারা যখন লেখক পেল না, তখন তোমাকে আহ্বান করা হলো। তখন তুমি তা করতে অস্বীকার কর না।

যাঁরা এ আদেশ রহিত বলে মনে করেন্ তাঁদের আলোচনা ঃ

যাঁরা বলেছেন যে, আলোচ্য আয়াতে উল্লিখিত লিপিবদ্ধকরণ, সাক্ষী রাখা ও বন্ধক রাখা ইত্যাদি

আদেশ আয়াতের শেষাংশ দারা রহিত হয়ে গিয়েছে, তাঁদের মধ্য হতে একদল সম্পর্কে ইতিপূর্বে আমি আলোচনা করেছি। যাঁদের কথা আলোচনা করা হয়নি তাঁদের মতামত ঃ

৬৩৪৫. দাহ্হাক (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وَلَا يَأْبُ كَاتِبٌ – লখক অস্বীকার করবে না – এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেছেন, এ আদেশটি ছিল বাধ্যতামূলক। এরপর আলোচ্য আয়াতের শেষাংশে উল্লিখিত আল্লাহ্র বাণীঃ وَلاَ يُضَارُّ كَاتِبُّ وَلاَ شَهِيْدٌ 'কোন লেখক বা কোন সাক্ষীকে ক্ষতিগ্ৰস্ত করা হবে না' দ্বারা তা রহিত করা হয়েছে।

తిలికు. রবী' (র.) হতে বর্ণিত। তিনি مَا يَثُبُ كَاتِبٌ إِنْ يَاْبَ كَاتِبٌ إِنْ يَكْتُبُ كَمَا তিনি لَمَانُ يَكْتُبُ كَمَا الْعَالَى الْعَالِيَ إِلَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَلَى الْعَلِيكُ عَلَى الْعَلَى الْعَلِي الْعَلَى الْعَلِيمِ الْعَلَى الْعَل এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেছেন, লেখকদের উপর লিপিবদ্ধকরণের এ আর্দেশ ওয়াজিব ছিল। عَلَّمُهُ اللَّهُ অপর একদল তাফসীরকার বলেছেন, তা ওয়াজিব অবশ্য। তবে লেখকের অবসর থাকা সাপেক্ষে।

#### যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

সুরা বাকারা ঃ ২৮২

७७८٩. সूमी (त्र.) थरक वर्षिण। जिनि आल्लार् शास्कत वानीः بُنْيَكُمُ كَاتِبُّ بِالْعَدْلِيَ لَا يَابَ এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, লেখকের যদি অবসর থাকে, তবে সে লিখতে كَاتِبٌ أَنْ يُكْتُبُ كَمَا عَلَّمَهُ اللّه অস্বীকার করবে না।

আমার মতে এক্ষেত্রে সঠিক বক্তব্য হলো, আল্লাহ্ তা'আলা নির্দিষ্ট সময় পর্যন্ত পরস্পর লেনদেনকারীকে তাদের মধ্যে সমাদিত ঋণপত্র লিপিবদ্ধ করার আদেশ করেছেন এবং লেখককে তাদের মধ্যে তা সঙ্গতভাবে লিখে দেওয়ার নির্দেশ দিয়েছেন। আর আল্লাহ্ পাকের আদেশ ফর্য হিসাবে পরিগণিত। তবে যদি সে আদেশটি উপদেশ কিংবা মুস্তাহাব বলে গণ্য করার কোন প্রমাণ থাকে। অথচ এ পর্যায়ে লিপিবদ্ধ করার আদেশটি মুস্তাহাব বা উপদেশ বলে আমাদের নিকট কোন প্রমাণ নেই। সতরাং এ আদেশ পালন করা ফরয। এ আদেশ অমান্য করার উপায় নেই। যাঁরা এ আদেশ অমান্য করবে, তাঁরা দোষী সাব্যস্ত হবে।

আর যাঁরা এ মর্মে অভিমত ব্যক্ত করেছেন যে, এতদ্সংক্রান্ত আদেশটি আল্লাহ্র বাণীঃ দ্বারা রহিত হয়ে গিয়েছে, তাঁদের এ মতের পক্ষে فَانْ أَمِنَ بَعْضَكُمْ بَعْضًا فَلْيُؤَدُّ الَّذِي ائُ تُمِنَ أَمَانَتُهُ কোন যুক্তিসঙ্গত কারণ নেই। কেননা, এতো লিপিবদ্ধকরণের উপকরণ ও লেখক না পাওয়া যাওয়ার ক্ষেত্রে আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ হতে অনুমতি বিশেষ। কিন্তু যে ক্ষেত্রে লেখার উপকরণ ও লেখক উভয়ই বিদ্যমান, সে ক্ষেত্রে যদি নির্দিষ্ট সময় পর্যন্ত ঋণের মুআমালা পাওয়া যায়, তবে আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর বাণীঃ بِالْعَدُلِ وَلاَ يَاْبَ كَاتِبٌ اَنْ يَكْتُبُوهُ وَلْيَكُتُبُ بَيْنَكُمْ كَاتْبِ بِالْعَدُلِ وَلاَ يَاْبَ كَاتِبٌ اَنْ يَكْتُبَ كَمَا عَلَّمَهُ اللَّهِ বাণীঃ আদেশ করেছেন, সে আদেশ পালন করা ফর্য হবে। কোন আয়াত তখনই রহিত হয়, যখন সে আয়াতের হকুমও রহিত হয়। একই আয়াতের হুকুম একই অবস্থায় নাসিখ ও মানসূখ হওয়া অসম্ভব। যা আমি ইতিপূর্বে উল্লেখ করেছি। আর যেখানে উভয়ের মধ্যে একটি অপরটির হুকুমকে রহিতকারী না হয়, त्मथात्न কোनिए नानिथ ७ मानम्थ नय़। जनाशाय यि प्रण जवगाजावी द्य य, जाल्लाद्त वानी है وَإِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرِهْنَ مُقْبُوْضَةً فَانَ اَمِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا فَلْيُوْدُ الَّذِي اوْ تُمِنَ اَمَانَتُهُ

(আর যদি তোমরা সফর অবস্থায় থাক এবং কোন লেখক না পাও, তবে বন্ধক রাখা বৈধ। আর যদি তোমরা একে অন্যের উপর আস্থা স্থাপন কর, তবে যার উপর আস্থা রাখা হুলো সে যেন তার আমানত প্রত্যপুণ করে। ) নাসিখ বা রহিতকারী হয়েছে আল্লাহ্র বাণীঃ وَا يَكْتُبُ بِنَيْنَ الْى اَجَلِ مُسَمَّى –এর জন্য, তবে এও অবশ্যস্তাবী হবে যে, আল্লাহ্র বাণীঃ

وَإِنْ كُنْتُمْ مَّرْضَلَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ اَحَدُّ مِّنْكُمْ مَنَ الْغَائِطَ أَوْ لَمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تُخَدُّوا مَاءً অর্থ ঃ তোমরা যদি পীড়িত হও অথবা সফরে থাক অথবা তোমাদের কেউ শীচস্থান হতে আগমন করে অথবা তোমরা স্ত্রীর সাথে সংগত হও এবং পানি না পাও, তবে পবিত্র মাটির দ্বারা তায়ামুম করবে। (৫ ঃ ৬) মুকীম অবস্থায় পানি পাওয়া সত্ত্বেও এবং মুসাফির অবস্থায় পানি দারা উয় ু করা সম্পর্কিত আদেশটির জন্য রহিতকারী রূপে গণ্য হবে, যা আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর বাণীঃ ﴿ يَالَيُّهَا الَّذِيثَ बाता कतय करतिएन। أَمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلُوةِ فَاغْسِلُواْ وُجُوْهَكُمْ وَٱيْدَيِكُمْ إِلَى الْمَرَافِق অনুরূপভাবে এও অবশ্যম্ভাবী হবে যে, যিহারের কাফ্ফারা সম্পর্কিত আল্লাহ্ তা'আলার বাণীঃ فَتُحْرِيْرُ رَقَبَةٍ مِّنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاساً वानीः فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ - এর দারা। কাজেই, আয়াত فَانْ أَمِنْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا فَلْيُؤَدّ الَّذِي اؤْتُمنَ أَمَانَتَهُ कांग़ाल فَانْ أَمِنْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا فَلْيُؤَدّ الَّذِي اؤْتُمنَ أَمَانَتَهُ বাণীঃ مُعْمَى فَاكْتُبُوهُ वा নিসেখ বা রহিতকারী বলে অভিমত পোষণ করেন, তাঁদের উদ্দেশ্যে জিজ্ঞাসা করা হবে যে, যদি এমনই হয়, তবে এ বক্তব্য ও তায়ামুম প্রসঙ্গে আমি যে বক্তব্য উদ্ধৃত করেছি এ উভয় বক্তব্যের মধ্যে পার্থক্য কোথায়? তাঁরা হয়তো ধারণা করেছেন যে, যে সকল বিষয় প্রয়োজনীয়তার ইল্লাতের ভিক্তিতে মুবাহ করা হয়েছে, সেক্ষেত্রে সংশ্লিষ্ট হকুমটি তার সকল অবস্থার হুকুমকে রহিতকারী হবে। তারই নযীর হলো ঋণ ও অধিকার সম্পর্কিত চুক্তিপত্র লিপিবদ্ধকরণ गुर्काख आरमनाि आल्लाव्त वानीः مُنْ مُقْبُوضَةً فَانْ اَمنَ بَعْضُكُمْ वानीः مَنْ كُنْتُمُ عَلَى سَفَرِقً لَمْ تَجدُوا كاتبًا فَرهُنُ مُقْبُوضَةً فَانْ اَمنَ بَعْضُكُمْ षाता तरि रस्य शिसारह। بَعْضًا فَلْيُؤَدُّ الَّذِي اؤْ تُمنَ اَمَانَتَهُ

কেউ যদি এরপ বলেন যে, আমার বক্তব্য ও উপরোক্ত অভিমত পোষণকারীর বক্তব্য মধ্যে পার্থকা হলো, মহান আল্লাহ্র বাণীঃ فَانُ اَمِنَ بَعُضُكُمْ بَعُضَا আল্লাহ্র বাণীঃ فَانُ اَمِنَ بَعُضُكُمْ بَعُضَا হতে বিচ্ছিন্ন কালাম। আর সফর অবস্থায় যদি লেখক পাওয়া না যায়, সে ক্ষেত্রের সহিত সম্পর্কিত হকুম فَرَهُنَّ مَقْبَوْضَة দারা সমাপ্ত হয়ে গিয়েছে। মহান আল্লাহ্র বাণীঃ ক্রেল্লে আয়াত হিসাবে উল্লিখিত হয়েছে এবং তার উদ্দেশ্য হলো যখন তোমরা একটি নির্দিষ্ট সময়ের জন্য ঋণের কারবার কর, এক্ষেত্রে যদি তোমাদের মধ্যে একে অপরের উপর আস্থা স্থাপন করে, তবে যার উপর আস্থা রাখা হলো সে যেন তার আমানত প্রত্যপণ করে দেয়। তদুত্রে বলা হবে যে, তোমার এ বক্তব্যের সমর্থনে প্রমাণভিত্তিক বা যুক্তিভিত্তিক কি দলীল আছে? অথচ যে ঋণের মুআমালা লেখক ও লিপিবদ্ধকরণের উপকরণ পাওয়ার উপায় বিদ্যমান, তার হকুম মহান আল্লাহ্র বাণীঃ দারা সম্পন্ন হয়ে গিয়েছে। আর যাঁরা এরপ ধারণা করেছেন যে, মহান

जाल्लार्त वानीः وَلَا يَا بُكُسُوهُ – তোমরা লিপিবদ্ধ কর ও আল্লাহ্ পাকের বানীঃ وَلَا يَا بُكُسُوهُ – লেখক যেন জন্ত্রীকার না করে, এ জাতীয় আদেশ মুস্তাহাব ও উপদেশ হিসাবে উদ্ধৃত হয়েছে, তাদের নিকট তাদের দাবীর সমর্থনে দলীল–প্রমাণ কি তা জানতে চাওয়া হবে। তারপর তাদেরকে আল্লাহ্ তা আলার সকল ক্রুম যা তিনি তাঁর কিতাব কুরআন মজীদে ঘোষণা করেছেন, তার মুকাবিলায় অবতীর্ণ করা হবে। আর তাদেরকে যে হকুমটি এক ক্ষেত্রে দাবী করছে এবং অন্য ক্ষেত্রে অস্বীকার করছে উভয়টির পার্থক্য সম্পর্কে প্রশ্ন করা হবে। এমতাবস্থায় তারা যে কোন একটি ক্ষেত্রে এমন কোন মতই পেশ করবে না, যা ঠিক অন্য ক্ষেত্রে তাদের উপর আবশ্যিক হয়ে পড়বে না।

খাঁরা বলেছেন যে, মহান আল্লাহ্র বাণীঃ وَلْيَكْتُبُبَّيْنَكُمْكَاتِبُّبِالْعَدُلِ এর মধ্যে الْعَدُلُ শব্দটির অর্থ نالَعَنْ –'যথাযথ', তাঁদের আলোচনা।'

وَلْيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَلاَ يَبْخَسْ مِنْهُ شَيْئًا ط فَانْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفَيْهًا أَوْ لاَ يَسْتَطِيْعُ أَنْ يُّمِلً هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيَّهُ بِالْعَدْلِ ط

এবং ঋণগ্রহীতা যেন লেখার বিষয়বস্তু বলে দেয় এবং তার প্রতিপালক আল্লাহ্কে ভয় করে, আর এর কিছু যেন না কমায়; কিন্তু ঋণগ্রহীতা যদি নির্বোধ অথবা দুর্বল হয় অথবা লেখার বিষয়বস্তু বলে দিতে না পারে, তবে যেন তার অভিভাবক ন্যায্যভাবে লেখার বিষয়বস্তু বলে দেয়।

अत्र काश्जा । وَأَلِيمُلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَتَّقِ اللّٰهَ رَبَّ وَلا يَبْخَسُ مِنْهُ شَيْئًا ।

আলোচ্য আয়াতাংশের অর্থ ঃ সূতরাং লেখক যেন লিখে দেয় এবং যার উপর হক সে যেন লেখার বিয়য়বস্তু বলে দেয়। আর সে হলো ঋণগ্রহীতা। আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন, ঋণগ্রহীতা তার নিজের উপর ঋণদাতার যে ঋণ রয়েছে, লেখকের নিকট সে বিষয়ের ঋণপত্রে লেখার বিষয়বস্তু বলে দেয়ার দায়িত্ব গ্রহণ করবে। আর লেখার বিষয়বস্তু বলার সময় যেন ঋণগ্রহীতা তার প্রতিপালক আল্লাহ্কে ভয় করে। কাজেই, সে যেন হকদার ব্যক্তির হক হতে কোন কিছু কম করার প্রশ্নে তাঁর শাস্তি সম্পর্কে সতর্ক থাকে। আর তা হলো, সে হক থেকে অন্যায়ভাবে কিছু কম করা অথবা সীমালংঘনপূর্বক তা থেকে কিছু ছেড়ে দেয়া। যে জন্য তাকে জবাবদিহী করতে হবে। আর সে তার ছওয়াবসমূহের বিনিময়ে কিংবা হকদারের পাপরাশি বহন করা ব্যতীত আদায় করতে পারবে না। যেমন ঃ

৬৩৪৮. রবী' (র.) হতে বর্ণিত। তিনি فَلْيَكْتُبُ وَلْيُمْلِلِ الَّذَيُ عَلَيْهِ الْحَقَّ এর ব্যাখ্যায় বলেছেন্ কাজেই এরপ করা অর্থাৎ লেখক লিখে দেয়া ও ঋণগ্রহীতা লেখার বিষয়বস্থু বলে দেয়া ওয়াজিব। আর সে যেন তার প্রতিপালক আল্লাহ্কে ভয় করে এবং তাথেকে কোন কিছু কম না করে। অর্থাৎ এক্ষেত্রে সে যেন কোনরূপ অন্যায়–অবিচার না করে।

৬৩৪৯. ইব্ন যায়দ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وَلاَيْبَخُسُمنْهُ شُنْيُنًا –এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, সে যখন শেখার বিষয়বস্তু বলে দেবে, তখন এ ব্যক্তির হক হতে যেন কিছু কম না করে।

<sup>ি</sup> তাফসীরে তারারীর কোন কোন নুসখায় এ ইবারতটি উধৃত আছে কিন্তু তৎসঙ্গে এমন কারো নামোল্লেখ করা হয়নি, যদি এমত পোষণ করেছেন। তাফসীরকারের নিকট এমন কোন পাভুলিপি ছিগ, পরে তিনি তা ভূলে গিয়েছেন।

যে, আল্লাহ্র বাণীঃ وَإِنْ كُنْتُمْ مَّرْضَلَى أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَاءَ لَحَدُّ مَّنِكُمْ مِّنَ الْغَائِطَ أَقْ لَمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجَدُوا مَاءً অর্থ ঃ তোমরা যদি পীড়িত হও অথবা সফরে থাক অথবা তোমাদের কেউ শীচস্থান হতে আগমন করে অথবা তোমরা স্ত্রীর সাথে সংগত হও এবং পানি না পাও, তবে পবিত্র মাটির দারা তায়াশুম করবে। (৫ ঃ ৬) মুকীম অবস্থায় পানি পাওয়া সত্ত্বেও এবং মুসাফির অবস্থায় পানি দ্বারা উযু করা সম্পর্কিত আদেশটির জন্য রহিতকারী রূপে গণ্য হবে, যা আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর বাণীঃ يَا اَيُّهَا الَّذِيْنَ षाता कत्रय कर्तिएन। إِذَا قُمْتُمْ الِي الصَّلُوةِ فَاغْسِلُواْ وُجُوْهَكُمْ وَاَيْدِيكُمْ الِي الْمَرَافِقِ অনুরূপভাবে এও অবশ্যম্ভাবী হবে যে, যিহারের কাফ্ফারা সম্পর্কিত আল্লাহ্ তা'আলার বাণীঃ فَتَحْرِيْرُ رَقَبَةٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا वानीह रत जात वानीह فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ - هَ عَانَ اَمِنَ بَعْضَكُمْ بَعْضًا فَلْيُؤَدِّ الَّذِي اقْتُمَا مَانَتَهُ وَالْمَانَتَهُ وَالْمَانَتَهُ وَالْمَانَتَهُ وَالْمَانَتُهُ وَالْمَانِيَةِ وَالْمَانِيَةُ وَالْمُنْكُونِ وَالْمَانِيَةُ وَلِي وَالْمَانِيَةُ وَالْمَانِيَةُ وَالْمَانِيَا وَالْمِنْ وَالْمَانِيَةُ وَالْمَانِيَةُ وَالْمَانِيَةُ وَالْمَانِيَةُ وَالْمَانِينِ وَالْمَانِيَانِ وَالْمَانِيَا وَالْمِنْ مَانِيَا وَالْمَانِيَالِيَّالِيِّ وَالْمُنْفِقُونُ وَالْمَانِيَا وَالْمَانِيَالِيَالِيَ वानीह مُسْمَّى فَاكْتُبُوهُ वा नात्म्थ वा तरिं वर्ण षाठ्य लायें وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكَتُبُوهُ वानीह مُسْمَّى فَاكْتُبُوهُ वानीह করেন, তাঁদের উদ্দেশ্যে জিজ্ঞাসা করা হবে যে, যদি এমনই হয়, তবে এ বক্তব্য ও তায়ামুম প্রসঙ্গে আমি যে বক্তব্য উদ্ধৃত করেছি এ উভয় বক্তব্যের মধ্যে পার্থক্য কোথায়? তাঁরা হয়তো ধারণা করেছেন যে, যে সকল বিষয় প্রয়োজনীয়তার ইল্লাতের ভিক্তিতে মুবাহ করা হয়েছে, সেক্ষেত্রে সংশ্লিষ্ট হুকুমটি তার সকল অবস্থার হুকুমকে রহিতকারী হবে। তারই ন্যীর হলো ঋণ ও অধিকার সম্পর্কিত চুক্তিপত্র লিপিবদ্ধকরণ সংক্রোন্ত আদেশটি আল্লাহ্র বাণীঃ वेंदें केंद्रों केंद्रें केंद्र कें 

কেউ যদি এরপ বলেন যে, আমার বক্তব্য ও উপরোক্ত অভিমত পোষণকারীর বক্তব্য মধ্যে পার্থক্য হলো, মহান আল্লাহ্র বাণীঃ المَنْ بَعْضُكُمْ بَعْضُ كُمْ بَعْضُ كَاتَبُ عَلَى سَفَرُولَكُمْ تَعْفَرُضَتْ হতে বিচ্ছিন্ন কালাম। আর সফর অবস্থায় যদি লেখক পাওয়া না যায়, সে ক্ষেত্রের সহিত সম্পর্কিত হকুম ক্রিট্রিক হয়েছে এবং তার উদ্দেশ্য হলো যখন তোমরা একটি নির্দিষ্ট সময়ের জন্য খণের কারবার কর, এক্ষেত্রে যদি তোমাদের মধ্যে একে অপরের উপর আস্থা একটি নির্দিষ্ট সময়ের জন্য খণের কারবার কর, এক্ষেত্রে যদি তোমাদের মধ্যে একে অপরের উপর আস্থা প্রাপন করে, তবে যার উপর আস্থা রাখা হলো সে যেন তার আমানত প্রত্যুপণ করে দেয়। তদুত্তরে বলা হাপন করে, তবে যার উপর আস্থা রাখা হলো সে যেন তার আমানত প্রত্যুপণ করে দেয়। তদুত্তরে বলা হবে যে, তোমার এ বক্তব্যের সমর্থনে প্রমাণভিত্তিক বা যুক্তিভিত্তিক কি দলীল আছে? অথচ যে খণের মুআমালা লেখক ও লিপিবদ্ধকরণের উপকরণ পাওয়ার উপায় বিদ্যমান, তার হুকুম মহান আল্লাহ্র বাণীঃ দ্বামান তুনুক্তিন বিয় ক্রিপ ধারণা করেছেন যে, মহান

আল্লাহ্র বাণীঃ ﴿ اَلْكَاْبُكَاتُبُ – তোমরা লিপিবদ্ধ কর ও আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ ﴿ وَلَا يَاْبُكَاتُبُ – লেখক যেন অস্বীকার না করে, এ জাতীয় আদেশ মুস্তাহাব ও উপদেশ হিস্মবে উদ্কৃত হয়েছে, তাদের নিকট তাদের দাবীর সমর্থনে দলীল—প্রমাণ কি তা জানতে চাওয়া হবে। তারপর তাদেরকে আল্লাহ্ তা আলার সকল ছুকুম যা তিনি তাঁর কিতাব কুরআন মজীদে ঘোষণা করেছেন, তার মুকাবিলায় অবতীর্ণ করা হবে। আর তাদেরকে যে হুকুমটি এক ক্ষেত্রে দাবী করছে এবং অন্য ক্ষেত্রে অস্বীকার করছে উভয়টির পার্থক্য সম্পর্কে প্রশ্ন করা হবে। এমতাবস্থায় তারা যে কোন একটি ক্ষেত্রে এমন কোন মতই পেশ করবে না, যা ঠিক অন্য ক্ষেত্রে তাদের উপর আবশ্যিক হয়ে পড়বে না।

যাঁরা বলেছেন যে, মহান আল্লাহ্র বাণীঃ وَلْيَكُتُبُبَّيْنَكُمْكَاتِبُّبِالْعَدُلِ এর মধ্যে الْعَدُلُ শব্দটির অর্থ 'যথাযথ',তাঁদের আলোচনা।

وَلْيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهَ وَلاَ يَبْخَسُ مِنْهُ شَيْئًا ط فَانِ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيْهًا اَوْ لاَ يَسْتَطِيْعُ اَنْ يُّملِّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيَّهَ بِالْعَدْلِ ط

এবং ঋণগ্রহীতা যেন লেখার বিষয়বস্তু বলে দেয় এবং তার প্রতিপালক আল্লাহ্কে ভয় করে, আর এর কিছু যেন না কমায়; কিন্তু ঋণগ্রহীতা যদি নির্বোধ অথবা দুর্বল হয় অথবা লেখার বিষয়বস্তু বলে দিতে না গারে, তবে যেন তার অভিভাবক ন্যায্যভাবে লেখার বিষয়বস্তু বলে দেয়।

আলোচ্য আয়াতাংশের অর্থ ঃ সূতরাং লেখক যেন লিখে দেয় এবং যার উপর হক সে যেন লেখার বিয়য়বস্তু বলে দেয়। আর সে হলো ঋণগ্রহীতা। আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন, ঋণগ্রহীতা তার নিজের উপর ঋণদাতার যে ঋণ রয়েছে, লেখকের নিকট সে বিষয়ের ঋণপত্রে লেখার বিষয়বস্তু বলে দেয়ার দায়িত্ব গ্রহণ করবে। আর লেখার বিষয়বস্তু বলার সময় যেন ঋণগ্রহীতা তার প্রতিপালক আল্লাহ্কে ভয় করে। কাজেই, সে যেন হকদার ব্যক্তির হক হতে কোন কিছু কম করার প্রশ্নে তাঁর শাস্তি সম্পর্কে সতর্ক থাকে। আর তা হলো, সে হক থেকে অন্যায়ভাবে কিছু কম করা অথবা সীমালংঘনপূর্বক তা ধেকে কিছু ছেড়ে দেয়া। যে জন্য তাকে জবাবদিহী করতে হবে। আর সে তার ছওয়াবসমূহের বিনিময়ে কিংবা হকদারের পাপরাশি বহন করা ব্যতীত আদায় করতে পারবে না। যেমন ঃ

৬৩৪৮. রবী' (র.) হতে বর্ণিত। তিনি عُلَيْكَتُبُ وَلَيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقِّ ।এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, কাজেই এরূপ করা অর্থাৎ লেখক লিখে দেয়া ও ঋণগ্রহীতা লেখার্র বিষয়বস্তু বলে দেয়া ওয়াজিব। আর সে যেন তার প্রতিপালক আল্লাহ্কে ভয় করে এবং তাথেকে কোন কিছু কম না করে। অর্থাৎ এক্ষেত্রে সে মেন কোনরূপ অন্যায়–অবিচার না করে।

అల8৯. ইব্ন যায়দ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وَلاَيَبُخَسُ مِنْهُ هُنَيْنًا —এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, সে যখন শেখার বিষয়বস্তু বলে দেবে, তখন এ ব্যক্তির হক হতে যেঁন কিছু কম না করে।

১. তাফসীরে তারারীর কোন কোন নুসখায় এ ইবারতটি উধৃত আছে কিন্তু তৎসঙ্গে এমন কারো নামোল্লেখ করা হয়নি, যদি এমত পোষণ করেছেন। তাফসীরকারের নিকট এমন কোন পাভুলিপি ছিল, পরে তিনি তা ভুলে গিয়েছেন।

মহাन আল্লাহর বাণীঃ هُو يُمَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفَيْهًا اَقْ ضَعَيْفًا اَقْ لاَ يَسْتَطِيْعُ اَنْ يَمُلِّ هُو عَلَيْهِ الْحَقْ وَ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ الْعَدْلِ وَ عَلَيْهُ الْعَدْلِ وَالْعَدْلِ وَالْعَدْلِ ا

আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর বাণীঃ فَانُ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقِّ سَفَيْهًا أَنْ ضَعَيْفًا -এর মধ্যে ঘোষণা করেছেন, যদি ঋণগ্রহীতা যার উপর ঋণের মাল সাব্যস্ত। সে যদি নির্বোধ তথা তার উপর যে ঋণ সাব্যস্ত হয়েছে, সে সম্পর্কে লেখার বিষয়বস্তু লেখকের নিকট সঠিকভাবে বলে দেয়ার ব্যাপারে অজ্ঞ হয়।"

७७৫০. মুজাহিদ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি فَانْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقَّ سَفَيْهًا –এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, سَفِيه – الْمَرَاةِ ( নির্বোধ ) হলো লেখার বিষয়বস্তু বলে দেয়ার ও সে বিষয়ে অজ্ঞ ব্যক্তি।

অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেছেন, বরং এক্ষেত্রে নির্বোধ বলে আল্লাহ্ তা'আলা যে ঘোষণা দিয়েছেন, তা হলো অপ্রাপ্তবয়স্ক বালক।

#### যাঁরা এ অভিমত পোষণ করেনঃ

৬৩৫১. হ্যরত সুদী (র়) হতে বর্ণিত। তিনি فَانْ كَانَ الَّذِيْ عَلَيْهِ الْحَقَّ سَفْيِها –এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, নির্বোধ বলতে অপ্রাপ্তবয়স্ককে বুঝানো হয়েছে।

৬৩৫২. দাহ্হাক (র়) বর্ণিত। তিনি فَانُ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقَّ سَفَيْهًا أَوْضَعِيْفًا مَا তিনি فَانُ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقَّ سَفَيْهًا أَوْضَعِيْفًا مَا صَالَحَ اللهِ وَهُمَ اللّهِ عَلَيْهُ الْحَقَّ سَفَيْهًا أَوْضَعِيْفًا مَا أَنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقَّ سَفَيْهًا أَوْضَعِيْفًا مَا صَالَحَ اللّه اللّه عَلَيْهِ اللّه عَلَيْهِ اللّه عَلَيْهِ اللّه عَلَيْهِ اللّه عَلَيْهِ اللّه عَلَيْهِ اللّه عَلَيْهُ اللّه عَلَيْهُ اللّه عَلَيْهُ اللّهُ اللّه عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّه عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতের দু'টি ব্যাখ্যার মধ্যে ঐ ব্যাখ্যাটিই উত্তম, যাঁরা বলেছেন যে, এক্ষেত্রে سَفْيُ ( নির্বোধ ) হলো লেখার বিষয়বস্তু বলে দেয়ার ব্যাপারে যে অজ্ঞ। আর ব্যাখ্যাটিই সঠিক হওয়ার কারণ হলো তা, যা আমি ইতিপূর্বে উল্লেখ করেছি। আরবদের পরিভাষায় السفه শব্দটির षक्षण – عَانْ كَانَ الَّذِيْ عَلَيْهِ الْحَقَّ سَفَيْهُا वाता आल्लाइ्त वानीः الجهل سهو الجهل صهو – ما فأنْ كَانَ الَّذِيْ عَلَيْهِ الْحَقَّ سَفَيْهُا সকল অজ্ঞমূর্থই অন্তর্ভুক্ত, যে সঠিকভাবে লেখার বিষয়বস্তু বলে দেয়ায় অজ্ঞ। সে অপ্রাপ্তবয়স্ক বা প্রাপ্তবয়স্ক হোক, পুরুষ বা স্ত্রীলোক হোক। অধিকন্তু আয়াতের উত্তম ব্যাখ্যা হলো, এ আয়াত দারা সে সকল মূর্য লোককেই বুঝানো হয়েছে, যারা লেখার বিষয়বস্তু বলে দেয়ার ক্ষেত্রে ভুল ও নির্ভুলের মধ্যে ওলট-পালট করে ফেলবে। অর্থাৎ সঠিকভাবে বলে দিতে অক্ষম, যারা এমন প্রাপ্তবয়স্ক পুরুষ ও স্ত্রীলোক, যাদের উপর অন্য কেউ অভিভাবক নয়। যেহেতু আল্লাহ্ তা'আলা এ আয়াতের শুরুতে ইরশাদ করেছেন يَا يُهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا إِذَاتَدَايَنْتُمُ إِلَىٰ اَجَلٍ مُّسَمِّى व्यत সাধ্যমে, অথচ অপ্রাপ্তবয়স্ক বালক ও যার উপর অন্য ব্যক্তি অভিভাবকত্ব করে. তার জন্য পরস্পর ঋণের কারবার করা জায়িয় নেই। আল্লাহ্ তা'আলা যাদেরকে ঋণপত্র লেখার বিষয় বলে দেয়ার আদেশ করেছেন, তাদের মধ্য হতে নির্বোধ-দুর্বলসহ লেখার বিষয়বস্তু বলে দেয়ায় অপারগকে পৃথক করেছেন। কাজেই আল্লাহ্ তা'আলা দুর্বল ও নির্বোধ ব্যক্তিকে অর্থাৎ লেখার বিষয়বস্তু সঠিকভাবে লিখিয়ে দিতে অক্ষম, তাদের এ আদেশের আওতাভুক্ত করেননি। আর এও স্বিদিত যে, তাদের মধ্যে যে দুর্বল, সে হলো লেখার বিষয়বস্তু বলে দেয়ার অক্ষম ব্যক্তি, যদিও সে সবল সূঠামদেহী হোক না কেন। আর এ দুর্বলতা তার যবানের জড়তা বা

তাতে তোত্লামি থাকার কারণে। আর যে লেখার বিষয় বলে দেয়ায় অপারগ সে হলো লেখার বিষয় বলে দেয়ায় বাধাগ্রস্ত ব্যক্তি। এমন প্রতিবন্ধী, যে লেখকের নিকট উপস্থিত হয়ে লেখার বিষয় বলে দেয়ায় অক্ষম কিংবা লেখার বিষয় বলে দেয়ার স্থান হতে তার অনুপস্থিতির কারণে। ফলে সে তার অনুপস্থিতির কারণে ঋণপত্রে লেখার বিষয় বলে দেয়ায় অক্ষম। সূতরাং আল্লাহ্ তা আলা তাদের উপর হতে লেখার বিষয় বলে দেয়ার দায়িত্ব শ্বালন করে দিয়েছেন, সে সকল কারণের প্রেক্ষিতে যা আমি উল্লেখ করেছি, যখন তা তাদের মধ্যে পাওয়া যায়। আর তিনি সে কারণেই তাদেরকে অপারগ বলে গণ্য করেছেন। আর তাদের উপর হতে এ দায়িত্ব প্রত্যাহত হওয়ার ক্ষেত্রে তাদের অভিতাবককে লেখার বিষয় বলে দেয়ার আদেশ করেছেন।

षाद्वार ज'षानात वानी क لَّهُ يُملِّ الْهَ وَعَلَيْهُ الْهُ صَعَيْفًا اَوْ لاَيَسْتَطِعُ اَنْ يُملِّ الْهَ الْهَ عَانِ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفَيْهًا اَوْ صَعَيْفًا اَوْ لاَيَسْتَطِعُ اَنْ يُملِّ وَالْهَ بِالْعَدَلِ وَالْهَ بِالْعَدَلِ وَالْهَ بِالْعَدَلِ وَالْهَ بِالْعَدَلِ وَالْهَ بِالْعَدَلِ وَالْهَ بِالْعَدَلِ وَالْهَ الْعَدَلِ الْعَدَلِ وَالْهَ الْعَدَلِ وَالْهَا وَالْهُ الْعَدَلِ وَالْعَلَى الْعَدَلِ وَالْعَلَى الْعَدَلُ وَالْهُ وَالْعَلَى الْعَدَلُ وَالْهُ وَالْعَلَى الْعَدَلُ وَالْعَلَى وَالْعَلَى الْعَدَلُ وَالْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى

যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

فَانُ كَانَ الَّذَيُ عَلَيْهِ الْحَقِّ سَفَيْهًا أَوْ ضَعَيْفًا وَرَضَعَيْفًا صَهُوهِ قَالَ তার বিশিত যে, তিনি আয়াত فَانِيُّهُ الْوَلِيَّةُ بِالْعَدْلِ وَلَيْ كَانَ الَّذَيْ عَلَيْهُ الْوَلَيِّةُ بِالْعَدْلِ وَلِيَّا الْعَدْلِ وَلَيْ الْعَدْلِ وَلَيْهُ بِالْعَدْلِ وَلَيْ الْعَدْلِ وَلَيْهُ بِالْعَدْلِ وَلَيْهُ بِالْعَدْلِ وَلَيْهُ بِالْعَدْلِ وَلَيْهُ بِالْعَدْلِ وَلَيْهُ الْعَدْلِ وَلَيْهُ الْعَدْلِ وَلَيْهُ الْعَدْلِ وَلَيْهُ الْمُوالِقِيَّةُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُؤْمِّ وَالْمَالُ وَلَيْهُ بِالْعَدْلِ وَلَيْهُ الْمُقَالِ وَلَيْهُ الْمُؤْمِّ وَالْمُ الْمُولِ وَلَيْهُ الْمُؤْمِّ وَالْمُوالِقُولِيَّةُ وَلَيْهُ الْمُؤْمِّ وَالْمُؤْمِّ وَالْمُؤْمِّ وَالْمُؤْمِّ وَالْمُؤْمِّ وَالْمُؤْمِّ وَاللَّهُ وَلَيْمُ لِلْمُؤْمِّ وَالْمُؤْمِّ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِّ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَلَا اللَّهُ وَلَمُ مُنْ فَالْمُلْلُ وَلِيَّا لَا لَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَاللَّالُ وَلِيَّا لِمُؤْمِلُ وَلِي الْمُؤْمِ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَاللَّالِ وَلَيْكُمُ لَلْ وَلِي الْمُؤْمِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي الْمُؤْمِ وَاللَّهُ وَلِي الْمُؤْمِ وَالْمُوالِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَاللَّهُ وَاللّهِ وَاللَّهُ وَالْمُوالِقُولِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ

৬৩৫৪. হযরত ইব্ন আরাস (রা.) হতে বর্ণিত যে,তিনি আলোচ্য আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, যদি ঋণগ্রহীতা লেখার বিষয় বলে দেয়ায় অক্ষম হয়, তবে صاحب الدين ( ঋণের মালিক ) ন্যায্যভাবে লেখার বিষয় বলে দিবে।

সে সকল ব্যক্তি হতে উধৃত রিওয়ায়াতসমূহের আলোচনা যারা বলেছেন যে, এস্থানে এক ( দুর্বল ) বলতে اَحمق রাকা ) উদ্দেশ্য এবং মহান আল্লাহ্র বাণীঃ اَحمق দারা নির্বোধ ও দুর্বল –এর অভিভাবক উদ্দেশ্য ঃ

তুও৫৫. দাহ্হাক (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وَيَسْفَيْهُا اَوْضَعْنِفًا اَوْلاَ يَسْتَطْيُهُ اَوْلاَ يَسْتَطْيُهُ اَ اللهُ عَلَيْهِ الْحَقّ سَفَيْهُا اَوْضَعْنِفًا اَوْلاَ يَسْتَطْيُهُ وَ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

৬৩৫৬. সুদ্দী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, ضعيف দ্বারা إحمق বুঝানো হয়েছে।

৬৩৫৭. মুজাহিদ (র.) হতে অন্য সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, حمق দারা حمق বুঝানো হয়েছে। ৬৩৫৮. ইব্ন যায়দ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আয়াত فَانَ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقَّ سَفَيْهًا اَوْضَعِيفًا صَعَدِيهًا اللهِ الْحَقَّ سَفَيْهًا اَوْضَعِيفًا صَعَدِيهًا اللهِ الْحَقَّ اللهِ الْحَقَّ اللهِ الْحَقَّ اللهِ الْحَقَّ اللهِ الْحَقَّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

আল্লাহ্ পাকের বাণী ঃ

وَاسْتَشْهِدُوْا شَهِيْدَيْنِ مِنْ رِّجَالِكُمْ جِ فَانْ لَمْ يَكُوْنَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُّ وَّ امْرَاتَانِ مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ آنْ تَضِلَّ إِحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَهُمَا الْاُخْرِي وَلاَ يَابَ الشُّهَدَاءُ إِذَا مَادُعُواْ ـ

অর্থ ঃ সাক্ষীদের মধ্যে যাদের উপর তোমরা রাযী, তাদের মধ্যে দু'জন পুরুষ তোমরা সাক্ষী রাখবে। যদি দু'জন পুরুষ না থাকে, তবে একজন পুরুষ ও দু'জন স্ত্রীলোক, স্ত্রীলোকদের মধ্যে একজন ভুল করলে তাদের অপরজন শ্বরণ করিয়ে দেবে। আর সাক্ষীগণকে যখন ডাকা হবে, তখন তারা যেন অস্বীকার না করে।

अत नारा । وَاسْتَشْهِدُوا شَهَيْدَيْنِ مِنْ رِّجَالِكُمْ وَرُجَالِكُمْ

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা এ আয়াতাংশে ঘোষণা করেছেন যে, তোমরা তোমাদের হক সংক্রোন্ত বিষয়ের উপর দু'জন সাক্ষী রাখ। যেমন, আরবদের কথোপকথনে বলা হয়, এ সম্পদের বিষয়ে অমুক আমার সাক্ষী এবং আমার সাক্ষী তার বিরুদ্ধে।

মহান আল্লাহ্র বাণী : مِنْ رَجَالِكُمُ –এর অর্থ হলো স্বাধীন মুসলমান সাক্ষী হতে পারবে, গোলাম অথবা স্বাধীন কাফির সাক্ষী হতে পারবে না।

७७८৯. पूजारिদ (त.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, আয়াত مِنْ اَحْرَارِكُمْ وَهُ وَهِاكُمُ –এর هو حَرَارِكُمُ –তোমাদের মধ্যে স্বাধীন ব্যক্তিগণ হতে।

৬৩৬০. মুজাহিদ (র.) হতে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।
إِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَّ امْرَاتَانِ مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءِ وَالْمَرَاتَانِ مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءِ وَالْمَرَاتَانِ مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءِ

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, সাক্ষীষয় যদি দু'জন পুরুষ না হয়, তবে সাক্ষ্যদান ক্ষেত্রে একজন পুরুষ ও দু'জন স্ত্রীলোক গ্রহণযোগ্য হবে। আর الحراتان ও الرجل কর তবে বাক্যটিকে এভাবে বলতে পার ক্রিয়ার প্রতি 'আতফ হিসাবে পেশ হয়েছে। তুমি যদি ইচ্ছা কর তবে বাক্যটিকে এভাবে বলতে পার রিয়ার প্রতি 'আতফ হিসাবে পেশ হয়েছে। তুমি যদি ইচ্ছা কর তবে বাক্যটিকে এভাবে বলতে পার রিয়ার প্রতি 'আতফ হিসাবে পেশ হয়েছে। তুমি যদি সাক্ষীয়য় দু'জন পুরুষ না হয়, তবে একজন পুরুষ ও দু'জন স্ত্রীলোক সে বিষয়ে সাক্ষীদান করবে। ), আর যদি তুমি ইচ্ছা কর তবে এরূপ বলতে পারঃ বুলি কুলি পুরুষ না হয়, তবে একজন পুরুষ ও দু'জন স্ত্রীলোক সাক্ষ্য দেবে। ) আর যদি তুমি এরূপ বল, দেবে। ) আর যদি তুমি এরূপ বল, শুরুষ ও দু'জন মহিলা হলেও শুদ্ধ হবে। টেপরোক্ত সব ব্যাখ্যাই সঠিক। আর যদি বুলি হবে। বেমন দু'টি নুসব ( যবর ) যোগে পড়া হয়, তবে তা একটি ব্যাখ্যা সাপেক্ষে জায়িয হবে। যেমন দু'টি নুসব ( যবর ) যোগে পড়া হয়, তবে তা একটি ব্যাখ্যা সাপেক্ষে জায়িয হবে। যেমন কুলি কুষ্য ও দু'জন স্ত্রীলোককে সাক্ষী রাখ।) আর আল্লাহ্ তা'আলার বাণীঃ বুলিন্দারী ও সৎকর্মশীলতা বিচারে নির্ভরযোগ্য ন্যায়পরায়ণ ব্যক্তিগণ হতে। যেমন ঃ

ఆ৩৬২. দাহ্হাক (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আয়াত هُرُبَاكُمُ مِنْرَجَاكُمُ –এর ব্যাখ্যা طحرة বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা আদেশ করেছেন যেন তাদের পুরুষ্গণ হতে দু'জন ন্যায়নিষ্ঠ ব্যক্তিকে তারা সাক্ষী রাখে। আর যদি সাক্ষীদ্বয় দু'জন পুরুষ না হয়, তবে একজন পুরুষ ও দু'জন স্ত্রীলোককে সাক্ষী রাখবে, যাদের উপর তোমরা সন্তুষ্ট।

अ वज़ नाया : وَنْ تَضِلُّ إِحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرُ إِحْدَاهُمَا الْأُخْرَى

এ আয়াতের পঠনরীতি প্রসঙ্গে ইলমে কিরাআত –এর বিশেষজ্ঞগণ একাধিক মত পোষণ করেছেন। অধিকাংশ হিজায় ও মদীনাবাসী এবং কোন কোন ইরাকী কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ আলোচ্য আয়াতের نا صدة আলিফকে যবর দিয়ে এবং خنکر ও نخر حره অনুরূপ যবর দিয়ে পাঠ করেছেন। এ অর্থে যে, যদি সাক্ষীদ্বয় দু'জন পুরুষ না হয়, তবে একজন পুরুষ ও দু'জন স্ত্রীলোকের সাক্ষ্য গ্রহণযোগ্য হবে। যাতে স্বীলোক দু'জনের একজন অপরজনকে শ্বরণ করিয়ে দিতে পারে, যদি সে ভূলে যায়।

এ অভিমতটি সুফিয়ান ইব্ন উআয়াইনা (র.) হতে বর্ণিত।

অন্যান্য তাফসীরকারগণ এর ব্যাখ্যায় বলেন, ভুলে যাওয়ার পর শ্বরণ করিয়ে দেয়া।

שপর কয়েকজন তাফসীরকার الْاَخْرَى اَحْدَاهُمَا الْاَخْرَى আয়াতাংশের السَّلِيَ اَحْدَاهُمَا الْاَخْرَى আয়াতাংশের السَّلِيَ अवाয়ित মধ্যে السَّلِي – কে যেরযোগে পাঠ করেছেন। আর তাঁরা تذکر শব্দটিকে পেশযোগে তার এওে (কাফ) অক্ষরটিতে তাশদীদযোগে পাঠ করেছেন। যেন তা স্ত্রীলোক দৃ'জনের কাজ সম্পর্কে খবরের সূচনা স্বরূপ হয়। অর্থাৎ যদি স্ত্রীলোক দৃ'জনের একজন তার সাক্ষ্যদানের বিষয় ভুলে যায়, অপর স্ত্রীলোকটি তাকে স্বরণ করিয়ে দেবে। এক্ষেত্রে শর্ম শব্দটি যে ভুলে যায় তাকে স্বরণ করিয়ে দেয়া অর্থে ব্যবহৃত হবে এবং আয়াতাংশ পূর্ববর্তী বক্তব্য হতে পৃথক হবে। এ পাঠরীতিতে আয়াতের অর্থ এরূপ হবে যে, তোমরা তোমাদের পুরুষগণের মধ্য হতে দৃ'জন সাক্ষ্যদানকারীকে স্থির কর। আর যদি তারা দৃ'জন পুরুষ না হয়, তবে একজন পুরুষ ও দৃ'জন স্ত্রীলোকের সাক্ষ্য গ্রহণযোগ্য হবে, সেসব সাক্ষীর মধ্য হতে যাদের সাক্ষ্যদানে তোমরা সন্তুষ্ট থাক। কেননা, যদি স্ত্রীলোক দৃ'জনের একজন ভুলে যায়, তবে অপরজন তাকে স্বরণ করিয়ে দেবে। স্ত্রীলোকটির কাজ সম্পর্কে নতুন করে সংবাদ দেয়ার ভিত্তিতে এ অর্থ গ্রহণ করা হবে। যদি স্ত্রীলোক দৃ'জনের একজন তার সাক্ষ্যদানের বিষয় ভুলে যায়, তবে তাদের মধ্যে স্বরণকারিণী স্ত্রীলোকটি অপর স্ত্রীলোকটিকে স্বরণ করিয়ে দেবে।

হযরত আ'মাশ (র.) ও তাঁর অনুসারিগণ এ পাঠরীতি গ্রহণ করেছেন। আর হযরত আ'মাশ (র.) نَ تَضَلُلُ শব্দটিকে এজন্য যবরযোগে পাঠ করেছেন, যেহেতু শব্দটি হরফে শর্ত اَنْ تَضَللُ যোগে জযমের স্থলে পতিত হয়েছে। তাঁর পাঠরীতির প্রেক্ষিতে আয়াতাংশের ব্যাখ্যা হলো শব্দটি মূলত চিল্ল। তারপর যখন লাম দু'টির একটিকে অপরটির মধ্যে ইদগাম বা সন্ধি করা হয়, তখন তাতে সহজতর হরকত দেয়া হয়। আর تذكر শব্দটিকে " نا " (ফা) সহ ব্যবহার করা হয়। কেননা, তা শর্তের জাযা রূপে উল্লিখিত হয়েছে।

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, এসব পাঠরীতির মধ্যে তাঁদের পাঠরীতিই বিশুদ্ধ, যাঁরা ان تضل احدا এর মধ্যে তাঁ অব্যয়টিকে যবরযোগে পাঠ করেছেন এবং الاخرى এর মধ্যস্থিত এর মধ্যস্থিত এর মধ্যস্থিত এর মধ্যস্থিত আকরটিকে তাশদীদযোগে পাঠ করেছেন আর ত (রা.) অক্ষরটিতে যবর দিয়েছেন। এ অর্থে যে, সাক্ষীদ্ম যদি দু'জন পুরুষ না হয়, তবে একজন পুরুষ ও দু'জন স্ত্রীলোক সাক্ষ্য দান করবে, যাতে যদি তাদের একজন ভুলে যায়, তবে অপরজন শরণ করিয়ে দেবে। অবশ্য خاف – এর উপর আতফ্ (عطف)করে যবর দেয়া হয়েছে। আর তা অব্যয়টি অব্যয়টি পরবর্তী পর্যায়ে উল্লিখিত হয়েছে। অর্থাৎ অর্থা ব্যবহৃত ভ্রেমার কারণে যবর দান করা হয়েছে। আর তা শর্তের স্থলে পতিত হয়েছে। শর্তের জবাবটি পরবর্তী পর্যায়ে উল্লিখিত হয়েছে। অর্থাৎ ভর্তা অর্থা ব্যবহৃত ভ্রেমার কার হয়েছে। আর তা শর্তের স্বল পতিত ব্রয়ছে। শর্তের স্বলে করা হয়েছে এবং তাল ভর্তা এর ভ্রমার করা হয়েছে। আর হয়েছে। যাতে একথা বুঝা যায় যে, "أن " অব্যয়টি " এ " –এর স্থলে অবস্থিত।

আমি উপরে বর্ণিত পাঠরীতিসমূহের মধ্যে এ পাঠকে এজন্য গ্রহণ করেছি, যেহেতু প্রাচীন যুগের ও বরবর্তী যুগের কিরাআত বিশেষজ্ঞগণের এ বিষয়ে ইজমা প্রতিষ্ঠিত হয়েছে এবং আ'মাশ ও তাঁর শুঠরীতির অনুসারিগণ এক্ষেত্রে ভিন্ন মত পোষণ করেন। তাঁদের দলীল–প্রমাণও রয়েছে। আর মুসলমানের ধ্যে যে পাঠরীতি প্রচলিত রয়েছে, তা বর্জন করা বৈধ নয়। শুল্টির মধ্যস্থ এই অক্ষরটিকে রাশদীদথোগে পড়া আমরা এজন্য পসন্দ করেছি, যেহেতু তা স্ত্রীলোক দু'জনের একজন অপর জনকে বরণ করিয়ে দেয়ার অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। কাজেই এখানে তাশদীদযোগে পাঠ করাই উত্তম।

ইবন উআয়াইনা (র.) হতে আয়াতের ব্যাখ্যা স্বরূপ আমরা যে ব্যাখ্যা উল্লেখ করেছি, তা একটি ভূল ব্রাখ্যা। কতিপয় কারণে এ ব্যাখ্যার কোন যৌক্তিকতা নেই। প্রথম কারণ হলো তাঁর ব্যাখ্যাটি ত্তাফসীরকারগণের মতের বিপরীত। দিতীয় কারণ হলো একথা স্বীকৃত যে, স্ত্রীলোক দু'জনের একজন তার দেয়া সাক্ষ্যের বিষয় ভূলে যাওয়া অর্থ, সাক্ষ্যের বিষয়বস্তু ভূলে যাওয়া। যেমন কোন ব্যক্তির দীন ক্রম্পর্কিত ভ্রষ্টতা হলো, তার দীনী বিষয়ে অস্থিরতা, যার ফলে সে সত্যবিচ্যুত হয়ে পড়েছে। আর যখন ন্ত্রীলোক দু'জনের একজন এ দোষে দোষী হয়েছে, তখন এটা কিরূপে বৈধ হবে যে, অপর স্ত্রীলোকটি নাক্ষ্যদানের বিষয়বস্থু ভূলে যাওয়া ও তাতে ভ্রষ্টতার শিকার হওয়া সত্ত্বেও তার সঙ্গে একত্রিতাবস্থায় পুরুষরূপে গণ্য হয়ে যাবে। কাজেই, এমতাবস্থায় তাদের উভয়ের মধ্যে সাক্ষ্য দানের বিষয়ে ভ্রষ্টতার শিকার স্ত্রীলোকটি পুরুষরূপে গণ্য হওয়ার তুলনায় স্মরণ করিয়ে দেয়াই অধিক প্রয়োজনীয়। কেননা, যদি পুরুষরূপে গণ্য করা দ্বারা এ অর্থ উদ্দেশ্য করা হয় যে, শ্বরণকারিণী তার সহযোগী সাক্ষ্যদানকারিণীকে সে যে বিষয় শরণ করার ব্যাপারে দুর্বল ছিল এবং ভূলে গিয়েছে তা শরণ করিয়ে দেয়ার মাধ্যমে সবলতা দান করে, যা দারা সে তাকে সাক্ষ্য বিষয়ে সবলতায় পুরুষতুল্য করেছে। যেমন নিজ কার্যক্ষমতায় সবল ব্যুকে ذکر তথা পুরুষ বলা হয়। আর যেমন আঘাত করায় কার্যকর তরবারিকে سیف ذکر পুরুষ ভরবারি তথা ধারাল তরবারি বলা হয়। আর বলা হয় رجل فكر –পুরুষ ব্যক্তি। এর দ্বারা নিজ কাজে করিৎকর্মা শক্তহাতে ধারণকারী দৃঢ়সঙ্কল্প উদ্দেশ্য করা হয়। ইব্ন উআয়াইনা (র.) যদি পুরুষরূপে গণ্য করা দ্বারা এ অর্থ উদ্দেশ্য করে থাকেন, তবে তাও ব্যাখ্যাকারগণের মতসমূহের একটি মতরূপে স্বীকৃত হবে। কেননা, যদি আয়াতের এরূপ ব্যাখ্যা করা হয়, তবে তা দ্বারা সে অর্থই উদ্দেশ্য হবে যা আমরা তার ব্যাখ্যা হিসাবে উল্লেখ করেছি। যদিও এ অর্থে পঠিত পাঠরীতি আমাদের পসন্দনীয় পাঠরীতির বিপরীত হোক না কেন। যে কিরাআত অনুসারে تذكر শব্দটিতে کاف ( কাফ ) অক্ষরটি তাখফীফ তথা তাশদীদবিহীনভাবে পঠিত হয়েছে। অথচ কোন ব্যাখ্যাকার আয়াতাংশের এরূপ ব্যাখ্যা করেছেন এবং এ অর্থে তাঁর পাঠরীতি গ্রহণ করেছেন, এমনটি আমাদের জানা নেই। কাজেই, সাধারণভাবে আমরা যা উল্লেখ করেছি এবং পসন্দ করেছি, তাই উত্তম ব্যাখ্যা।

وَ اسْتَشْهِدُوا شَمَا فَتُذَكِّرَ احْدَاهُمَا الْأَخْرَى وَمَ अगुश्रा है व्या व्याश्रा है वाश्राह अनुक्ष र्वाका वाश्राह वाश्राह वाश्राह अनुक्ष र्वाकानी कि कालाहन है के वाश्राह वाश

এ অভিমতটি সুফিয়ান ইবৃন উআয়াইনা (র.) হতে বর্ণিত।

৬৩৬৩. হযরত সৃফিয়ান ইব্ন উআয়াইনা (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, الْمُمَالُا الْمُمَالُولُولُولِ الْمُمَالِكُ الْمُمَالِكُ الْمُمَالِكُ الْمُمَالُولُولُولُولُولِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

অন্যান্য তাফসীরকারগণ এর ব্যাখ্যায় বলেন, ভুলে যাওয়ার পর স্বরণ করিয়ে দেয়া।

खनुत्र करित्रक्षन তাফসীরকার الأخْرَى اَحْدَاهُمَا الْكَاّ الْكَاّ আরাতাংশের তা खनुत्रित মধ্যে । —কে যেরযোগে পাঠ করেছেন। আর তাঁরা আরা দ্বিনির শেশটিকে পেশযোগে তার এও কোফ) অক্ষরটিতে তাশদীদযোগে পাঠ করেছেন। যেন তা স্ত্রীলোক দু'জনের কাজ সম্পর্কে খবরের সূচনা স্বরূপ হয়। অর্থাৎ যদি স্ত্রীলোক দু'জনের একজন তার সাক্ষ্যদানের বিষয় ভুলে যায়, অপর স্ত্রীলোকটি তাকে শ্বরণ করিয়ে দেবে। এক্ষেত্রে একজন তার সাক্ষ্যদানের বিষয় ভুলে যায়, অপর স্ত্রীলোকটি তাকে শ্বরণ করিয়ে দেবে। এক্ষেত্রে এক শ্বরণ করিয়ে দেরা অর্থে ব্যবহৃত হবে এবং আয়াতাংশ পূর্ববর্তী বক্তব্য হতে পূথক হবে। এ পাঠরীতিতে আয়াতের অর্থ এরূপ হবে যে, তোমরা তোমাদের পুরুষগণের মধ্য হতে দু'জন সাক্ষ্যদানকারীকে স্থির কর। আর যদি তারা দু'জন পুরুষ না হয়, তবে একজন পুরুষ ও দু'জন স্ত্রীলোকের সাক্ষ্য গ্রহণযোগ্য হবে, সেসব সাক্ষীর মধ্য হতে যাদের সাক্ষ্যদানে তোমরা সন্তুষ্ট থাক। কেননা, যদি স্ত্রীলোক দু'জনের একজন ভুলে যায়, তবে অপরজন তাকে শ্বরণ করিয়ে দেবে। স্ত্রীলোকটির কাজ সম্পর্কে নতুন করে সংবাদ দেয়ার ভিত্তিতে এ অর্থ গ্রহণ করা হবে। যদি স্ত্রীলোক দু'জনের একজন তার সাক্ষ্যদানের বিষয় ভুলে যায়, তবে তাদের মধ্যে শ্বরণকারিণী স্ত্রীলোকটি অপর স্ত্রীলোকটিকে শ্বরণ করিয়ে দেবে।

হ্যরত আ'মাশ (র.) ও তাঁর অনুসারিগণ এ পাঠরীতি গ্রহণ করেছেন। আর হ্যরত আ'মাশ (র.) تَضَلُ 'শব্দটিকে এজন্য যবরযোগে পাঠ করেছেন, যেহেতু শব্দটি হরফে শর্ত أَنْ تَضُللَ । যোগে জযমের স্থলে পতিত হয়েছে। তাঁর পাঠরীতির প্রেক্ষিতে আয়াতাংশের ব্যাখ্যা হলো শব্দটি মূলত টিছিল। তারপর যখন লাম দু'টির একটিকে অপরটির মধ্যে ইদগাম বা সন্ধি করা হয়, তখন তাতে সহজতর হরকত দেয়া হয়। আর تذكر শব্দটিকে " ن 'ফা) সহ ব্যবহার করা হয়। কেন্না, তা শর্তের জায়া রূপে উল্লিখিত হয়েছে।

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, এসব পাঠরীতির মধ্যে তাঁদের পাঠরীতিই বিশুদ্ধ, যাঁরা ان تضل احدا مرا الله এর মধ্যে তাঁ অব্যয়টিকে যবরযোগে পাঠ করেছেন এবং كاف এর মধ্যে তাঁ অব্যয়টিকে যবরযোগে পাঠ করেছেন এবং كاف এক এন দিয়েছেন। এ অর্থে যে, সাক্ষীঘ্র অক্ষরটিকে তাশদীদযোগে পাঠ করেছেন আর ত (রা.) অক্ষরটিতে যবর দিয়েছেন। এ অর্থে যে, সাক্ষীঘ্র যদি দু'জন পুরুষ না হয়, তবে একজন পুরুষ ও দু'জন স্ত্রীলোক সাক্ষ্য দান করবে, যাতে যদি তাদের একজন ভুলে যায়, তবে অপরজন শরণ করিয়ে দেবে। অবশ্য خذک – এর উপর আত্য তের উপর আত্য তের যবর দেয়া হয়েছে। আর তা অব্যয়টি তালের স্বলে ব্যবহৃত হওয়ার কারণে যবর দান করা হয়েছে। আর তা শর্তের স্থলে পতিত হয়েছে। শর্তের জবাবটি পরবর্তী পর্যায়ে উল্লিখিত হয়েছে। অর্থাৎ ভিপর আত্য করা হয়েছে। যাতে একথা বুঝা যায় যে, ত্বা অব্যয়টি তালে অবস্থিত।

আমি উপরে বর্ণিত পাঠরীতিসমূহের মধ্যে এ পাঠকে এজন্য গ্রহণ করেছি, যেহেতু প্রাচীন যুগের ও পরবর্তী যুগের কিরাআত বিশেষজ্ঞগণের এ বিষয়ে ইজমা প্রতিষ্ঠিত হয়েছে এবং আ'মাশ ও তাঁর পাঠরীতির অনুসারিগণ এক্ষেত্রে ভিন্ন মত পোষণ করেন। তাঁদের দলীল—প্রমাণও রয়েছে। আর মুসলমানের মধ্যে যে পাঠরীতি প্রচলিত রয়েছে, তা বর্জন করা বৈধ নয়। المستخد শব্দটির মধ্যস্থ الحالات অক্ষরটিকে তাশদীদথোগে পড়া আমরা এজন্য পসন্দ করেছি, যেহেতু তা স্ত্রীলোক দু'জনের একজন অপর জনকে প্ররণ করিয়ে দেয়ার অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। কাজেই এখানে তাশদীদযোগে পাঠ করাই উত্তম।

ইবুন উআয়াইনা (র.) হতে আয়াতের ব্যাখ্যা স্বরূপ আমরা যে ব্যাখ্যা উল্লেখ করেছি, তা একটি ভুল ব্যাখ্যা। কতিপয় কারণে এ ব্যাখ্যার কোন যৌক্তিকতা নেই। প্রথম কারণ হলো, তাঁর ব্যাখ্যাটি তাফসীরকারগণের মতের বিপরীত। দিতীয় কারণ হলো একথা স্বীকৃত যে, স্ত্রীলোক দু'জনের একজন তার দেয়া সাক্ষ্যের বিষয় ভূলে যাওয়া অর্থ, সাক্ষ্যের বিষয়বস্তু ভূলে যাওয়া। যেমন কোন ব্যক্তির দীন সম্পর্কিত ভ্রষ্টতা হলো, তার দীনী বিষয়ে অস্থিরতা, যার ফলে সে সত্যবিচ্যুত হয়ে পড়েছে। আর যথন ন্ত্রীলোক দু'জনের একজন এ দোষে দোষী হয়েছে. তখন এটা কিরূপে বৈধ হবে যে. অপর স্ত্রীলোকটি সাক্ষ্যদানের বিষয়বস্থু ভূলে যাওয়া ও তাতে ভ্রষ্টতার শিকার হওয়া সত্ত্বেও তার সঙ্গে একত্রিতাবস্থায় পুরুষরূপে গণ্য হয়ে যাবে। কাজেই. এমতাবস্থায় তাদের উভয়ের মধ্যে সাক্ষ্য দানের বিষয়ে ভ্রষ্টতার শিকার স্ত্রীলোকটি পুরুষরূপে গণ্য হওয়ার তুলনায় স্মরণ করিয়ে দেয়াই অধিক প্রয়োজনীয়। কেননা, যদি পুরুষরূপে গণ্য করা দ্বারা এ অর্থ উদ্দেশ্য করা হয় যে, স্মরণকারিণী তার সহযোগী সাক্ষ্যদানকারিণীকে েনে যে বিষয় স্মরণ করার ব্যাপারে দুর্বল ছিল এবং ভূলে গিয়েছে তা স্মরণ করিয়ে দেয়ার মাধ্যমে সবলতা দান করে. যা দারা সে তাকে সাক্ষ্য বিষয়ে সবলতায় পুরুষতুল্য করেছে। যেমন নিজ কার্যক্ষমতায় সবল ক্তুকে نکر তথা পুরুষ বলা হয়। আর যেমন আঘাত করায় কার্যকর তরবারিকে سیف ذکر পুরুষ তরবারি তথা ধারাল তরবারি বলা হয়। আর বলা হয় رجل ذكر –পুরুষ ব্যক্তি। এর দারা নিজ কাজে করিৎকর্মা শক্তহাতে ধারণকারী দৃঢ়সঙ্কল্প উদ্দেশ্য করা হয়। ইব্ন উআয়াইনা (র.) যদি পুরুষরূপে গণ্য ্বিকরা দারা এ অর্থ উদ্দেশ্য করে থাকেন, তবে তাও ব্যাখ্যাকারগণের মতসমূহের একটি মতরূপে স্বীকৃত হবে। কেননা, যদি আয়াতের এরূপ ব্যাখ্যা করা হয়, তবে তা দ্বারা সে অর্থই উদ্দেশ্য হবে যা আমরা তার বাখ্যা হিসাবে উল্লেখ করেছি। যদিও এ অর্থে পঠিত পাঠরীতি আমাদের পসন্দনীয় পাঠরীতির বিপরীত হোক না কেন। যে কিরাআত অনুসারে تنكر শব্দটিতে کاف ( কাফ ) অক্ষরটি তাথফীফ তথা তাশদীদবিহীনভাবে পঠিত হয়েছে। অথচ কোন ব্যাখ্যাকার আয়াতাংশের এরূপ ব্যাখ্যা করেছেন এবং এ অর্থে তাঁর পাঠরীতি গ্রহণ করেছেন, এমনটি আমাদের জানা নেই। কাজেই, সাধারণভাবে আমরা যা উল্লেখ করেছি এবং পসন্দ করেছি. তাই উত্তম ব্যাখ্যা।

- ﴿ اَنْ تَضِلًا اِحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ اِحْدَاهُمَا الْأُخْرَى صورة व्याशा व्याशा व्याशा व्याशात व्याशाल व्याशात व्याशाल व्याशात व्याशाल व्याशाल

এ অভিমতটি সুফিয়ান ইব্ন উআয়াইনা (র.) হতে বর্ণিত।

৬৩৬৩. হ্যরত সুফিয়ান ইব্ন উআয়াইনা (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, نَتُذَكَرُا كُذَا هُمَا الْأَخْرَى –এর অর্থঃ ভুলে যাওয়ার পর স্বরণ করা নয়, শব্দটিতো পুরুষ অর্থে خرک হতে নিম্পান। এ অর্থে যে, যখন উক্ত স্ত্রীলোকটি অন্য একজন স্ত্রীলোকের সঙ্গে সাক্ষ্যদান করল, তখন তাদের উভয়ের এ সাক্ষ্য একজন পুরুষের সাক্ষ্যভুল্য হয়ে গেল।

অন্যান্য তাফসীরকারগণ এর ব্যাখ্যায় বলেন, ভূলে যাওয়ার পর স্বরণ করিয়ে দেয়া।

ভার করেকজন তাফসীরকার الأخرى المكان المكان المكان المكان المكان المكان আরাতাংশের المكان আরাতির মধ্যে المكان –কে যেরযোগে পাঠ করেছেন। আর তাঁরা المكان শব্দটিকে পেশযোগে তার এই শব্দটিকে তাশদীদযোগে পাঠ করেছেন। যেন তা স্ত্রীলোক দু'জনের কাজ সম্পর্কে খবরের সূচনা স্বরূপ হয়। অর্থাৎ যদি স্ত্রীলোক দু'জনের একজন তার সাক্ষ্যদানের বিষয় ভুলে যায়, অপর স্ত্রীলোকটি তাকে স্বরণ করিয়ে দেবে। এক্ষেত্রে এক শব্দটি যে ভুলে যায় তাকে স্বরণ করিয়ে দেয়া অর্থে ব্যবহৃত হবে এবং আয়াতাংশ পূর্ববর্তী বক্তব্য হতে পৃথক হবে। এ পাঠরীতিতে আয়াতের অর্থ এরূপ হবে যে, তোমরা তোমাদের পুরুষণণের মধ্য হতে দু'জন সাক্ষ্যদানকারীকে স্থির কর। আর যদি তারা দু'জন পুরুষ না হয়, তবে একজন পুরুষ ও দু'জন স্ত্রীলোকের সাক্ষ্য গ্রহণযোগ্য হবে, সেসব সাক্ষীর মধ্য হতে যাদের সাক্ষ্যদানে তোমরা সন্তুষ্ট থাক। কেননা, যদি স্ত্রীলোক দু'জনের একজন ভুলে যায়, তবে অপরজন তাকে স্বরণ করিয়ে দেবে। স্ত্রীলোকটির কাজ সম্পর্কে নতুন করে সংবাদ দেয়ার ভিত্তিতে এ অর্থ গ্রহণ করা হবে। যদি স্ত্রীলোক দু'জনের একজন তার সাক্ষ্যদানের বিষয় ভুলে যায়, তবে তাদের মধ্যে স্বরণকারিণী স্ত্রীলোকটি অপর স্ত্রীলোকটিকে স্বরণ করিয়ে দেবে।

হ্যরত আ'মাশ (র.) ও তাঁর অনুসারিগণ এ পাঠরীতি গ্রহণ করেছেন। আর হ্যরত আ'মাশ (র.) نَظُلُ শব্দটিকে এজন্য যবরযোগে পাঠ করেছেন, যেহেতু শব্দটি হরফে শর্ত أَنْ रযাগে জযমের স্থলে পতিত হয়েছে। তাঁর পাঠরীতির প্রেক্ষিতে আয়াতাংশের ব্যাখ্যা হলো শব্দটি মূলত أَنْ تَخُللُ ছিল। তারপর যখন লাম দু'টির একটিকে অপরটির মধ্যে ইদগাম বা সন্ধি করা হয়, তখন তাতে সহজতর হরকত দেয়া হয়। আর تذكر শব্দটিকে "افَا" (ফা) সহ ব্যবহার করা হয়। কেননা, তা শর্তের জায়া রূপে উল্লিখিত হয়েছে।

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, এসব পাঠরীতির মধ্যে তাঁদের পাঠরীতিই বিশুদ্ধ, যাঁরা كاف এর মধ্যে তাঁ অব্যয়টিকে যবরযোগে পাঠ করেছেন এবং كاف এর মধ্যে তাঁ অব্যয়টিকে যবরযোগে পাঠ করেছেন এবং المنالاخرى –এর মধ্যন্থিত এম মধ্যন্থিত অক্ষরটিকে তাশদীদযোগে পাঠ করেছেন আর رরা.) অক্ষরটিতে যবর দিয়েছেন। এ অর্থে যে, সাক্ষীদ্ম যদি দু'জন পুরুষ না হয়, তবে একজন পুরুষ ও দু'জন স্ত্রীলোক সাক্ষ্য দান করবে, যাতে যদি তাদের একজন ভুলে যায়, তবে অপরজন স্থরণ করিয়ে দেবে। অবশ্য تذكر –এর উপর আত্য المناب করে যবর দেয়া হয়েছে। আর المناب অব্যয়টি –এর স্থলে ব্যবহৃত হওয়ার কারণে যবর দান করা হয়েছে। আর তা শর্তের স্থলে পতিত হয়েছে। শর্তের জবাবটি পরবর্তী পর্যায়ে উল্লিখিত হয়েছে। অর্থাৎ তাল আর তা শর্তের যবরর উপর যথেষ্ট মনে করা হয়েছে এবং المناب –এর স্থলে অবস্থিত।
ভিপর আত্যুক করা হয়েছে। যাতে একথা বুঝা যায় যে, "أن " অব্যয়টি " –এর স্থলে অবস্থিত।

আমি উপরে বর্ণিত পাঠরীতিসমূহের মধ্যে এ পাঠকে এজন্য গ্রহণ করেছি, যেহেতু প্রাচীন যুগের ও পরবর্তী যুগের কিরাআত বিশেষজ্ঞগণের এ বিষয়ে ইজমা প্রতিষ্ঠিত হয়েছে এবং আ'মাশ ও তাঁর পাঠরীতির অনুসারিগণ এক্ষেত্রে ভিন্ন মত পোষণ করেন। তাঁদের দলীল—প্রমাণও রয়েছে। আর মুসলমানের মধ্যে যে পাঠরীতি প্রচলিত রয়েছে, তা বর্জন করা বৈধ নয়। فتذكر শব্দটির মধ্যস্থ افا আমরটিকে তাশদীদথোগে পড়া আমরা এজন্য পসন্দ করেছি, যেহেতু তা স্ত্রীলোক দু'জনের একজন অপর জনকে স্বরণ করিয়ে দেয়ার অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। কাজেই এখানে তাশদীদযোগে পাঠ করাই উত্তম।

ইবৃন উআয়াইনা (র.) হতে আয়াতের ব্যাখ্যা স্বরূপ আমরা যে ব্যাখ্যা উল্লেখ করেছি, তা একটি ভূল ব্যাখ্যা। কতিপয় কারণে এ ব্যাখ্যার কোন যৌক্তিকতা নেই। প্রথম কারণ হলো, তাঁর ব্যাখ্যাটি ভাফসীরকারগণের মতের বিপরীত। দিতীয় কারণ হলো একথা স্বীকৃত যে, স্ত্রীলোক দু'জনের একজন তার দেয়া সাক্ষ্যের বিষয় ভূলে যাওয়া অর্থ, সাক্ষ্যের বিষয়বস্তু ভূলে যাওয়া। যেমন কোন ব্যক্তির দীন ্বসম্পর্কিত ভ্রষ্টতা হলো, তার দীনী বিষয়ে অস্থিরতা, যার ফলে সে সত্যবিচ্যুত হয়ে পড়েছে। আর যখন ন্ত্রীলোক দু'জনের একজন এ দোষে দোষী হয়েছে, তখন এটা কিরূপে বৈধ হবে যে, অপর স্ত্রীলোকটি সাক্ষ্যদানের বিষয়বস্থু ভূলে যাওয়া ও তাতে ভ্রষ্টতার শিকার হওয়া সত্ত্বেও তার সঙ্গে একত্রিতাবস্থায় পুরুষরূপে গণ্য হয়ে যাবে। কাজেই, এমতাবস্থায় তাদের উভয়ের মধ্যে সাক্ষ্য দানের বিষয়ে ভ্রষ্টতার শিকার স্ত্রীলোকটি পুরুষরূপে গণ্য হওয়ার তুলনায় স্মরণ করিয়ে দেয়াই অধিক প্রয়োজনীয়। কেননা, যদি পুরুষরূপে গণ্য করা দ্বারা এ অর্থ উদ্দেশ্য করা হয় যে, স্মরণকারিণী তার সহযোগী সাক্ষ্যদানকারিণীকে সৈ যে বিষয় স্বরণ করার ব্যাপারে দুর্বল ছিল এবং ভূলে গিয়েছে তা স্বরণ করিয়ে দেয়ার মাধ্যমে স্বলতা দান করে, যা দারা সে তাকে সাক্ষ্য বিষয়ে সবলতায় পুরুষতুল্য করেছে। যেমন নিজ কার্যক্ষমতায় সবল বস্তুকে ذکر তথা পুরুষ বলা হয়। আর যেমন আঘাত করায় কার্যকর তরবারিকে سیف ذکر পুরুষ ভরবারি তথা ধারাল তরবারি বলা হয়। আর বলা হয় رجل ذكر –পুরুষ ব্যক্তি। এর দ্বারা নিজ কাজে করিৎকর্মা শক্তহাতে ধারণকারী দৃঢ়সঙ্কল্প উদ্দেশ্য করা হয়। ইবুন উআয়াইনা (র.) যদি পুরুষরূপে গণ্য 🏲 করা দ্বারা এ অর্থ উদ্দেশ্য করে থাকেন, তবে তাও ব্যাখ্যাকারগণের মতসমূহের একটি মতরূপে স্বীকৃত হবে। কেননা, যদি আয়াতের এরূপ ব্যাখ্যা করা হয়, তবে তা দ্বারা সে অর্থই উদ্দেশ্য হবে যা আমরা তার ব্যাখ্যা হিসাবে উল্লেখ করেছি। যদিও এ অর্থে পঠিত পাঠরীতি আমাদের পসন্দনীয় পাঠরীতির বিপরীত হোক না কেন। যে কিরাআত অনুসারে تنكر শব্দটিতে کاف ( কাফ ) অক্ষরটি তাখফীফ তথা তাশদীদবিহীনভাবে পঠিত হয়েছে। অথচ কোন ব্যাখ্যাকার আয়াতাংশের এরূপ ব্যাখ্যা করেছেন এবং এ ্ব পর্বে তাঁর পাঠরীতি গ্রহণ করেছেন, এমনটি আমাদের জানা নেই। কাজেই, সাধারণভাবে আমরা যা উল্লেখ করেছি এবং পসন্দ করেছি, তাই উত্তম ব্যাখ্যা।

• انْ تَضْلُّا اَحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ اِحْدَاهُمَا الْأَخْرَى وَمَا عَلَامُ الْأَخْرَى وَمَا عَلَامُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّ

এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, আল্লাহ্ তা'আলা জানতেন, অচিরেই অধিকার বা হকসমূহ সাব্যস্ত হবে, তাই আল্লাহ্ পাক একে অন্যের থেকে অঙ্গীকার নিয়েছেন। কাজেই, তোমরা মহান আল্লাহ্ পাকের সাথে কৃত অঙ্গীকার গ্রহণ কর। কেননা, তাতেই তোমাদের জন্য তোমাদের প্রতিপালকের প্রতি সর্বাধিক আনুগত্য এবং তোমাদের সম্পদের জন্য অধিকতর নিরাপত্তা। আমার জীবনের শপথ, কেউ যদি মৃত্তাকী হয়, তবে পবিত্র কুরআন তার জন্য মঙ্গলই বৃদ্ধি করবে। পক্ষান্তরে পাপাচারী ব্যক্তি যখন জানল যে, এ বিষয়ের উপর সাক্ষ্য রয়েছে, তখন তার কর্তব্য হলো যথারীতি তা আদায় করে দেয়া।

৬৩৬৫. রবী' (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আয়াত الْأُخْرَى বর্ণিত। তিনি আয়াত وَا مُنْ تُضَلُّ الْحُدَاهُمَا فَتُذَكِّرُ الْحَدَاهُمَا الْأُخْرِي ব্যাখ্যায় বলেছেন, যদি স্ত্রীলোক দু'জনের একজন ভুলে যায়, তবে অপরজন তাকে শ্বরণ করিয়ে দিবে।

৬৩৬৬. সুন্দী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি أَنْ تَضِلُ احْدَاهُمَا –এর ব্যাখ্যায় বলেছেন,স্ত্রীলোক দু'জনের একজন যদি সাক্ষ্যের বিষয় ভূলে যায়, তবে অপর্জন স্বরণ করিয়ে দিবে।

७७५१. मार्शक (त.) राज वर्गिज। اَنْ تَصْلُ احْدَاهُمَا अर्था९ यिन खीलाक मू' ज्ञात এक्জन जूल যায়, তবে অপরজন তাকে শ্বরণ করিয়ে দিবে।

७७७৮. देव्न याग्रन (त्र.) २८७ वर्निछ। जिनि وأَنْ تَضِلُّ الْحُدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ الحَدَاهُمَا الْأُخْرَى वत् শব্দটিকে فَتُذَكَّرُ রূপে পাঠ করি।

अ वाशा ولا يَابُ الشُّهَدَاءُ اذَا مَادُعُوا - ولا يَابُ الشُّهَدَاءُ اذَا مَادُعُوا

এ আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা সাক্ষীগণকে সাক্ষ্য দানের জন্য আহ্বান করা হলে তাতে সাড়াদানে অস্বীকৃতি জানাতে নিষেধ করেছেন। এ সম্পর্কে তাফসীরকারগণ একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। তাঁদের মধ্যে কেউ কেউ বলেছেন, এ আয়াতের অর্থ হলো সাক্ষীগণকে যখন লিখিত চুক্তিপত্র ও হকসমূহ সম্পর্কে সাক্ষ্যদানের জন্য আহ্বান করা হবে, তখন তারা সে আহ্বানে সাক্ষ্যদানে অস্বীকার করবে না।

যাঁরা এ অভিমত পোষণ করেছেন, তাঁদের আলোচনা ঃ

৬৩৬৯. কাতাদা (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি আয়াত المُدُعُوا مُادُعُوا وَلاَ يَأْبُ الشُّهُدَاءُ اذَا مَادُعُوا বলেছেন, এক ব্যক্তি বিশাল এক ঘন বসতিপূর্ণ এলাকায় ছুটাছুটি করছিল। সেখানে একটি গোত্র বাস করত। লোকটি তাদেরকে সাক্ষ্যদানের প্রতি আহবান করল। কিন্তু তাদের মধ্য হতে একটি লোকও তার ডাকে সাড়া দিল না। বর্ণনাকারী বলেন, কাতাদা (র.) এ আয়াতের ব্যাখ্যা এরূপ করতেন र्रेपुर्र नाकी गंग यथन आका पात्त कना आर्वान कता रत, اَلشَّهَدَاءُ إِذَا مَادُعُوا لِيَشْهَدُوا الرِّجُلَ عَلَى رَجُلٍ তখন তারা একে অন্যের বিরুদ্ধে সাক্ষ্য দিতে অশ্বীকার করবে না।

৬৩৭০. রবী' (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আয়াত اُهُذَاءُ اذَا مَادُعُونُ – এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, এক ব্যক্তি ঘন বসতিপূর্ণ এক সম্প্রদায়ের নিকট ছুটাছুটি করছিল এ উদ্দেশ্যে যে, যেন তারা সাক্ষ্যদান করে। কিন্তু তাদের মধ্য হতে কেউই তার আহবানে সাড়া দেয় নি। তখন আল্লাহ্ তা'আলা এ আয়াত অব– তীর্ণ করেন।

৬৩৭১. কাতাদা (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وَلَا يَاْبُ الشُّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُوا –এর ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ হলো, যখন তোমাকে সাক্ষ্যদানের জন্য আহ্বান করা হবে, তখন তুমি সাক্ষ্যদানে অস্বীকৃতি জ্ঞাপন করবে না।

অন্যান্য তাফসীরকারগণ উপরোক্ত ব্যাখ্যার অনুরূপই বলেছেন। তবে তাঁরা এও বলেছেন যে, এ দায়িত্ব সে সাক্ষীর ওপর আবশ্যিক হবে, যাকে অধিকার সম্পর্কিত বিষয়ে সাক্ষ্যদানের জন্য ডাকা হয়েছে এবং সে ব্যতীত অপর কাউকে সাক্ষ্যদানের জন্য পাওয়া যাচ্ছে না। আর যে ক্ষেত্রে অন্য কাউকে সাক্ষ্যদানের জন্য পাওয়া যাবে, সে ক্ষেত্রে আহৃত ব্যক্তির সাক্ষ্যদানের ব্যাপারে ইখতিয়ার রয়েছে– ইচ্ছা করলে সাক্ষ্য দিতেও পারে, নাও দিতে পারে।

যাঁরা এমত পোষণ করেন, তাঁদের আলোচনা ঃ

ুসুরা বাকারা ঃ ২৮২

৬৩৭২. হ্যরত শা'বী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেছেন, সাক্ষী ইচ্ছা করলে সাক্ষ্য দেবে, ইচ্ছা না করলে সাক্ষ্য না দেবে। কিন্তু যদি অপর কাউকে সাক্ষ্যদানের জন্য পাওয়া না যায়, তবে অবশ্যই সাক্ষ্য দেবে।

অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেছেন, এ আয়াতের অর্থ হলো, আহ্বানকারী যখন সাক্ষীকে সাক্ষ্যদান করা ও সাক্ষ্য সংক্রোন্ত বিষয়ে তার নিকট যে তথ্য রয়েছে, তা উপস্থাপিত করার জন্য আহ্বান করবে, তখন সাক্ষ্যদানকারিগণ সাক্ষ্যদানে সাড়া দেয়ায় অস্বীকৃতি জ্ঞাপন করবে না।

যাঁরা এরূপ বলেছেন, তাঁদের আলোচনাঃ

৬৩৭৩. হাসান (র.) হতে বর্ণিত। বর্ণনাকারী বলেন, হাসান (র.) বলেছেন, এর অর্থ হলো, উপস্থাপন করা ও সাক্ষ্যদান করা।

৬৩৭৪. মা'মার(র.) হতে বর্ণিত। বর্ণনাকারী বলেন, হাসান (র.) এ আয়াতের ব্যাখ্যায় বলতেন যে, এখানে দু'টি আদেশ একত্রিত হয়েছে। একটি হলো এই যে, যখন তোমার নিকট সাক্ষ্য বিদ্যমান, তখন তুমি সাক্ষ্যদানে অস্বীকৃতি জ্ঞাপন করবে না। দ্বিতীয়টি হলো, যখন তোমাকে সাক্ষ্যদানের জন্য আহবান করা হবে, তখন তুমি তাতে সাড়াদানে অস্বীকার করবে না।

্ড এ৭৫. ইব্ন আহ্বাস (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি আয়াত اَذُامَا دُعُوا –এর ব্যাখ্যায় বলেন, মুসলমানদের মধ্য হতে যখন কেউ তার মুখাপেক্ষী হবে, তর্খন তার নিকট সাক্ষ্য বিদ্যমান থাকা অবস্থায় সে সাক্ষ্যদানের জন্য হাযির হবে এবং তাকে আহ্বান করা হলে তা অস্বীকার করা তার জন্য বৈধ হবে না।

৬৩৭৬. হাসান (র.) হতে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, এর ত্বর্থ হলো, উপস্থাপন করার জন্য। আর যখন তাকে সাক্ষ্যদানের জন্য হাযির হতে এবং সাক্ষ্যের বিষয় উপস্থাপন করতে আহ্বান করবে, তখন সে এ বিষয়ে অস্বীকার করবে না।

অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেছেন, এর অর্থ হলো, সাক্ষীগণকে যখন তাদের নিকট সাক্ষ্য সম্পর্কিত যে সকল তথ্য রয়েছে, সে সকল বিষয়ে সাক্ষ্যদান করার জন্য আহ্বান করা হয়, তখন তারা আহ্বানকারীর ডাকে সাক্ষ্য উপস্থাপনে সাড়া দেয়ার প্রশ্নে অস্বীকৃতি জ্ঞাপন করবে না।

তাবারী শরীফ (৫ম খড) - ২৬

যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬৩৭৭. মুজাহিদ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وُلاَيَابُ الشُّهُدَاءُ إِذَا مَادُعُواْ –এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, যখন সোক্ষ্য দিবে।

৬৩৭৮. মুজাহিদ (র.) হতে অন্য সূত্রে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, যেহেত্ তারা ইতিপূর্বে সাক্ষ্য দিয়েছে।

৬৩৭৯. মুজাহিদ (র.) হতে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেছেন, যখন তারা সাক্ষ্য দিয়ে থাকবে।

৬৩৮০. মুজাহিদ (র.) হতে অন্য সূত্রে বর্ণিত। তিনি আয়াতের ব্যাখ্যাদান করতে গিয়ে বলেছেন, যখন তোমার নিকট সাক্ষ্য সম্পর্কিত তথ্যাবলী রয়েছে এবং তোমাকে আহবান করা হয়েছে।

৬৩৮১. মুজাহিদ (র.) হতে অপর সূত্রে বর্ণিত। তিনি আয়াত وَلَاْ الْمَالُونَا الْمُالُونَا الْمُالُونَا الْمُلْكُونَا اللَّهُ الْمُلْكُونَا اللَّهُ اللّهُ اللّهُو

৬৩৮২. ইমরান ইব্ন হুদায়র (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি আবৃ মাজলেযকে বললাম, একদল লোক আমাকে তাদের মধ্যে সাক্ষ্যদানের জন্য ডাকছে, কিন্তু আমি তাদের মধ্যে সাক্ষ্যদান করা অপসন্দ করি। তথন তিনি আমাকে বললেন, তুমি যা অপসন্দ কর তা পরিহার কর। তারপর যথন তুমি সাক্ষ্যদান করবে, তখন তুমি আহুত হওয়ার পর তাতে সাড়া দাও।

৬৩৮৩. আমির (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, সাক্ষ্যদানকারী সাক্ষ্য না দেয়া পর্যন্ত সাক্ষ্য দেয়া না দেয়ার ব্যাপারে ইখতিয়ার রয়েছে।

৬৩৮৪. ইকরামা (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وَلاَيَابَ الشَّهُدَاءُاذِا مَادُعُوا وَالسَّهُدَاءُ السَّهُدَاءُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّهُدَاءُ السَّهُ السَّهُدَاءُ السَّهُ السَّمُ السَّهُ السَّهُ السَّهُ السَّمُ السَّهُ السَّهُ السَّمُ السَّم

আতা (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, সাক্ষ্য প্রতিষ্ঠা করার কাজে।

৬৩৮৫. আবু আমির আল–মুযানী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, আমি আতা (র.)–কে বলতে শুনেছি, তিনি বলেছেন, আলোচ্য আয়াত সাক্ষ্য প্রতিষ্ঠা প্রসঙ্গে।

৬৩৮৬. হাসান (র.) হতে বর্ণিত। তাঁকে জনৈক ব্যক্তি জিজ্ঞেস করল, সাক্ষ্য দেয়ার জন্য আমাকে আহ্বান করা হয়, অথচ তা আমি অপসন্দ করি। তিনি বললেন, তাহলে তুমি যদি ইচ্ছা কর, সে আহ্বানে সাড়া নাও দিতে পার।

৬৩৮৭. মুগীরা (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি ইবরাহীম (র.) – কে জিজ্ঞেস করলাম যে, আমাকে সাক্ষ্য দেয়ার জন্য আহ্বান করা হলো। অথচ আমি ভুল করার আশঙ্কা করি। তখন তিনি বললেন, তাহলে তুমি যদি ইচ্ছা কর, তবে সাক্ষ্য দিও না।

আতা (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, আলোচ্য আয়াত সাক্ষ্য প্রতিষ্ঠা করা প্রসঙ্গে অবতীর্ণ হয়েছে। ৬৩৮৮. সাঈদ ইব্ন জুবাইর (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وَلَا يَاْبُ الشَّهُدَاءُاذَا مَا دُعُوا বলেন, পূর্বে যেহেতু সাক্ষ্য দিয়েছিল, কাজেই পরবর্তীতে সাক্ষ্য দিতে অস্বীকার করতে পারবে না।

৬৩৮৯. সাঈদ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি এ জায়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, সে হলো এমন ব্যক্তি, যার নিকট সাক্ষ্য প্রমাণ রয়েছে।

৬৩৯০. সুদ্দী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وُلَاَيَاْبُالشَّهُاءُاذَا عَادُّىُ – এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, সাক্ষী যখন অবসর থাকবে, তখন সে উপস্থিত হয়ে সাক্ষ্যদান করতে অস্বীকার করবে না।

৬৩৯১. ইব্ন জুরাইজ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি আতা (র.)—কে বললাম, কিন্তুলিন কিন্তুলিন কলেন, আমি আতা (র.)—কে বললাম, দিয়েছিলিন তিনি বললেন, কোন ব্যক্তি সাক্ষ্য দিতে অস্বীকার করলে, তার কোন ক্ষতি করা যাবে না। বর্ণনাকারী বলেন, আমি আতা (র.)—কে বললাম, এটা কেমন যে, যখন তাকে লেখার জন্য ডাকা হয়, তখন তার উপর অস্বীকার না করা ওয়াজিব, আর যখন তাকে সাক্ষ্যদানের জন্য ডাকা হয়, তখন তার সাক্ষ্যদান করা ওয়াজিব হয় নাং তিনি বললেন, ব্যাপারটি এরপই। লেখকের উপর লিখে দেয়া ওয়াজিব, আর সাক্ষী যদি ইচ্ছা করে সাক্ষ্য দেয়া তার জন্য ওয়াজিব নয়। কারণ, সাক্ষী অনেকই পাওয়া যায়।

৬৩৯২. ইব্ন যায়দ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَلَاَيَاْبُ الشَّهُدُاءَاذَا مَادُعُنَّ –এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, সাক্ষী যখন সাক্ষ্য দিয়েছে, তখন তাকে যদি ঘটনাস্থলে এসে সাক্ষ্য দেয়ার জন্য ডাকা হয়, তবে সে তা অস্বীকার করতে পারবে না।

তিনি বলেন, হাসান (র.) وَلَاَيَاْبَ الشُّهُدَاءُ —এর ব্যাখ্যায় বলতেন যে, যখন তার নিকট সাক্ষ্য বিষয়ক তথ্য বিদ্যমান এবং তাকে তা প্রতিষ্ঠা করার জন্য ডাকা হয়েছে, সে যেন তা অস্বীকার না করে।

৬৩৯৪. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেছেন, যখন কোন ব্যক্তি তার সাক্ষ্য লিপিবদ্ধ করে, অথবা কোন ব্যক্তির জন্য সাক্ষ্য চাওয়া হয়েছে এবং সে তার সাক্ষ্য দিয়েছে। আর সে সাক্ষীকে ও লেখককে ঘটনাস্থলে ডাকা হয়েছে, তখন তাদের কর্তব্য হলো, এ ডাকে সাড়া দেয়া এবং যে সাক্ষ্যদানে ডাকা হয়েছে, সে সাক্ষ্য দেয়া।

্ অন্যান্য ব্যাখ্যাকারগণ বলেছেন, এ হলো আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ হতে সাড়াদান সম্পর্কিত একটি আদেশ। যে আদেশে পুরুষ ও মহিলা উভয়ে অন্তর্ভুক্ত রয়েছে। যখন তাকে সত্য ঘটনার উপর সাক্ষ্যদান করার জন্য ডাকা হয়েছে, যা এমন একটি ঘটনা, যে বিষয়ে সে আগে সাক্ষ্য দেয়নি, সে বিষয়ে সাক্ষ্য দেয়া তার জন্য মুস্তাহাব, ফরয নয়।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৩৯৫. আতিয়াহ আওফী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وُلَائِاْبُ الشُّهُدَاءُ اِذَا مَادُّعُواْ বলেছেন, তোমাকে আদেশ করা হয়েছে যে, তুমি সাক্ষ্য দান কর। এমতাবস্থায় তুমি ইচ্ছা করলে সাক্ষ্য দিতেও পারো, নাও দিতে পারো। ৬৩৯৬. আতা (র.) হতেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, এসবের মধ্যে সঠিক বক্তব্য হলো, তাঁদের যাঁরা বলেছেন যে, এর অর্থ- যখন সাক্ষিগণকে সাক্ষ্য দেয়ার জন্য শাসক অথবা বিচারকের নিকট ডাকা হবে, তখন সাক্ষিগণ তাতে সাড়াদানে অস্বীকৃতি জ্ঞাপন করবে না। এ বক্তব্যটি উত্তম একথা আমরা এজন্য বলেছি या, यार्र वाक्रिन करतिहा وَلَا يَاْبُ الشَّهَدَاءُ اذَا مَادُعُوا काक्रिन करतिहा وَلَا يَاْبُ الشُّهَدَاءُ اذَا مَادُعُوا काक्रिन करतिहा জন্য আহ্বান করলে তারা যেন অস্বীকার না করে। এখানে আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে সাক্ষ্যদানের জন্য প্রদত্ত আহ্বানে সাড়া দেয়ার আদেশ করেছেন, আর তাদেরকে সাক্ষিগণ নাক্ষা রূপে আখ্যা দেয়া হয়েছে। অথচ তারা ইতিপূর্বে সাক্ষ্যদান করা ব্যতীত তাদেরকে সাক্ষিরূপে আখ্যাদান করা জায়িয় নয়। স্তরাং বুঝা গেল, যে বিষয়ে সাক্ষ্যদানের ব্যাপারে তাদেরকে সাক্ষীগণ রূপে আখ্যাদান করা হয়েছে তারা সে বিষয়ে পূর্বাহে সাক্ষ্য দিয়েছে। কেননা, কোন বিষয়ে তারা সাক্ষ্যদান করার পূর্বে তাদেরকে সাক্ষিগণ বিলা জায়িয় নেই। যেহেতু যদি এ নামের সাথে তাদেরকে আখ্যায়িত করা হয়, অথচ তারা এমন বস্তুর উপর সাক্ষ্য দান করেনি, যার প্রেক্ষিতে তার জন্য এ নামটি যথার্থ হয়, তবে পৃথিবীর বুকে এমন কোন সুস্থ বিবেকসম্পন্ন ব্যক্তি পাওয়া যাবে না. যিনি এ মত পোষণ করবেন যে, এ লোকটিকে এ অর্থে সাক্ষী বলা হবে, সে অচিরেই সাক্ষ্যদান করবে কিংবা এ অর্থে যে, সে সাক্ষ্যদানে যোগ্যতাসম্পন্ন। যদিও এ নামের সাথে কাউকে নামকরণ করা অশুদ্ধ। তবে, যার নিকট অন্যের জন্য সাক্ষ্য বিদ্যমান কিংবা যে ব্যক্তি ইতিমধ্যে তার সাক্ষ্য আদায় করেছে, তার জন্য এ নাম আবশ্যিক হবে। কাজেই, একথা সুবিদিত य, आज्ञार् ठा आनात वानीः وَلاَ يَأْبَ الشَّهَدَاءُ اذَا مَادُعُوا — এत द्याता भ व्यक्ति উদ्দেশ্য, यात देविष्टि আমরা উল্লেখ করেছি অর্থাৎ যে ব্যক্তি সাক্ষ্য বিষয়ক তথ্য সংরক্ষণ করেছে কিংবা পূর্বাহে সাক্ষ্যদান করেছে, তারপর তাকে তা প্রতিষ্ঠা করার জন্য আহ্বান করা হয়েছে। কেননা, যে ব্যক্তি সাক্ষ্যদান করেনি এবং সাক্ষ্য বিষয়ক তথ্য সংব্রক্ষণ করেনি, সাক্ষ্যদানের পূর্বে সে ব্যক্তিকে সাক্ষী বলা যায় না।

সম্পর্কে অবগত নয়, আর সেখানে তার নিকট ঈমান ও আল্লাহ্র বিধানাবলী সম্পর্কে অজ্ঞ এক ব্যক্তি এসে হাযির হয় এবং তাকে এ সকল বিষয় শিক্ষাদান করা ও তির্বিয়ে ব্যাখ্যাদানের আবেদন করে, তখন সে ব্যক্তির কর্তব্য হবে তাকে তা শিক্ষা দেয়া এবং তার নিকট এ সকল বিষয় ব্যাখ্যা করা। কিন্তু আমরা এ আয়াতের দ্বারা কোন ব্যক্তির উপর সাক্ষ্যদানে সাড়া দেয়াকে এরপ ক্ষেত্রে ওয়াজিব বলব না, যখন তাকে প্রথমত, এমন বিষয়ে সাক্ষ্যদানের জন্য ডাকা হয়েছে যার উপর সে সাক্ষী হয়েছে। বরং আমরা তা ছাড়া অন্যবিধ দলীল—প্রমাণ সাপেক্ষে ওয়াজিব বলব। আর তা হলো সে সকল দলীল—প্রমাণ যা আমরা পূর্বে উল্লেখ করেছি। আর আমরা কোন ব্যক্তির উপর তার মুসলিম ভাইয়ের হক ইত্যাদি যা কিছু নির্দিষ্ট করা হয়েছে, সেগুলো প্রতিপালন করা ওয়াজিব বলে উল্লেখ করেছি। আয়াতে উল্লিখিত নির্দ্ধেশ্য শক্টি ক্রাব্র বহুবচন।

وَلاَ تَسْتَمُوْا اَنْ تَكْتُبُوهُ صَغِيْرًا اَوْ كَبِيْرًا اِلَى اَجَلِهِ طَ ذَٰلِكُمْ اَقْسَطُ عِنْدَ اللهِ وَاَقْوَمُ لِلِسَّهَادَةِ وَاَدْنَى اللهِ عَلَيْكُمْ اَقْسَطُ عِنْدَ اللهِ وَاَقْوَمُ لِلسَّهَادَةِ وَاَدْنَى اللهَ تَوْتَبُوْا اللهُ اللهَ اللهَ اللهَ تَوْتَبُوها طَ وَاَشْهِدُوا اللهَ عَلَيْكُمْ مَنَاكُمْ جُنَاحٌ اللهُ تَكْتُبُوها طَ وَاتَّقُوا اللهُ طَ إِذَا تَبَايَعْتُمْ صَ وَلاَ يُضَارُ كَاتِبٌ وَلاَ شَهِيْدٌ طَ وَاِنْ تَفْعَلُوا فَانِّهُ فَسُوْقٌ بِكُمْ طَ وَاتَّقُوا اللهَ طَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللهُ طَ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْمٍ عَلِيْمٌ ..

ঋণ ছোট হোক অথবা বড় হোক মিয়াদসহ লিখতে তোমরা কোনরূপ বিরক্ত হবে না। আল্লাহ্র নিকট তা ন্যায্যতর ও প্রমাণের জন্য দৃঢ়তর এবং তোমাদের মধ্যে সন্দেহ উদ্রেক না হওয়ার নিকটতর, কিন্তু তোমরা পরস্পর যে ব্যবসার নগদ আদান—প্রদান কর, তা তোমরা না লেখলে কোন দোষ নেই। তোমরা যখন পরস্পরের মধ্যে বেচাকেনা কর, তখন সাক্ষী রাখ, লেখক এবং সাক্ষী যেন ক্ষতিগ্রস্ত না হয়। যদি তোমরা ক্ষতিগ্রস্ত কর তবে তা তোমাদের জন্য পাপ। তোমরা আল্লাহ্কে ভয় কর এবং আল্লাহ্ তোমাদেরকে শিক্ষা দেন। আল্লাহ্ সব বিষয়ে সবিশেষ অবহিত।

अत वाचा क्षेत्र केंद्रों विक्रें विक्रे

আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করেন যে, তোমরা যারা মানুষের সাথে পরস্পর ঋণের কারবার কর নির্দিষ্ট মিয়াদ পর্যন্ত তোমরা বিষয়টি ছোট হোক বা বড় হোক সঠিক মিয়াদসহ লিপিবদ্ধ করতে বিরক্তিবোধ কর না। কেননা, মিয়াদ ও মালের হিসাব লিপিবদ্ধ রাখা অধিক নিরাপদ।

وَلاَ تَسْتُمُوْا اَنْ تَكْتُبُوهُ مَغَيْرًا اَوْكَبِيرًا اِلْي اَجِلهِ अ७३९. पूजारिन (त.) (थरक विनंज। जिन وَلاَ تَسْتُمُوْا اَنْ تَكْتُبُوهُ مَغَيْرًا اَوْكَبِيرًا اِلْي اَجِلهِ - مِنْ عَامِي - مِنْ عَامِي - مِنْ عَامِي - مِنْ عَامِي - مِنْ مَنْ سَتُمْتُ , - আমি তার থেকে বিরক্ত হয়েছি। اَنَا اَسَامُ - আমি বিরক্ত হব। এর মাসদার হলো । ক سَامَة ﴿ سَامَة ﴿ سَامَة ﴿ سَامَة ﴿ مَنْ سَامَة ﴿ وَمِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ ال

وَلَقَدُ سَيِّمْتُ مِنَ الْحَيَاةِ وَطُوْلِهَا \* وَسُؤَالِ هَذَا النَّاسِ كَيْفَ لَبِيْدُ -

আমি তো হায়াত ও তার দীর্ঘ জীবনের উপর বিরক্ত। লবীর্দ কেমন মানুষ্ঠ এ বিষয়ের প্রশ্নের উপরও বিরক্ত হয়ে পড়েছি।

কবি যুহায়র বলেছেন ঃ الْكَيَاةُ وَمَنْ يُعِشْ + ثُمَانِيْنَ عَامًا لاَ أَبِاللَّهُ يَسْلُمْ । কিবি যুহায়র

"আমি জীবনের কষ্ট–ক্রেশের উপর বিরক্ত হয়ে পড়েছি। আর যে ব্যক্তি আশি বছর বেঁচে থাকে তোমার পিতার মরণ হোক।" অর্থাৎ আমি বিরক্ত হয়ে পড়েছি। আর কোন কোন বসরী নাহু শাস্ত্রবিদ বলেছেন, আল্লাহ্ তা'আলার বাণী ঃ الْحَاجَله – এর ব্যাখ্যা اجلالشاهد – সাক্ষীর মেয়াদ পর্যন্ত। আর এর অর্থ হলো, যে মিয়াদের উপর সাক্ষ্য দেয়া হয়েছে। আমরা এতদ্ সম্পর্কিত বক্তব্য ইতিপূর্বে বর্ণনা করেছি।

े و الله و الله الله عند الله عند الله

আল্লাহ্ তা আলার বাণীঃ "হারা নির্বারিত মিয়াদসহ ঋণপত্র লিপিবদ্ধকরণের অর্থ বুঝানো হয়েছে। আর তাঁর বাণীঃ اقسط ছারা 'ন্যায্যতর' অর্থ বুঝানো হয়েছে। এ অর্থেই বলা হয়, اقسط الحاكم অধিকতর ন্যায়নিষ্ঠ বিচারক। তাথেকেই নিম্পান হয় يقسط ( সে ন্যায়নিষ্ঠ হবে ), মাসদার اقساط কর্তৃকারক বিশেষ্যে ক্রায়নিষ্ঠ ব্যক্তি যখন সে তার বিচারকার্যে ন্যায়নিষ্ঠ হলো এবং তাতে সত্যে উপনীত হয়েছে )। আর যদি সে অবিচার বা অন্যায় আচরণ করে, তখন তা قسطيقسط قسوط থেকে হবে। এ অর্থেই আল্লাহ্র বাণীঃ القَاسطُونَ فَكَانُوا لَجَهُنَّمَ حَطَبًا आत्र अजाहाद्त वाभी وَ أَمَّا القَاسطُونَ فَكَانُوا لَجَهُنَّمَ حَطَبًا জাহান্নামের ইন্ধন। ( ৭২ঃ১৫ ) অর্থাৎ الجائرون অত্যাচারিগণ। এ আয়াতের ব্যাখ্যায় আমি যা বলেছি তাফসীরকারগণের একদল এরূপ বলেছেন। যাঁরা এরূপ বলেছেন, তাঁদের প্রসঙ্গে আলোচনা ঃ

७७৯৮. जूमी (त.) राज वर्षिण। जिन ذٰلكُمْ اَقْسَطُ عَنْدَ اللّه – এत व्याशाय वर्लाहन, এत खर्थ राना " عدل عند الله " – আল্লাহ্ তা'আলার নিকট অধিকতর ন্যায্য।

था या शा है वें बेंचे वें विक्रे विक्रे विक्रे विक्र

আল্লাহ্তা 'আলার উক্ত বাণী দ্বারা সাক্ষ্যের জন্য অধিকতর বিশুদ্ধ এ অর্থ বঝিয়েছেন। আর এ শব্দটির মূল হলো, বক্তার উক্তি "القمت من عَبَجه" আমি এটিকে বক্রতা হতে সঠিক করেছি। যখন সে সেটিকে সোজা করেছে এবং তা সোজা হয়ে গেছে। লেখার কাজটি আল্লাহ্ তা'আলার নিকট খুবই ন্যায্য বিষয় এবং তাতে যা লেখা হয়, তাও সাক্ষিগণের সাক্ষ্যদানের জন্য অধিকতর নির্ভুল। কারণ, ক্রেতা–বিক্রেতা এবং ঋণদাতা ও গ্রহীতা যেসব শব্দ দারা নিজেদের দায়িত্ব–কর্তব্য স্বীকার করে নিয়েছে, তা সবই ঋণপত্রে অন্তর্ভুক্ত হয়ে থাকে। সুতরাং সাক্ষিগণের মধ্যে সাক্ষ্য সংশ্লিষ্ট শব্দাবলী নিয়ে মতভেদ সৃষ্টি হবে না। যেহেতু ঋণপত্রে অন্তর্ভুক্ত শব্দাবলীর উপরই তাদের সাক্ষ্য একই রূপ হবে। তাদের মধ্যে ফয়সালা অধিকতর স্পষ্ট হবে, যখন তারা কোন বিচারকের নিকট যাবে, তখন তাদের মধ্যে ফয়সালা অধিকতর সহজ হবে। অন্যান্য কারণেও লেনদেনের বিষয়টি লিপিবদ্ধকরণ ফয়সলা নির্ভুল হওয়ার জন্য অধিক সহায়ক। আর তা আল্লাহ্ তা'আলার নিকট অধিকতর পসন্দনীয় এজন্য যে, তিনি এর আদেশ করেছেন।

धें वें के वें के बें के वें के व

षान्नार् তা'षानात বাণী ؛ اَدُنيٰ দ্বারা অধিকতর নিকটবর্তী অর্থ বুঝানো হয়েছে। শব্দটি دنو নিম্পান ; আর তা হলো قرب – নৈকটা। আর আল্লাহ্র বাণীঃ انُلَاتَرْتَابُواً – এ অর্থ হলো় যেন তোমরা সাক্ষ্যদান ক্ষেত্রে সংশয়ে পতিত না হও।

৬৩৯৯. সুদ্দী (র.) হতে বর্ণিত, তিনি أَذُنَى ٱنْ لاَتَرْتَابُوا –এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেছেন, এর । افتعال বাবে المنطق تَرْتَابُوا प्राप्त تَرْتَابُوا वर्ष राना, যেন وربنة পদট عربية থেকে আগত। আয়াতাংশের অর্থ হলো ঃ হে সম্প্রদায়! তোমরা হক কথা লিপিবদ্ধ করার ব্যাপারে বিরক্তিবোধ করনা যা তোমরা পরস্পরে লেনদেনের ক্ষেত্রে সময় নির্ধারণ কর। ঘটনাটি যতই ছোট বা বড় হোক না কেন। কারণ, তোমাদের এই লিখে রাখা আল্লাহ্ তা'আলার নিকট অধিকতর ন্যায়সঙ্গত এবং তোমাদের সাক্ষীগণ তদুপর সাক্ষ্যদানে অধিকতর নির্ভুল থাকবে। আর ঘটনাটি কিস্তারিত লিখে রাখলে তোমরা কখনও সন্দেহে পতিত হবে না।

অর্থ ঃ কিন্তু তোমরা পরস্পর যে ব্যবসার নগদ আদান-প্রদান কর, তা তোমরা না লিখলে কোন দোষ নেই। খাতকদের নিকট প্রাপ্য হকসমূহ লিপিবদ্ধকরণে বিরক্তিবোধ না করার আদেশের পর আল্লাহ্ তা'আলা পারস্পরিক নগদ লেনদেনের মাধ্যমে সাব্যস্ত হককে তা থেকে পৃথক করেছেন। তিনি এক্ষেত্রে লিপিবদ্ধ করা বর্জন করার প্রশ্নে ইখতিয়ার দান করেছেন। কেননা, বিক্রেতা ও ক্রেতা তাদের হক তাৎক্ষণিকভাবে হস্তগত করে থাকে। যেহেতু পারস্পরিক ক্রয়-বিক্রয়ের মাধ্যমে তাদের জন্য যে হক সাব্যস্ত হয়, পরম্পরের বিচ্ছিন্ন হওয়ার পূর্বে তাদের জন্য সে হক (মূল্য ও বিক্রীত বস্তু) হস্তগত করা ওয়াজিব। কাজেই, এক্ষেত্রে তাদের কোন পক্ষেরই অপর পক্ষের জন্য তা লিখে দেয়ার প্রয়োজন নেই। অথচ তারা উভয়ে নিজ নিজ হক হস্তগত করেছে। এ জন্যই আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেনঃ খেঁ। الاَّ أَنْ تَكُوْنَ تِجَارَةً حَاضِرَةً تُد يُرُونَهَا بَيْنَكُمْ ( "হাঁ, যদি তা সাক্ষাত লেনদেন যা তোমরা পরস্পরের মধ্যে সম্পাদন করে থাক )। তাতে কোন মিয়াদ নেই, কোন বিলম্ব নেই এবং ভূলে যাওয়ার সম্ভাবনাও নেই। কাজেই, এরূপ ক্ষেত্রে লিপিবদ্ধ না করায় কোন দোষ নেই। আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, তোমরা তা লিপিবদ্ধ না করায় কোন দোষ নেই। অর্থাৎ নগদ ব্যবসায়ের ক্ষেত্রে লিপিবদ্ধ না করায় কোন দোষ নেই। এ প্রসঙ্গে আমরা যা বলেছি একদল ব্যাখ্যাকারও তদুপ বলেছেন।

#### যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

সুরা বাকারা ঃ ২৮২

বলেন, "যেমন শহর-বন্দরে তোমরা এরূপ লেনদেন প্রত্যক্ষ করে থাক, যাতে তোমরা এক হাতে গ্রহণ কর ও অপর হাতে প্রদান কর। এরূপ লেনদেনকারিগণের জন্য তা লিপিবদ্ধ না করায় কোন দোষ নেই।

عرى وَلاَ تَسْنَمُواْ اَنْ تَكْتُبُوهُ صَغِيْرًا اَوْكَبِيْرًا اِلْي اَجَلِهِ विवि । जिन بلي اَجَلِهِ عرى الم পর্যন্ত আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, উক্ত লেনদেন স্বল্প পরিমাণ কিংবা অধিক পরিমাণ হোক, মিয়াদসহ তা লিপিবদ্ধ করতে বিরক্তিবোধ না করার জন্য আল্লাহ্ তা আলা আদেশ করেছেন। আর যে লেনদেন হাতে হাতে হয়, তা স্বল্প পরিমাণ কিংবা অধিক পরিমাণ হোক, তাতে সাক্ষ্য রাখার আদেশ করেছেন। তা লিবিপদ্ধ না করার ক্ষেত্রেও তাদেরকে ইখতিয়ার দান করেছেন। কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ এ আয়াতাংশের পাঠ পদ্ধতিতে একাধিক মত পোষণ করেছেন। হিজায

ইরাকেরও সাধারণ কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ কর্তিন্তিন্ত্রি তা যবর দিয়ে পাঠ করেছেন। তা আরবী ভাষায় চাল্ আরে কৃফাবাসী কোন কোন কিরাআত বিশেষজ্ঞ তা যবর দিয়ে পাঠ করেছেন। তা আরবী ভাষায় চাল্ আছে। যেহেতু আরবগণ ১৫ –এর সঙ্গে নাকারাসমূহ ও না'তসমূহকে যবর দিয়ে থাকে এবং তৎসঙ্গে ১৫ –এর মধ্যে কর্মবাচ্য পদ উহ্য সাবাস্ত করে। যেমন বলা হয়ে থাকে, তা নাকারা তার খবরের অনুরূপভাবে পেশ দিয়েও পাঠ করা হয়। ত্রিন্ত্রী এরূপ ক্ষেত্রে নাকারা তার খবরের ইরাবের অনুরূপ ইরাবসহ তার অনুগামী হয়। উপরোল্লিখিত পাঠ পদ্ধতির মধ্যে আমরা যে পাঠ পদ্ধতিটিকে গ্রহণ করেছি এবং এ ছাড়া অন্যবিধ পাঠ পদ্ধতি আমরা সঠিক মনে করি না, তা হলো, ভালিত্বি করেছেন। আর যাঁরা শন্টিকে যররযোগে পাঠ করেছেন, তাঁরা তাঁদের মধ্যে সংখ্যালঘ্। সংখ্যালঘ্র মত দলীল হিসাবে গ্রহণযোগ্য নয়।

এরপ শব্দকে যবরযোগে পড়ার নজীর, যেমন কোন আরব্য কবি বলেছেনঃ أَعَيْنَى هَلاَّ تَبْكِيَانِ عِفَاقًا \* إِذَا كَانَ طَعْنًا بَيْنَهُمْ وَعِنَاقًا

"একথা আমাকে হতবাক করেছে যে, তারা দু'জন কি নির্মল চরিত্রের জন্য ক্রন্দন করে না? যখন তাদের মধ্যে বিরাজ করছে মনোমালিন্য ও শক্রতা।"

অন্য একজন কবি বলেছেনঃ

وَللَّهِ قَوْمِي أَيُّ قَوْمٍ لِحُرَّةٍ \* إِذَا كَانَ يَوْمًا ذَاكُوَاكِبَ ٱشْنَعَا-

"মহান আল্লাহ্র শপথ। আমার সম্প্রদায় কতইনা হতভাগা। তাদের দিনগুলো অলক্ষুণে তারকারাজির প্রভাবাধীন অবস্থান করছে।"

নাকারাসমূহের ক্ষেত্রে আরবগণ এরূপ আমল এজন্য করে থাকে, যেমন আমরা উল্লেখ করেছি যে, নাকারার খবর তার ইস্মের অনুকরণের গণ্য যবর ধারণ করে। আর তার হুকুম হতে একটি হুকুম হলো, তার সঙ্গে পেশযুক্ত ইস্ম ও যবরযুক্ত ইস্ম হবে। কাজেই যখন তারা উত্য ইস্মকেই পেশযোগে পাঠ করবে, তখন ইসমগুলো পুংলিঙ্গে ব্যবহৃত হবে। আর তা খবরের অনুগামী হওয়ার প্রেক্ষিতে করা হবে। আর যখন তারা উত্য ইসমকে যবরদান করবে, তখন তারা ঠা – এর সঙ্গে যুক্ত ইসমটিকে পুংলিঙ্গরূপে ব্যবহার করবে। এমতাবস্থায় শব্দটি পেশযোগে ও যবরযোগে পঠিত হবে। তারা এখানে নাকারাকে এমতাবস্থায় পেয়েছে যে, তার খবর তার অনুগামী রূপে ব্যবহৃত হয়েছে এবং তারা ঠা – এর মধ্যে একটি ইস্মে মাজহুল উহ্য হিসাবে গণ্য করেছে। যেহেতু তা যমীরের সম্ভাবনাযুক্ত ছিল।

আর কেউ কেউ এ ধারণা করেছে যে, যাঁরা আয়াতটিকে পেশযোগে الاُ اَنْ تَكُنْ تَجَارَةٌ حَاضِرةً আরে কেউ কেউ এ ধারণা করেছে যে, যাঁরা আয়াতটিকে পেশযোগে রুক্তি পাঠ করেছেন, তাঁরা শব্দটিকে ত্রি নুক্তি নুক্তি আর্থ গণ্য করে রফা —এর সহিত পাঠ করেছেন। সুতরাং তাঁরা ধারণা করেছেন যে, শব্দটিকে কিরাআত বিশেষজ্ঞগণের "ياء" যোগে يكن পাঠ করা আবশ্যিক ছিল। কিন্তু তাঁরা ইরাব—এর দিক বিচার করে শব্দটির সঠিক পঠন পদ্ধতি সম্পর্কে উদাসীনতা প্রদর্শন করেছেন এবং তজ্জন্য এমন বস্তুকে প্রয়োজনীয় মনে করেছেন যা তজ্জন্য আবশ্যিক

ছিল না। আর তা এই যে, আরবগণ যখন ১৫ –এর সঙ্গে নাকারা শব্দকে তার না'তসহ কিন্তু খবরসহ
শ্বীলিঙ্গরূপে ব্যবহার করে, তখন তারা কখনো ১৫ –কে স্ত্রীলিঙ্গরূপে ব্যবহার করে, আবার কখনো
তাকে পুংলিঙ্গরূপে ব্যবহার করে। সে হিসাবে তারা কখনো বলে ان کانت جاریة صغیرة فاشتروها
আবার কখনো বলে وان کان جاریة صغیرة فاشتروها
অবহার করে। বল عان کان جاریة صغیرة فاشتروها
অবহার করে। আর কখনো বিশেষণরূপে ব্যবহৃত নাকারা নসবযুক্ত হয়, কিংবা রফাযুক্ত হয়। আর
কখনো তা স্ত্রীলিঙ্গরূপে ব্যবহৃত হয়।

আর কোন কোন বসরী নাহশাস্ত্রবিদ এ ধারণা করেছেন যে, আল্লাহ্ তা আলার বাণী ؛ الأَنْ تَكُنْ تَا بِهِ अধ্যস্থিত الجَارة حاضرة রফাযোগে পঠিত হয়েছে। এ হিসাবে যে, الاستقالا অব্যয়িত পূর্ণত্বের অর্থ ব্যবহৃত হয়েছে এবং এক্ষেত্রে তাতে খবরের মুখাপেক্ষিতা নেই। যার অর্থ হলো, অথবা "الا ان تحدث " الا ان تحدث " والا الله والا الله والا الله والا الله والا الله والا الله والله والل

বসরী নাহশাস্ত্রবিদগণের উক্তি হিসাবে আমি যা উধ্ত করেছি, তা আরবী ভাষার দিক হতে অশুদ্ধ নয়। তবে আমরা যে ব্যাখ্যা দিয়েছি, তাই আরবী ভাষার সংগে অধিক সঙ্গতিপূর্ণ এবং অর্থগতভাবে বিশুদ্ধতম। আর তা হলো এই যে, وَدُرُونَهُ الْبَيْنَكُمْ وَهِمَ মধ্যে দু'টি অবস্থা হতে পারবে। একটি হলো এই যে, তা নসবের স্থলে অবস্থিত। কারণ, তা كان তার তার বাক্যাংশটি অবস্থা হলো এই যে, আক্রাংশটি আক্রাংশটির অবস্থা হলো এই যে, وَالْحَاضِرة वाक্যাংশটির অবস্থা হলো এই যে, النَّجَارة الحاضِرة वाक্যাংশটির অবস্থায় বাক্যাংশটির অর্থ হবে والمرة و

क वाया के विक्रें के व

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, তোমরা স্বল্ন পরিমাণ কিছু ক্রয়-বিক্রেয় কর কিংবা অধিক পরিমাণ কিছু বিক্রেয় কর, তার উপর সাক্ষী রাখ। তোমাদের পারস্পরিক হক সম্পর্কিত বিষয়ে যে ক্রয়-বিক্রেয় তাৎক্ষণিক লেনদেনের মাধ্যমে অথবা সময় সাপেক্ষ লেনদেনের মাধ্যমে ক্রয়-বিক্রেয় হয় সর্বাবস্থায় তোমরা সাক্ষী রাখ। কেননা, আমি তোমাদের শুধু লিপিবদ্ধ করার প্রশ্নেই ইখতিয়ার দিয়েছি, সে সকল ক্ষেত্রে, যেখানে পারস্পরিক হক সম্পর্কিত লেনদেন হাতে হাতে উপস্থিতভাবে সম্পন্ধ হয়ে থাকে। কিন্তু ভোমরা যার নিকট বিক্রেয় করেছ বা যার নিকট হতে ক্রয় করেছ, সে বিষয়ে সাক্ষী রাখা বর্জন করায় আমার পক্ষ হতে কোনরূপ ইখতিয়ার দেয়া হয়নি। কেননা, এরূপ লেনদেনের সাক্ষী না রাখার মধ্যে উভয় পক্ষের জন্যই ক্ষতির আশংকা রয়েছে। ক্রেতার ক্ষতি, যেমন, যদি বিক্রেতা বিক্রীত বস্তু অস্বীকার করে এবং যা সে বিক্রয় করেছে তার উপর তার মালিকানার সমর্থনে দলীল থাকে। অথচ ক্রেতার

সমর্থনে উক্ত বস্তুটি ক্রয় করার উপর কোন দলীল নেই। এমতাবস্থায় শরীআত মুতাবিক শপথসহ বিক্রেতার কথাই গ্রহণযোগ্য হবে এবং উক্ত মাল তারই জন্য সাব্যস্ত হবে। ফলে, ক্রেতার মাল তথা প্রদত্ত মূল্য বাতিল হয়ে যাবে। আর বিক্রেতার ক্ষতি, যেমন, ক্রেতা যদি ক্রয় করার কথা অস্বীকার করে, অথচ বিক্রীত বস্তুর উপর হতে বিক্রেতার মালিকানা রহিত হয়ে গিয়েছে, আর তার জন্য ক্রেতার নিকট হতে বিক্রীত বস্তুর মূল্য গ্রহণ করা ওয়াজিব হয়েছে। এমতাবস্থায় শরীআতের হুকুম মত সে এ প্রসঙ্গে শপথ করবে। আর তাতে ক্রেতার নিকট হতে মূল্য গ্রহণ করা সম্পর্কিত বিক্রেতার হক বাতিল হয়ে যাবে। এজন্য মহান আল্লাহ্ তা'আলা উভয় পক্ষকে সাক্ষ্য রাথার আদেশ করেছেন, যাতে কোন পক্ষের হকই জন্য পক্ষের দ্বারা বিনষ্ট না হয়।

তাফসীরকারগণ ﴿ وَأَشْهِدُوا اِذَا تَبَايَعْتُمُ –এর ব্যাখ্যায় একাধিক মত পোষণ করেছেন। তা হলো আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ হতে ক্রয়–বিক্রয়কালে সাক্ষ্য রাখা ওয়াজিব হিসাবে প্রদত্ত আদেশ, না, তা মুস্তাহাব হিসাবে প্রদত্ত আদেশ? তাঁদের মধ্যে কেউ কেউ বলেছেন যে, এ আদেশটি মুস্তাহাব হিসাবে ঘোষণা করা হয়েছে। ইচ্ছা করলে সাক্ষ্য রাখবে, না হয় রাখবে না।

যাঁরা এরূপ মত পোষণ করেছেন, তাঁদের আলোচনা ঃ

৬৪০২. শা'বী বর্ণিত। তিনি وَأَشْهِدُوْالزَاتَبَايَعْتُ – এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, তুমি ইচ্ছা করলে সাক্ষী রাখতে পার, নাও রাখতে পার। কারণ, তুমি আল্লাহ্র বাণীঃ فَأَنْ أَمِنَ بَعْضَكُمْ بَعْضًا فَلْيُودُ الَّذِي اؤْتُمَنَ (তারপর যদি তোমাদের কেউ অন্য কারো উপর আস্থা রাখে, তবে যার উপর আস্থা রাখা হয়েছে, সে যেন তার কাছে রক্ষিত আমানত প্রত্যপণ করে) – এর প্রতি কি কর্ণপাত করছ না?

৬৪০৩. ইব্ন সাবীহ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি হাসান (র.)—কে বললাম, আপনি মহান আল্লাহ্র বাণীঃ وَٱشْهِدُوْا اِذَا تَبَايِعْتُمُ –এর প্রতি লক্ষ্য করেছেন কি? তিনি উত্তরে বললেন, তুমি যদি সে বিষয়ে সাক্ষী রাখ, তবে তা তোমার জন্য সে হক সম্পর্কে নির্ভরযোগ্য দলীল হবে। আর যদি তুমি সাক্ষী না রাখ, তবে তাতে কোন দোষ নেই।

৬৪০৪. ইব্ন সাবীহ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি হাসান (র.)!—কে বললাম, হে আবু সাঈদ (র.)! আল্লাহ্ তা আলার বাণী ঃ ﴿ الْمَا الْم

৬৪০৫. শা'বী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্ তা'আলার বাণীঃ بَنْاَيَعْتُمْ অর ব্যাখ্যায় বলেছেন, ক্রেতা–বিক্রেতাগণ যদি ইচ্ছা করে, তবে তারা সাক্ষী রাখবে। আর যদি তারা ইচ্ছা না করে তবে সাক্ষী নাও রাখতে পারে। অন্যান্য ব্যাখ্যাকারগণ বলেছেন যে, ক্রয়–বিক্রয়ের সাক্ষী রাখা ওয়াজিব।

#### যারা এ মত পোষণ করেনঃ

৬৪০৭. দাহ্হাক (র.) হতে বর্ণিত। যে ক্রয়–বিক্রয় হবে, তাতে ক্রেতা–বিক্রেতা যদি ইচ্ছা করে সাক্ষী রাখবে, আর যদি ইচ্ছা না করে, সাক্ষী রাখবে না। যে ক্রয়–বিক্রয় কোন নির্দিষ্ট মিয়াদের জন্য হবে, সে ক্ষেত্রে আল্লাহ্ তা'আলা তা লিপিবদ্ধ করতে এবং তার সাক্ষী রাখতে আদেশ করেছেন। আর তা যথাস্থানে সম্পাদিত হবে।

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, এ ক্ষেত্রে উত্তম অভিমত হলো, প্রত্যেক বিক্রীত বস্তু ও খরিদ করা বস্তুর উপর সাক্ষী রাখা ফরয। যেমন, আমরা ইতিপূর্বে উল্লেখ করেছি যে, আল্লাহ্ তা আলার প্রতিটি আদেশই ফরয। হাা, যদি কোন গ্রহণযোগ্য দলীলে একথা প্রমাণ হয় যে, এ আদেশটি মুস্তাহাব ও উপদেশ স্বরূপ বলা হয়েছে, তবে তা ভিন্ন কথা। আর যারা এরূপ বলেছেন যে, আল্লাহর বাণীঃ وَالْمُوْمُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰهِ الللّٰهِ الللللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللل

वत वाणा ह وَلاَ يُضَارُّ كَاتِبٌ وَلاَ شَهِيدٌ

এ আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় তাফসীরকারগণ একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। তাঁদের কেউ কেউ বলেছেন, তা ঋণপত্র লেখকগণ ও সে বিষয়ে সাক্ষিগণের প্রতি এমর্মে নিষেধাজ্ঞা, যেন তারা লিপিবদ্ধ করার সময় যা বলা হয়নি তা লিপিবদ্ধ না করে কিংবা সাক্ষী যা প্রত্যক্ষ করেনি তা সাক্ষ্য দিয়ে হকদারকে ক্ষতিগ্রস্ত না করে।

#### যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬৪০৮. তাউস (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وَلَا يُضَارَّ كَاتَبُولًا شَهِيدً –এর ব্যাখ্যায় বলেছেন,লেখক ক্ষতিগ্রস্ত না হওয়ার অর্থ হলো, এমন কিছু লেখা, যা লেখার কথা নয়। আর সাক্ষী ক্ষতিগ্রস্ত না হওয়ার অর্থ হলো, সে যা প্রত্যক্ষ করেনি এমন বিষয় সাক্ষ্য দেয়া।

৬৪০৯. ইউনুস (র.) হতে বর্ণিত। হযরত হাসান (র.) বলতেন, وَلَا يُضَارَكُاتِبُّ –এর অর্থ হলো, মৃশ বিষয়ে কোন কিছু বৃদ্ধি করা বা পরিবর্তন করা। এবং وَلَا يَشْهُونُدُ –এর অর্থ হলো, সাক্ষ্য গোপন না করা, আর যা সত্য তা ব্যতীত সাক্ষ্য না দেয়া।

৬৪১০. কাতাদা (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, সাক্ষী যেন সাক্ষ্যের ব্যাপারে আল্লাহ্ পাককে ভয় করে। সে কোন সত্যকে কমাবে না এবং অসত্যকে বাড়াবে না। লেখক যেন তার লেখার ব্যাপারে মহান আল্লাহ্কে ভয় করে এবং কোন সত্যকে বাদ না দেয়।

৬৪১২. কাতাদা (র.) হতে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা উধৃত রয়েছে।

৬৪১৩. ইব্ন যায়দ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আরু وَلاَ يُضَارُكُاتَبُ وَلاَ شَهْدِيًّ –এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, লেখক ক্ষতিগ্রস্ত হওয়ার অর্থ, তাকে যা লিখতে বলা হয়েছে তার বিপরীত লেখা। তিনি বলেন, আর সাক্ষী ক্ষতিগ্রস্ত এভাবে হয় যে, তার সাক্ষ্যকে পরিবর্তন—পরিবর্ধন করে সাক্ষ্য দান করা, যার ফলে তাদের অধিকার ক্ষুণ্ণ হয়। উপরোক্ত ব্যাখ্যা যা আমরা উধৃত করেছি, তার আলোকে শব্দটি মূলত তাদের অবর্বার এরপর الماء –এর মধ্যে সন্ধি করা হয়েছে। যেহেতু এ দু'টি এক জাতীয় অক্ষর। আর উক্ত অক্ষরটিকে যবরযোগে হরকত দেয়া হয়েছে। যদিও তা জযমের স্থলেই অবস্থিত ছিল। কারণ, যবর সহজতর হরকত।

অন্যান্য ব্যাখ্যাকার এ আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, তার অর্থ হলো, লেখক ও সাক্ষী– তাদের নিকট ঘটনা সম্পর্কে যে জ্ঞান ও প্রমাণ বিদ্যমান রয়েছে, তা প্রকাশ করার জন্য তাদেরকে ডাকা হলে তারা তা থেকে বিরত থেকে ক্ষতিগ্রস্ত করবে না।

#### যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬৪১৪. আতা (র.) হতে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র বাণী ঃ وَلَا يُضَارُ كَاتِبُ وَلَا شَهِيْدً –এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, তা হলো এই যে, তারা উভয়ে তাদের নিকট রক্ষিত বিষয় বিবৃত করবে।

৬৪১৫, জুরাইজ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি আতা (র.) – কে বললাম, মহান আল্লাহ্র বাণী ১ وَلَا يُضَارَكَاتَبُو لَا شَهْدِ الْهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

৬৪১৬. ইব্ন আরাস (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, وَلاَ يُضَارُّ كَاتَبُّ وَلَا شَهِيْدُ –এর অর্থ হলো, যদি তাদেরকে সাক্ষ্য দানের উদ্দেশ্যে ডাকা হয়, তবে তারা বলবে, আমাদের অনেক ঝামেলা রয়েছে।

৬৪১৭. আতা ও মুজাহিদ (র.) হতে বর্ণিত। তাঁরা وَلَا يُضَارُ كَاتَبُ وَلَاشَهِيْدُ –এর ব্যাখায় বলেছেন, লেখকের উপর লিখে দেয়া ওযাজিব। আর সাক্ষী যদি পূর্বে সাক্ষ্য দিয়ে থাকে, তার উপর সে সাক্ষ্যদান করা ওয়াজিব।

অন্যান্য তাফসীরকার আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেছেন, "বরং তার অর্থ, যার জন্য লেখা ও সাক্ষ্য প্রয়োজন, সে যেন লেখক এবং সাক্ষীকে ক্ষতিগ্রস্ত না করে। তাঁদের ব্যাখ্যার আলোকে وَلْاَيْضَارُ পাঠ করেছেন।

যাঁরা এরূপ ব্যাখ্যা করেছেন, তাঁদের আলোচনাঃ

৬৪১৮. ইকরামা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, হ্যরত উমার (রা.) আলোচ্য আয়াতাংশটি وَلَا يُضَارُ كَاتَبُ وَّلاَ شَهِيدً

৬৪১৯. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। হ্যরত ইব্ন মাস্ডদ (রা.) শব্দটিকে کَایُضَائِد পাঠ করতেন।

৬৪২০. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনিও দুর্নির্ভাইন থৈকে তুর্নির্ভাগা প্রসঙ্গে বলতেন, যার জন্য হক সাব্যস্ত সে ব্যক্তি গমন করবে এবং এর লেখক ও সাক্ষীকে সাক্ষ্য দেয়ার জন্য আহবান করবে। সে হয়ত কোন প্রয়োজনীয় কাজে থাকতে পারে। কেননা, কোন কাজ বা প্রয়োজনের কারণে সে সাক্ষ্য দেয়ার জন্য উপস্থিত না হতে পারলে সে শুনাহগার হবে। মুজাহিদ (র.) আরও বলেছেন ঃ সে তার প্রয়োজনীয় কাজ থেকে বিরত থাকবে না যে কারণে নিজের ক্ষতির আশংকা করবে।

৬৪২২. হযরত ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বণিত। তিনি وَلاَ يُضَارُ كَاتِبُ ولاَ يُضَارُ كَاتِبُ ولاَ شَهِيدَ –এর ব্যাখ্যায় বলতেন লেখক ও সাক্ষীর এমন কোন প্রয়োজন থাকতে পারে, যা ব্যতীত গত্যন্তর নেই। এমন অবস্থায় তাকে নিজ কাজে নিয়োজিত থাকতে দাও।

৬৪২৩. ইকরামা (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وَلَا يُضَارُكَاتِبُ وَّلاَ شَهَيْدُ –এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেছেন, তার (লেখক ও সাক্ষীর) কোন অসুবিধা থাকতে পারে। তাই আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, তাকে ক্ষতিগ্রস্ত করনা।

৬৪২৪. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশ وَلاَ يُضَارُ كَاتَبُ وَلاَ شَهِيدً –এর ব্যাখ্যায় বলতেন, কোন ব্যক্তি সাক্ষীর নিকট এসে এরপ বলবে না যে, চল আমার জন্য লিখে দাও এবং আমার জন্য সাক্ষী দাও। তদুত্তরে সে বলল, আমার নিজস্ব কিছু প্রয়োজন রয়েছে, তুমি অন্য কাউকে তালাশ কর। আর সে তখন বলল, "আল্লাহ্কে ভয় কর, নিশ্চয় তুমি আমার পক্ষে লিখে দিতে আদিষ্ট হয়েছ।" এটিই হলো তাকে ক্ষতিগ্রস্ত করা। এরপ ক্ষেত্রে তুমি তাকে তার হালে ছেড়ে দাও এবং অন্য কাউকে তালাশ কর। সাক্ষীর বেলায়ও একই কথা প্রযোজ্য।

৬৪২৫. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَلاَ يُضَارُ كَاتَبُ وَلاَ شَهْدِي – এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেন, কোন ব্যক্তি যখন লেখক অথবা সাক্ষীকে ডাকবে, তখন তারা বলবে, আমার বিশেষ প্রয়োজন রয়েছে। তখন যে ব্যক্তি তাদের উভয়কে ডাকবে সে বলবে, আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদের উভয়কে আদেশ করেছেন যে, তোমরা লেখার ব্যাপারে ও সাক্ষ্যদানের ব্যাপারে সাড়া দেবে। আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, এভাবে তাদেরকে ক্ষতিগ্রস্ত করা হবে না।

৬৪২৬. উবায়েদ ইব্ন সুলায়মান বলেন, আমি দাহ্হাক (র.)—কে বলতে শুনেছি, দুর্মুন্ত দুর্মুন্ত –এর অর্থ হলো, ঐ ব্যক্তি যে লেখক অথবা সাক্ষিকে আহবান করল, যখন তারা গুরুত্বপূর্ণ কাজে ব্যস্ত ছিল। তখন তারা উভয়ে বলল, আমরা গুরুত্বপূর্ণ প্রয়োজনে ব্যস্ত আছি, সূতরাং তুমি অপর একজনকে তালাশ কর। তখন আহবানকারী বলল, আল্লাহ্ তোমাদের উভয়কে আদেশ করেছেন যে, তোমরা উভয়ে এ আহবানে সাড়া দেবে। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ্ তা আলা তাকে অন্য কাউকে তালাশ করতে এবং তাদের উভয়কে ক্ষতিগ্রস্ত না করতে আদেশ করেছেন। অর্থাৎ তাদের উভয়কে গুরুত্বপূর্ণ প্রয়োজন হতে বিরত রাখবে না, যেহেতু সে তাদের উভয়কে ব্যতীত অন্যকে পাছে।

৬৪২৭. সুদ্দী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وَلاَ يُضَارُ كَاتَبُولاً سَعِيدٌ – এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেন, যে ব্যক্তির ব্যস্ততা রয়েছে তুমি তার শরণাপর হয়ে তাকে ক্ষতিগ্রস্ত করা সমীচীন নয়। যেমন তুমি তাকে বললে, আমার জন্য লিখে দাও, আর সে তা অমান্য না করে লিখে দিল, যার ফলে তার প্রয়োজন বিত্বিত হলো। অনুরূপ তোমার সাক্ষিগণের মধ্য হতে কোন সাক্ষী যে ব্যস্ত রয়েছে, তাকে তুমি এরূপ বলবে না যে, চল আমার জন্য সাক্ষ্য দাও, যা দ্বারা তুমি তাকে তার প্রয়োজন হতে বিরত রাখলে, অথচ তুমি অন্য কাউকে পেতে পার।

উপরোক্ত অভিমতসমূহের মধ্যে তাঁদের বক্তব্য বিশুদ্ধ, যাঁরা বলেছেন ﴿ وَلاَ يُمْنَارَ كَاتَبُولَا شَهُولِهُ وَلاَ يُمْنَارَ كَاتَبُولَا شَهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

আমরা এ বক্তব্যকে উত্তম এজন্য বলেছি, যেহেতু এ আয়াতে শুরু হতে শেষ পর্যন্ত আল্লাহ্ তা আলার পক্ষ হতে সামোধন الْفَعْلَى তথা আদেশসূচক ক্রিয়া কিংবা لاَتَفْعُلُوا নিষেধসূচক ক্রিয়ার মাধ্যমে করা হয়েছে। যাদের মধ্যে ঋণপত্র লিখিত হয়েছে, তাদের প্রতিই আলোচ্য আয়াতে সমোধন করা হয়েছে। এ আয়াতে যাদের প্রতি আদেশ বা নিষেধ করা হয়েছে, তা অনুপস্থিত ব্যক্তির প্রতি আদেশ বা নিষেধ করার ন্যায় করা হয়েছে, যেমন, আল্লাহ্ তা আলার বাণীঃ وَلَا يَكُمُ كَاتِبُ السَّهُولَا عَلَا السَّهُ الْعَلَا السَّهُولَا السَّهُولَا السَّهُولَا عَلَا السَّهُولَا السَّهُولَا السَّهُولَا السَّهُولَا عَلَا السَّهُولَا عَلَا السَّهُولَا عَلَا السَّهُولَا السَّهُ السَّ

अ वाशा । وَإِنْ تَفْعَلُواْ فَانَّهُ فُسُوثًا بَكُمْ

আল্লাহ্ তা'আলা এ আয়াতে ঘোষণা করেছেন যে, তোমরা যদি লেখক বা সাক্ষীকে ক্ষতিগ্রস্ত কর যে সম্পর্কে তোমাদেরকে নিষেধ করা হয়েছে, তবে তা তোমাদের জন্য গুনাহের কাজ।

তাফসীরকারগণ এ আয়াতের ব্যাখ্যায় একাধিক মত পোষণ করেছেন। তাঁদের কেউ কেউ আমাদের ন্যায় এ আয়াতের ব্যাখ্যা করেছেন।

যাঁরা এরূপ ব্যাখ্যা করেছেন, তাঁদের আলোচনা ঃ

৬৪৩০. দাহ্হাক (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وَاَنْ تَفْعَلُواْ فَانَّهُ فَسُوْقٌ بِكُمْ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, তোমাদের যা আদেশ করা হয়েছে, তোমরা যদি তার বিরোধিতা কর, তবে তা' হবে তোমাদের জন্য পাপ কাজ।

৬৪৩১. ইব্ন আরাস (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেছেন, আর্থ বলো গুনাহ্।

৬৪৩২. রবী' (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, وَازْتُفَعُلُواْ فَازَّانُ فَسُوْقًا –এর অর্থ হলো গুনাহ্। অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেছেন যে, এর অর্থ হলো, লেখক ক্ষতিগ্রস্ত করবে, এভাবে যে, সে লেখার বস্তু বর্ণনাকারী যা বলবে তার বিপরীত লিখবে। আর সাক্ষী এভাবে ক্ষতিগ্রস্ত করবে যে, সে তার সাক্ষ্যকে পরিবর্তন করে ফেলবে। আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, এরূপ করা তোমাদের জন্য পাপ।

যারা এ মত পোষণ করেন**ঃ** 

৬৪৩৩. ইব্ন যায়দ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وَانْ تَفْعَلُواْ فَانَّهُ فُسُوْقٌ بِكُمُ –এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেছেন, فُسُوْقٌ হলো মিথ্যা। আর তা পাপাচারিতা হওয়ার কারণ হলো লেখক মিথ্যার আশ্রয় নিয়েছে এবং তার লিখনকে পরিবর্তিত করেছে। এটাই মিথ্যা বলা। আর সাক্ষীর মিথ্যার আশ্রয় নেয়ার অর্থ হলো। সে তার সাক্ষ্যকে বিকৃত করেছে। সুতরাং আল্লাহ্ তা আলা তাদের সংবাদ দিচ্ছেন যে, তা মিথ্যা।

ইতিপূর্বে আমরা প্রমাণ করেছি যে, وَلَا يُضَارُ كَاتِبُ وَلَا شَهِيدٌ –এর অর্থ হলো তাদের উভয়কে লিখনপ্রার্থী ও সাক্ষ্যপ্রার্থী ক্ষতিপ্রস্ত করবে না। আমাদের সে দলীল–প্রমাণ এ ব্যাপারে যথেষ্ট ছিল। আর আল্লাহ্ তা আলার বাণীঃ وَانْتَغْمُونُ দারা এর হুকুম সম্পর্কে এমন লোকদেরকে খবর দেয়া হয়েছে যারা উভয়কে ক্ষতিপ্রস্ত করবে। বস্তুত যারা তাদের উভয়কে ক্ষতিপ্রস্ত করল, তারা তাদের প্রতিপালকের অবাধ্যাচরণ করল, তাঁর সঙ্গে গুনাহ্ করল এবং এমন কার্যে লিপ্ত হলো যা তার জন্য হালাল নয়, আর এরই মাধ্যমে সে তার প্রতিপালকের বিরুদ্ধাচরণ করল।

अ वारणा व وَاتَّقُوا اللَّهُ ط وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ ط وَاللَّهُ بِكُلِّ شَنَى عَلِيمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ الله

وَاتَوُالُكُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَلّهُ و

যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬৪৩৪. দাহ্হাক (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وَيُعْلَمُكُمُ اللهُ –এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেন, তা এক প্রকার শিক্ষা, যা আল্লাহ্ পাক তোমাদেরকে প্রদান করেছেন। সুতরাং তোমরা তা গ্রহণ কর।

(٢٨٣) وَإِنْ كُنْتُمُ عَلَى سَفَى وَلَمُ تَجِكُ وَاكَاتِبًا فَرِهْنَ مَّقْبُوْضَةُ وَاَنَ آمِنَ بَعْضُكُمُ بَعْضُكُمُ بَعْضًا فَلْيُؤَدِّ الَّذِى اؤْتُمِنَ آمَانَتَهُ وَلَيَتَّقِ اللهَ رَبَّةَ وَلَا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ وَمَنْ يَكُمُّهُا فَاللّهُ عَلَيْهُم وَ اللهُ مَا نَتُهُ وَمَنْ يَكُمُّهُا فَاللّهُ عَلَيْهُم وَ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُم وَاللّهُ عَلَيْهُم وَ اللّه اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

২৮৩. যদি তোমরা সফরে থাক এবং কোন লেখক না পাও, তবে বন্ধক রাখা বৈধ। তোমাদের একে অপরকে বিশ্বাস করলে, যাকে বিশ্বাস করা হয়, সে যেন আমানত প্রত্যর্পণ করে এবং তার প্রতিপালক আল্লাহকে ভয় করে। তোমরা সাক্ষ্য গোপন করবে না। যে কেউ তা গোপন করে, তার অন্তর অপরাধী। তোমরা যা কর আল্লাহ তা সবিশেষ অবহিত।

কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ এ আয়াতের পাঠরীতিতে একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। সর্বত্রই কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ " प्रेंट" পাঠ করেছেন। অর্থাৎ তোমরা যদি এমন ব্যক্তিকে না পাও, যে তোমাদের জন্য ঋণপত্র লিখে দিবে যে, তোমরা নির্দিষ্ট মিয়াদ পর্যন্ত পরম্পর ঋণের কারবার করেছ। তবে সেক্ষেত্রে বন্ধক রাখা যাবে।

পূর্ববর্তী কিরাআত বিশেষজ্ঞগণের একদল أَلَمْ تَجِنُوا كِتَابًا পাঠ করেছেন। যার অর্থ যদি তোমাদের পক্ষে ঋণপত্র লেখার ব্যাপারে কোন উপায় না থাকে, তবে বন্ধক রাখা যাবে। চাই তা কাগজ – কলম কিংবা লেখকের দুম্প্রাপ্যতার কারণে হোক। আমাদের দৃষ্টিতে একমাত্র শহরবাসিগণের কিরাআতই জাযিয়। অর্থাৎ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا পাঠ করা। যার অর্থ, এমন ব্যক্তি যে লিখে দিবে। কেননা,

মুসলমানগণের সহীফাসমূহে এভাবেই লিপিবদ্ধ আছে যে, হে ধারে ব্যবসাকারিগণ । তোমরা যদি সফরে থাক, যেখানে তোমরা তোমাদের জন্য লিখে দেয়ার মত কোন লেখক না পাও এবং তোমরা পরস্পরে নির্দিষ্ট মিয়াদ পর্যন্ত যে ধারে ব্যবসা করেছ, যার জন্য আমি তোমাদেরকে লিপিবদ্ধ করতে ও সাক্ষী রাখতে আদেশ করেছি। যদি তোমাদের পক্ষে সে ঋণ সম্পর্কে ঋণপত্র লিখানোর কোন উপায় না থাকে, তবে তোমরা পরস্পর নির্দিষ্ট মিয়াদ পর্যন্ত যে ঋণের কারবার করেছ, তার মুকাবিলায় বন্ধক রাখ, যা তোমরা ঋণগ্রহীতার নিকট হতে হস্তগত করবে, যাতে তোমাদের মালের নিরাপত্তা নিশ্চিত হয়।

আমাদের এ অভিমত যাঁরা পোষণ করেছেন, তাঁদের আলোচনা ঃ

৬৪৩৫. দাহ্হাক (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আয়াত وَانْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرِ قَ لَمْ تَجِدُوْا كَاتِبًا فَرِهْنَ —এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, যে ব্যক্তি সফরে থাকবে এবং সে অবস্থায় নির্দিষ্ট মিয়াদ পর্যন্ত ধারে কোন কিছু বিক্রেয় করে। কিন্তু সে কোন লেখক না পায়, এমতাবস্থায় আল্লাহ্ তা 'আলা তাকে বন্ধক রাখার স্যোগ দান করেছেন। আর যদি সে লেখক পায়, তবে তার জন্য বন্ধক রাখার অধিকার নেই।

৬৪৩৬. রবী' (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আয়াত أَنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرُ وَ لَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا وَالْمَ مَالِي وَالْمُ عَلَى سَفَرُ وَ لَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا وَالْمَ مِنْ وَالْمُ عَلَى سَفَرُ وَالْمُ تَجِدُوا كَاتِبًا وَالْمُ اللهِ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ اللهِ وَالْمُعَالِمُ اللهِ وَالْمُعَالِمُ اللهِ وَالْمُعَالِمُ اللهِ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ اللهُ وَالْمُعَالِمُ اللهُ وَاللهُ وَالْمُعَالِمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَاللّ

৬৪৩৭. দাহ্হাক (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেছেন, যে বিক্রয় কোন নির্দিষ্ট মিয়াদ পর্যন্ত ধারে সংঘটিত হয়, সে ব্যাপারে আল্লাহ্ তা'আলা লিপিবদ্ধ করতে ও সাক্ষী রাখতে আদেশ করেছেন। এটা মুকীম অবস্থার হুকুম। আর যদি একদল লোক সফর অবস্থায় থেকে পরস্পর ক্রয়–বিক্রয় করে নির্দিষ্ট মিয়াদের উপর এবং তারা লিখে দেয়ার মত কোন লোক না পায়, তবে বন্ধক রাখার ইখতিয়ার থাকবে।

আমাদের বর্ণিত অন্য পাঠরীতির ভিত্তিতে যাঁরা এ আয়াত তিলাওয়াত করেছেন, তাঁদের আলোচনা ঃ
৬৪৩৮. হ্যরত ইব্ন আহ্বাস (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি فَانِ لَمْ تَجِدُوا كِتُابًا
অখানে কিতাব বা ঋণপত্র বলতে লেখক ও লেখার উপকরণ উদ্দেশ্য।

৬৪৩৯. হ্যরত ইব্ন আর্বাস (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি আয়াতটিকে غَانُ لَّمْ تَجِدُواْ كِتَابًا পাঠ করেছেন এবং আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেছেন, অনেক সময় মানুষ লেখার খাতা পায় কিন্তু লেখক পায় না।

8৬৪০. মুজাহিদ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি فَانْ لَمْ تَجِنْ كَتَابًا পাঠ করতেন এবং বলতেন,জনেক সময় লেখক পাওয়া যায়। কিন্তু লেখার উপকরণ ইত্যাদি পাওয়া যায় না।

8৬৪১. মুজাহিদ (র.) হতে অপর সূত্রে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতকে وَانْ كُنْتُمْ عَلَىٰ سَفَرُوْلَمْ تَجِدُوْ الْمَ كَتَابًا কাঠ করতেন এবং তার ব্যাখ্যায় বলতেন, مِدَادًا অর্থাৎ مِدَادًا কালি। যদি তোমরা কালি না পাও, তবে এরপ ক্ষেত্রে বন্ধক রাখার ইখতিয়ার থাকবে। তিনি বলেন, সফর ব্যতীত বন্ধকের অনুমতি নেই।

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ২৮

৪৬৪২. আবুল আলিয়াহ্ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি كُتَابًا كَتَابًا পাঠ করতেন। তিনি বলেন, অনেক সময় কালি পাওয়া যায়, কিন্তু কাগজ পাওয়া যায় না।

আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ فَرْهَانُ مَّقْبُوْهَا وَهُا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّل প্রকাশ করেছেন। হিজায ও ইরাকের কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ فُرِهَا نُهُ قُبُوْضَةٌ পাঠ করেছেন। অর্থাৎ رَهِن بَغْلُ শব্দটি بِغَالٌ, শব্দ – كَبْشُ শব্দটি كَبُشُ পাঠ করেছেন। যেমন كَبُشُ শব্দটি كَبُشُ – এর বহুবচন এবং نَعَلُ শব্দটি نَعَالُ –এর বহুবচন।

8 वारणा । فَأَنْ أَمِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا فَلَيْؤَدُ الَّذِي أَقُ تُمِنَ اَمَانَتَهَ وَلُيتَّق اللَّه رَبَّهُ

অর্থ ঃ যদি ঋণগ্রহীতা মাল ও ঋণের মালিকের নিকট বিশ্বাসী হয় এবং ঋণদাতার নিকট তার বিশ্বস্ততা ও নির্ভরযোগ্যতার কারণে সফর অবস্থায় তার থেকে তার ঋণের মুকাবিলায় কোন কিছু বন্ধক স্বরূপ গ্রহণ না করে. তবে যেন ঋণগ্রহীতা তার প্রতিপালক আল্লাহ্কে ভয় করে। অর্থাৎ আল্লাহ্ তা আলা বলেছেন, সে যেন তার উপর ঋণদাতার যে ঋণ রয়েছে তা অস্বীকার না করে, বা তার নিকট হতে আত্মগোপন না করে. কিংবা ঋণসহ পলায়ন করার ইচ্ছা না করে এবং তার প্রতিপালক আল্লাহ্কে ভয় করে। এ কারণে যে, আল্লাহ্র শান্তির সম্মুখীন হতে হবে, যা হতে বাঁচার কোন উপায় নেই। আর তাকে যে ঋণের ব্যাপারে বিশ্বাস করা হয়েছে. সে যেন তা পরিশোধ করে দেয়।

আর যাঁরা মনে করেন যে, এ আয়াতে উল্লিখিত বিধানটি পূর্ববর্তী আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা সাক্ষী রাখা ও লিপিবদ্ধ করার যে আদেশ করেছেন তজ্জন্য রহিতকারী। ইতিপূর্বে আমরা তাঁদের মতামত উল্লেখ করেছি। আর এসকল মতের মধ্যে যে মতটি উত্তম, তা আমরা দলীল–প্রমাণ দ্বারা প্রমাণ করেছি। সুতরাং এখানে তা পুনরুল্লেখ করা নিষ্প্রয়োজন।

فَانَ أَمنَ بَعْضَكُمْ بَعْضًا فَلْيُؤِدُ الَّذِي اوْتُمنَ آمَانَتُهُ अ8७. माउ्टाक (त्र.) ट्राल विणि । जिन आयाल –এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেন, এর দ্বারা শুধুমাত্র সফরকালীন সম্য় উদ্দেশ্য করা হয়েছে। মুকীম অবস্থা উদ্দেশ্য নয়। মুকীম অবস্থায় যদি লেখক পাওয়া যায়, তবে তার জন্য বন্ধক রাখার কোনই অবকাশ নেই এবং তাদের কেউ অপর কারো উপর আস্থা রাখবে না

এটাই দাহ্হাক (র.)-এর অভিমত যে, ঋণদাতা যখন লেখক, লেখার উপকরণ ও সাক্ষী রাখার সুযোগ পাবে, তখন তার জন্য ঋণগ্রহীতার উপর আস্থা রাখার অবকাশ নেই। ঋণদাতা ও গ্রহীতা উভয়ে যদি সফর অবস্থায় থাকে, তবে তো বিষয়টি তদুপই যেমন তিনি বলেছেন। যেমন আমরা ইতিপূর্বে এর বিশুদ্ধতার সমর্থনে দলীল-প্রমাণ পেশ করেছি।

কিন্তু তিনি আরও বলেছেন যে, বন্ধক রাখার বিষয়টিও আস্থা রাখারই অনুরূপ এবং হকদার ব্যক্তির জ্ন্য লেখক, লেখার উপকরণ ও সাক্ষী রাখার উপায় থাকাবস্থায় বন্ধক রাখার অবকাশ নেই। চাই তা মুকীম অবস্থায় কিংবা মুসাফির অবস্থায় হোক। তবে তা একটি অর্থহীন কথা। যেহেতু রাসূলুল্লাহ্ (সা.) হতে বিশুদ্ধ সনদে হাদীস বর্ণিত হয়েছে যে.

৬৪৪৪. তিনি ধারে খাদ্যদ্রব্য ক্রয় করেছেন এবং তার মুকাবিলায় তাঁর শিরস্ত্রাণটি বন্ধক রেখেছেন। সুতরাং যথাযথভাবে বন্ধক দেয়া এবং গ্রহণ করা সফর ও মুকীম উভয় অবস্থায় জায়িয আছে। যেহেতু

রাসুলুল্লাহ (সা.) থেকে উল্লিখিত হাদীস বিশুদ্ধ রূপে সাব্যস্ত হয়েছে. যেমন আমরা উল্লেখ করেছি। আর আমরা রাসূলুল্লাহ্ (সা.) – এর বন্ধক রাখা সম্পর্কিত যে ঘটনা উল্লেখ করেছি তা এমন নয় যে, তিনি লেখক ও সাক্ষী পাচ্ছিলেন না। কারণ, মদীনাতুন নবীতে সর্বদা লেখক ও সাক্ষী পাওয়া সহজ ছিল। বরং যখন ক্রেতা–বিক্রেতা বন্ধক রেখে ক্রয়–বিক্রয় করল এবং তাদের জন্য লেখক ও সাক্ষী পাওয়ার উপায় বিদ্যমান, আর সে বিক্রয় অথবা ঋণ নির্দিষ্ট সময়ের জন্য হয়, তখন তাদের উপর ওয়াজিব হলো. তা লিপিবদ্ধ করে রাখা এবং মাল ও বন্ধকের উপর সাক্ষী রাখা। তাদের জন্য লিপিবদ্ধ করা ও সাক্ষী না রাখা শুধু তখনই বৈধ হয়. যখন তার ব্যবস্থা না থাকে।

৪ এর আখা وَلاَ تَكْتُمُوا الشُّهَادَةَ وَمَنْ يَكْتُمُهَا فَانَّهُ اٰثِمُ قَلْبُهُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمً

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতাংশে আল্লাহ্ তা'আলা সাক্ষিগণকে সম্বোধন করেছেন। সাক্ষ্য গোপন না করার জন্য তাকীদ দিয়েছেন।

সাক্ষিগণ যখন আহৃত হবে, তখন যেন ঐ আহ্বানে সাড়া দিতে তারা অস্বীকার না করে। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ্ পাক ইরশাদ করেন ঃ হে সাক্ষিগণ ! তোমরা যখন তোমাদের সাক্ষ্য বিচারকের নিকট পেশ কর, তখন তোমাদের সাক্ষ্যকে গোপন কর না। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা সাক্ষীপ্রার্থীর প্রয়োজন মুহূর্তে বিচারকের নিকট বিষয়টি প্রমাণিত করার প্রাক্তালে তার সাচ্চ্য গোপন করা এবং তা প্রামণিত করতে অস্বীকার করার পরিণাম সম্পর্কে অবহিত করেন। তিনি ইরশাদ করেন ঃ যে ব্যক্তি তার সাচ্চ্য গোপন করল, সে পাপ করল। সে তার এ সাক্ষ্য গোপন করার জন্য আল্লাহ্র অবাধ্যাচরণ করল।

#### যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

সুরা বাকারা ঃ ২৮৩

وَلاَ تَكْتُمُوا الشُّهَادَةُ وَمَنْ يَكُمُهَا فَأَنَّهُ وَالْقَالَةُ ﴿ 9884. त्रवी' (त्र.) थरक वर्षिण। जिनि षाल्लाव् ठा'षालात वानी এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেছেন, সুতরাং কারো জন্য তার নিকট যে সাক্ষ্য রয়েছে তা গোপন করা الْجُمْ قَلْبَهُ হালাল হবে না। তার সাক্ষ্য নিজের কিংবা তার পিতামাতার বিপক্ষেই হোক না কেন। যে ব্যক্তি সাক্ষ্য গোপন করবে. সে ব্যক্তি জঘন্য পাপে লিপ্ত হবে।

৬৪৪৬. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَمَنْ يَكْتُمُهَا فَاتَّهُ ٱلبُّمُ قَلْبُهُ - এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, তার আত্যা পাপী।

৬৪৪৭. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, জঘন্যত্ম ক্রীরা গুনাহ হলো, আল্লাহ্র সঙ্গে শির্ক করা। আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন– الْبُهُ مَنْ يَشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّة অর্থঃ কেউ আল্লাহুর শরীক করলে আল্লাহ্ তার জন্য জান্নাত হারাম করবেন ও তার আবাস وَمَاوَا لَمَاتُكُ জাহান্নাম। ( ৫ ঃ ৭২ ) মিথ্যা সাক্ষ্য দেয়া ও সাক্ষ্য গোপন করা সম্পর্কে আল্লাহ্ পাক ইরশাদ করেন-ا - وَمَنْ يُكْتُمْهَا فَانَّهُ اثْمُ قَالْهُ

ইবন আব্বাস (রা.) হতে আরও বর্ণিত আছে যে, তিনি বলেন, সাক্ষীর কর্তব্য হলো যখনই তার নিকট সাক্ষ্য প্রার্থনা করা হবে, তখনই সাক্ষ্য দিবে এবং সাক্ষ্য বিষয়ে অবহিত করবে।

৬৪৪৮. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, যখন তোমার নিকট সাক্ষ্য বিদ্যমান এবং কেউ তোমাকে তদ্বিষয়ে জিজ্ঞেস করেছে, তুমি তাকে তা অবহিত কর। তুমি এরূপ বল না যে, আমি তা

শাসন কর্তৃপক্ষের নিকট ব্যক্ত করব। তুমি তাকে সাক্ষ্য বিষয় অবহিত কর, হয়ত সে তা দারা মত পরিবর্তন করবে কিংবা সংরক্ষণ করবে।

আর আল্লাহ্ তা'আলার বাণীঃ الله بِمَا تَعْمَلُونَ عَلَيْهُ –এর অর্থ হলো, তোমরা তোমাদের সাক্ষ্যদানে, তা প্রতিষ্ঠা করায় ও আদায় করায় কিংবা সাক্ষ্যপ্রার্থী যখন প্রয়োজন মুহূর্তে তোমাকে তা পেশ করার জন্য আহবান করল, তখন তা গোপন করা এবং তোমাদের অন্যবিধ গোপন ও প্রকাশ্য আমলসমূহ আল্লাহ্ তা 'আলা জ্ঞাত আছেন। তিনি তা তোমাদের জন্য হিসাব–নিকাশ রাখেন, যাতে তিনি তোমাদেরকে তোমাদের আমলের ভাল অথবা মন্দ প্রতিদান দিতে পারেন, তোমাদের প্রাপ্য অনুসারে।

আল্লাহ্ তা'আলার বাণীঃ

( ٢٨٤ ) بِللهِ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴿ وَإِنْ تُبُكُوْامَا فِي ٓ اَنْفُسِكُمُ اَوْ تُخْفُوْهُ يُحَاسِبْكُمُ بِهِ اللّٰهُ ۚ فَيَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَنِّبُ مَنْ يَّشَاءُ ﴿ وَاللّٰهُ عَلَىٰ كُلِّ شَى ۚ عَلِيْرُ ٥

২৮৪. আসমান এবং যমীনে যা কিছু আছে সবই আল্লাহরই। তোমাদের মনে যা কিছু আছে তা প্রকাশ কর অথবা গোপন রাখ আল্লাহ পাক তার হিসাব তোমাদের কাছ থেকে গ্রহণ করবেন। তারপর তিনি যাকে ইচ্ছা ক্ষমা করবেন, যাকে ইচ্ছা শাস্তি দেবেন এবং আল্লাহ পাক সর্ব বিষয়ে সর্বশক্তিমান।

अ वज्र वज्रेण । والله مَافِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ

ইমাম তাবারী (র.) বলেন ঃ আকাশমন্তনী ও পৃথিবীর মধ্যে ক্ষুদ্র-বৃহৎ যা কিছু আছে সব কিছুর মালিক আল্লাহ্ তা'আলা। এ সবের ব্যবস্থাপনা তাঁরই। তাঁরই হাতে রয়েছে এগুলোর পরিবর্তন পরিবর্ধন। তাঁর নিকট কোন কিছুই গোপন নেই। কেননা, তিনিই তার ব্যবস্থাপক, মালিক ও পরিবর্তনকারী। আর আল্লাহ্ তা'আলা এখানে এর দ্বারা সাক্ষিগণের সাক্ষ্য গোপন করার ব্যাপারে সতর্কবাণী উচ্চারণ করেছেন। ইরশাদ হয়েছে—হে সাক্ষিগণ! তোমরা সাক্ষ্য গোপন করনা। যে ব্যক্তি তা গোপন করে, সে ব্যক্তি পাপিষ্ঠ। আর আমার নিকট কোন কিছুই গোপন নেই। আমি সর্ব বিষয়ে মহাজ্ঞানী। আসমান-ও যমীনের যাবতীয় পরিবর্তন আমারই হাতে। এর গোপন ও প্রকাশ্য সবকিছুই আমার নিকট সুস্পষ্ট। অতএব তোমরা সাক্ষ্য গোপন করায় আমার কঠিন শান্তিকে ভয় কর। আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ থেকে সাক্ষ্য গোপনকারীর জন্য রয়েছে বিশেষ সতর্কবাণী। এরপর আল্লাহ্ তা'আলা পাপীদের সাথে আথিরাতে কি ব্যবহার করা হবে, তার খবর দিয়েছেন। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন— যদি তোমরা প্রকাশ কর যা তোমাদের অন্তরে রয়েছে, ঋণদাতার হক সম্পর্কে তোমাদের নিকট সাক্ষ্য ইত্যাদি যা রক্ষিত আছে, তা গোপন কর, তথা তোমাদের অন্তরে লুকিয়ে রাখ, আল্লাহ্ পাক তোমাদের এমনি মন্দ আচরণসমূহের হিসাব—নিকাশ গ্রহণ করবেন। এর অর্থ হচ্ছে, আল্লাহ্ তা'আলা তার আমলের হিসাব—নিকাশ গ্রহণ করবেন। অতএব, তিনি যাকে ইচ্ছা তোমাদের মধ্য হতে খারাপ আমলের জন্য শান্তি দিবেন। আর যাকে ইচ্ছা ক্ষমা করবেন। এরপর তাফসীরকারগণ আল্লাহ্ তা'আলার বাণীঃ বাণিঃ

প্রসঙ্গে একাধিক মত পোয়ণ করেন। তাঁদের কেউ কেউ বলেন, যা আমরা বলেছি তা দারা সাক্ষ্য গোপন করার প্রশ্নে সাক্ষিগণকে সতর্ক করা হয়েছে। আর তাদের সমগোত্রীয় যারা পাপকে গোপন করেছে কিংবা প্রকাশ করেছে তারাও তাদের মধ্যে গণ্য হবে।

#### যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

َ وَانْ تُبْدُوْا مَا فِيْ اَنْفُسِكُمْ اَوْتُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ అ88৯. হযরত ইব্ন আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি مُبُكُمُ اَوْتُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُمُ – এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, 'সাক্ষ্যদানের ক্ষেত্রে"।

৬৪৫০. হ্যরত ইব্ন আরাস (রা.) হতে অন্য সূত্রে বর্ণিত। তিনি উপরোক্ত আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেছেন, 'সাক্ষ্যদানের ক্ষেত্রে"।

৬৪৫১. দাউদ (র.) হতে বর্ণিত। তাঁকে وَانْ تُبُدُونُ مَا فَيْ اَنْفُسِكُمْ اَوْتُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللهُ —এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে জিজ্জেস করা হলে তিনি ইকরামা (র.) হতে বর্ণনা করে বলেন, তা'হলো ঐ সাক্ষ্য যা তুমি গোপন করেছ।

৬৪৫২. আবৃ সাঈদ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি ইকরামা (র.)–কে এ আয়াতের ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলতে শুনেছেন. 'সাক্ষ্যদান ক্ষেত্রে"।

৬৪৫৩. শা'বী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وَانْ تُبْدُواْ مَافِى ٱنْفُسِكُمْ ٱنْ تُخْفُقُهُ الخ ন্দ্র ব্যাখ্যায় বলেছেন, সাক্ষ্যদান ক্ষেত্রে।

৬৪৫৪. ইব্ন আর্াস (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি এ আয়াত প্রসঙ্গে বলেছেন, তা সাক্ষ্য গোপন করা ও তা প্রতিষ্ঠা করা প্রসঙ্গে অবতীর্ণ হয়েছে।

৬৪৫৫. ইকরামা (র.) হতে বর্ণিত। তিনি وَأَنْ تُبُدُواْ مَافِي اَنْفُسِكُمْ اَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللهُ –এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেছেন, সাক্ষ্য গোপন করা ও তা প্রতিষ্ঠা করা।

#### যারা এরপ বলেছেন ঃ

كُمَافَى السَّمَوَاتِ अ8৫৬. হ্যরত আবৃ হ্রায়রা (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, যখন আয়াত اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ هَافَى الْارَضِ وَانْ تُبْدُوا مَافَى انْفُسِكُمْ اَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللَّهُ وَهُمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ نَفْسَكُمُ اللَّهُ نَفْسَاً अवठीर्ग হয়, তখন সাহাবিগণ प्र क्क्र्मिए क्ठिन वल मन कर्त्तन। তाঁরা বললেন, হে আল্লাহ্র রাসূল (সা.) ! আমাদেরকে কি সে জন্যও لاَيُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا اللَّهُ نَفْسًا عَلَى اللَّهُ نَفْسًا اللَّهُ نَفْسًا عَلَى اللَّهُ نَفْسًا اللَّهُ اللَّهُ نَفْسًا اللَّهُ اللَّهُ نَفْسًا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ ال الآ رَسَعَهَا الاِية प्रगंख नायिन करतन। वर्गनाकाती वर्णना आभात िष्ठा वर्णाहन त्य, र्यत्र आवृ इताय्रता (ता.) वर्णाहन, ताम्नुवार (मा.) वर्णाहन, आवार् ज्यों وَلاَ تَحْمِلُ عَلَيْنَا اَصْراً كَمَا حَمَلَتُهُ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِنَا اللَّي اَخِرُ الْاَية आवृ इताय्रता (ता.) वर्णन, र्यत्र ताम्नुवार् (मा.) वर्णहन, आवार् जा आवार् का आवार् का स्वान हो।

وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفُرُلْنَا وَارْحَمْنَا اَنْتَ مَوْلاَنَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ مَا الْمَالِيَ الْمَالِ اللهِ اللهُ اللهِ مَنْ يَسُا اللهِ مَنْ يَسُاء وَاعْفُولُ اللهِ مِنْ يَسُاء وَاعْفُولُ اللهِ مِنْ يَسُاء وَاعْفُولُ اللهِ مِنْ يَسُاء وَاعْفُولُ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ يَسُاء وَاعْفُولُ اللهِ مِنْ يَسُاء وَاعْفُولُ اللهِ مِنْ يَسُاء وَاعْمُولُ اللهِ مِنْ يَسُاء وَاعْمُولُ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ يَسُاء وَاعْمُولُ اللهِ مِنْ يَسُاء وَاعْمُولُ اللهِ مِنْ يَسُاء وَاعْمُولُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

৬৪৫৮. সাঈদ ইব্ন মুরজানা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি আবদুল্লাই ইব্ন উমার (রা.) – এর নিকট গিয়েছিলাম। তিনি এ আয়াত بِنَكُمْ اَوْ تُحُفُوهُ يُحاً سِنِكُمْ الله فَيَغْفَرُ المَنْ يَشَاءُ وَيُعْزَبُ مَنْ يَشَاءُ وَيَعْزَبُ مَنْ يَشَاءُ وَيَعْزَبُ مَنْ يَشَاءُ وَيَعْزَبُ مَا فَي اللهُ فَيَعْذَبُ اللّهُ فَيْعَالِمُ اللّهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ وَيَعْزَبُ مَا وَيَعْزَبُ مَا وَيَعْزَبُ مِا اللّهُ فَيَعْذَبُ لِللّهُ وَيَعْزَبُ مَا وَيَعْزَبُ وَاللّهُ وَيَعْزَبُ مَا وَيَعْزَبُ مَا وَيَعْزَبُ مَا وَيَعْزَبُ اللّهُ وَيَعْزَبُ اللّهُ وَيُخْتَعُ وَا اللّهُ وَيْعَلّمُ وَيَعْزَبُ وَيْعَنِيْكُمُ وَيْعَنِيْكُمُ وَيْعَالِمُ وَيَعْزَبُ اللّهُ وَيَعْزَبُ اللّهُ وَيْعَالِمُ اللّهُ وَيْعَالِمُ اللّهُ وَيْعَالِمُ وَيَعْزَبُ اللّهُ وَيْعَالِمُ اللّهُ وَيْعَلِيْكُمْ اللّهُ وَيْعَالِمُ اللّهُ وَيْعَالِمُ اللّهُ وَيْعَلِمُ اللّهُ وَيْعَلِمُ اللّهُ وَيَعْزِبُ مِنْ اللّهُ وَيْعَالِمُ اللّهُ وَيْعَلِمُ اللّهُ وَيْعَلِمُ اللّهُ وَيَعْزَبُ مِنْ اللّهُ وَيُعْزِبُونُ اللّهُ وَيْعَلِمُ اللّهُ وَيْعَلِمُ اللّهُ وَيُعْزِبُ مِنْ اللّهُ وَيَعْزَبُ مِنْ اللّهُ وَيْعَلِمُ اللّهُ وَيَعْزِبُ مُنْ وَيَعْمُ اللّهُ وَيُعْلِمُ اللّهُ وَيَعْلَمُ اللّهُ وَيُعْلِمُ اللّهُ وَيْعَلِمُ اللّهُ وَيُعْلِمُ اللّهُ وَيَعْلِمُ اللّهُ وَيُعْلِمُ اللّهُ وَيُعْلِمُ اللّهُ وَيَعْلِمُ اللّهُ وَيَعْلَمُ اللّهُ وَيَعْلَمُ اللّهُ وَيَعْلَمُ اللّهُ وَيَعْلِمُ اللّهُ وَيَعْلِمُ اللّهُ وَيْعَلِمُ اللّهُ وَيَعْلَمُ الللّهُ وَيَعْلِمُ اللّهُ وَيَعْلِمُ اللّهُ وَيَعْلِمُ اللّهُ وَيَعْلِمُ اللّهُ وَيَعْلِمُ اللّ

৬৪৫৯. সাঈদ ইব্ন মুরজানা (র.) হতে বর্ণিত। তিনি একদিন হযরত আবদুল্লাহ্ ইব্ন উমর (রা.) – এর সামনে বসা ছিলেন, এমন সময় তিনি এ আয়াত الْأَرْضُ وَانْ وَمَا فَي الْأَرْضُ وَانْ

ভিলাওয়াত করেন। এরপর তিনি বললেন, আল্লাহ্র কসম ! যদি আল্লাহ্ তা'আলা আমাদেরকে এ আয়াতের মর্মান্যায়ী শান্তি দেন, তবে আমরা ধ্বংস হয়ে যাব। তারপর ইব্ন উমর (রা.) এভাবে কারাকাটি করলেন যে, তাঁর কারার শব্দ শুনা গেলো। সাঈদ ইব্ন মুরজানা(র.) বলেন, আমি সেখান থেকে উঠে হযরত ইব্ন আরাস (রা.)—এর নিকট হাযির হলাম। হযরত ইব্ন উমর (রা.) যে আয়াত তিলাওয়াত করেছিলেন এবং তিলাওয়াত করার সময় যে অবস্থা হয়েছিলো, তা উল্লেখ করলাম। তখন হযরত ইব্ন আরাস (রা.) বললেন, আল্লাহ্ তা'আলা আবু আবদুর রহমানকে ক্ষমা করুন। শপ্থ আমার জীবনের ! আলোচ্য আয়াত যখন নাযিল হয়েছিল, তখন মুসলমানগণ তাই উপলব্ধি করেছিলেন। হযরত ইব্ন উমর (রা.) যা অনুভব করেছিলেন। এরপরই আল্লাহ্ তা'আলা করেছিলেন। ইয়রত ইব্ন আরাস (রা.) বলেন, মানব মনের ওয়াসওয়াসাহ্ এমন বিষয় যা মানুষের আওতাধীন নয়। তাই আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করেন ঃ যে ভালো কাজ করবে, সে তার পুরস্কার পাবে এবং যে মন্দ কাজ করবে তার শান্তি সে তোগ করবে।

وَانَ بُدُواْ مَا فَيْ الْفُدُوْ الْمُوْ الْمُوْ الْمُوْ الْمُوْ الْمُوْ الْمُوْ الْمُوْ الْمُوْ الْمُوْ الْمُو اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُو اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ اللّهُ

৬৪৬২. সালিম ইব্ন আবদুল্লাহ্ ইব্ন উমর (রা.) হতে বর্ণিত। তাঁর পিতা ইব্ন উমর (রা.) তিলাওয়াত করেন। তাতে তাঁর চোখ অশুসিক্ত হয়ে আসে। তারপর তাঁর একাজের কথা হযরত ইব্ন আহ্বাস (রা.) –এর নিকট পৌছায়। তিনি বলেন, আল্লাহ্ তা আলা আবু আবদুর রহমানের প্রতি রহমত নাফিল করুন। যখন এ আয়াত নাফিল হয়, তখন সাহাবা কিরাম যা করেছিলেন, তিনি তাই করেন। তারপর তার পরবর্তী আয়াত বিধান রহিত হয়ে যায়।

৬৪৬৩. সাঈদ ইব্ন জ্বাইর (র়) হতে বৃর্ণিত। তিনি বলেছেন, هُوَنُخُفُوهُ –এর বিধান পরবর্তী আয়াত الْأَوْسُعَهَا اللهُ نَفْسًا اللهُ نَفْسًا اللهُ وَسُعَهَا কারা রহিত হয়ে গিয়েছে।

৬৪৬৫. আমির (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেছেন, তার পরবর্তী আয়াত خُتِيْسَتُكُا لَهُ لَوْيَالُونَ تُتِيْسُكُ لَهُ لَوْ الْمُعْمَالُ الْمُ الْمُعْمَالُ الْمُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

৬৪৬৬. শা'বী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি أَوْ ثُخْفُوهُ اَوْ تُخْفُوهُ প্রবর্তী আয়াত اِنْ تُبُدُواْ مَا فِي اَنْفُسِكُمُ اَوْ تُخْفُوهُ পরবর্তী আয়াত الله نَفْسًا اِلاَ وُسُعَهَا مَا الله نَفْسًا الاَ وُسُعَهَا مَا الله نَفْسًا الاَ وُسُعَهَا مَا الله عَلَيْهِ الله نَفْسًا الاَ وَسُعَهَا مَا الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله نَفْسًا الاَ وَسُعَهَا مَا الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ

৬৪৬৭. শা'বী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, যখন এ আয়াত هُوَ اللهُ فَيَغُفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذَّبُ مَنْ يَشَاءُ اللهُ فَيَغُفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذَّبُ مَنْ يَشَاءُ اللهُ فَيَغُفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذَّبُ مَنْ يَشَاءُ তারপর তৎপরবর্তী আয়াত الكَتُسَبَتُ وعَلَيْهَا مَا الْكُتُسَبَتُ وعَلَيْهَا اللهُ فَيَعُفُورُ لِمِنْ يَشَاءُ وَيُعَالِّهُ وَاللهُ فَيَعُفُورُ لِمِنْ يَشَاءُ وَيُعَلِّدُ مِنْ اللّهُ فَيَعُفُورُ لَمِنْ يَشَاءُ ويَعَلَيْهُا مَا الْكُتُسَبَتُ وعَلَيْهَا مَا الْكُتُسَبَقُونَا اللهُ فَيَعُفُورُ لِمِنْ يَشَاءُ ويُعَلِّمُ اللّهُ فَا الْكُسْبَتُ وعَلَيْهُا مَا الْكُسْبَتُ وعَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ فَيَعُفُورُ لِمِنْ اللّهُ فَيَعُلِقُوا اللهُ فَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ الل

৬৪৬৯. দাহ্হাক (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আয়াত اَنْ تُبُدُوا مَا فِي اَنْفُسِكُمُ –এর ব্যাখ্যায় বলেন্ ইব্ন মাসউদ (রা.) বলেছেন, ইফান্ট্র وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ , অবতীর্ণ হওয়ার পূর্ব পর্যন্ত হিসাব–নিকাশের বিধান বলবত ছিল। তারপর যখন শেষোক্ত আয়াতটি অবতীর্ণ হয়, তখন তা পূর্ববর্তী আয়াতটিকে রহিত করে দেয়।

৬৪৭০. দাহ্হাক (র.) ইব্ন মাসউদ (রা.) সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা করেছেন।

ে ৬৪৭১. শা'বী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, وَنْ تُبْدُواْ مَا فِي اَنْفُسِكُمُ اَوْتُخْفُوهُ आয়াতখানি প্রবর্তী আয়াত تُخْتَبُثُ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَنْبَثُ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَنْبَثُ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَنْبَثُ وَاللَّهُا مَا الْكَنْبَبُثُ وَعَلَيْهَا مَا الْكَنْبَبُثُ وَعَلَيْهَا مَا الْكَنْبَبُثُ وَعَلَيْهَا مَا الْكَنْبَبُثُ وَعَلَيْهَا مَا الْكُنْبَبُثُ وَعَلَيْهَا مَا الْكَنْبَبُثُ وَعَلَيْهَا مَا الْكُنْبَبُثُ وَعَلَيْهَا مَا الْكَنْبَبُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُا مَا الْكُنْبُونُ عَلَيْهَا مَا الْكُنْبَبُثُ وَعَلَيْهَا مَا الْكُنْبُونُ اللَّهُ اللّهُ ال

৬৪৭৩. ইকরামা ও আমির (র.) হতেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

ك - إِن تُبْدُواْ مِا فِيْ اَنْفُسِكُمْ اَوْ تُخْفُوْهُ , अल - राजान (त्र.) थिरक वर्लिछ। जिनि वरलएइन وَهُوَ اللهُ نَفُسُا الاَّ وُسُعَهَا لَهَا مَاكَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ अग्राज्यानित के مَا يَكِلُّفُ اللهُ نَفْسًا الاَّ وُسُعَهَا لَهَا مَاكَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ لَا تَعْسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ اللهُ نَفْسًا الاَّ وُسُعَهَا لَهَا مَاكَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ عَلَيْهَا مَا الْحَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا الْحَسَبَتْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) –২৯

সুরা বাকারা ঃ ২৮৪

نَا اَنْ تَبْدُوْ مَا فِي विन वावपूद्धार् हेन् माजरुम (ता.) हरू विन الْفَسِكُمُ اَوْ تُخُفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللهِ على اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

৬৪ ৭৯. সুদ্দী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি الْمُنْ الْفُسُكُمْ الْوَتُحْفَوْهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللّهُ عَلَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُوْلِمَ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللل

৬৪৮০. কাতাদা (র.) হতে বর্ণিত। উমুল মু'মিনীন হযরত আইশা সিদ্দীকা (রা.) বলেছেন, أَهَا مَا كَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتُ

যাঁরা বলেছেন, আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ হতে তাঁর বান্দাগণকে একথা জানিয়ে দেয়া হয়েছে যে, তিনি তাদেরকে তাদের হস্ত অর্জিত অপরাধ, তাদের অঙ্গ—প্রত্যঙ্গ দ্বারা সাধিত অপরাধ ও তাদের অন্তরে সৃষ্ট কুমন্ত্রণা, যা তারা কার্যে পরিণত করেনি সবকিছুর জন্য শান্তির বিধান করবেন— তাঁদের মধ্য হতে কিছু কিছু ব্যাখ্যাকার বলেছেন, এ আয়াতটি মুহকাম শ্রেণীভুক্ত, তা মানসূখ বা রহিত নয়। আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর সৃষ্টিকুলের আমলসমূহ ও তারা যা আমল করেনি, কিন্তু তাদের অন্তরে তারা তা অনুভব করেছে এবং তারা তার নিয়াত ও সংকল্প করেছে, এতদুভয় শ্রেণীর অপরাধের জন্যই তাদের প্রতি শান্তির বিধান করবেন। তারপর তিনি মু'মিনগণকে অন্তরে সৃষ্ট কুমন্ত্রণার গুনাহ্ থেকে ক্ষমা করে দিবেন, কাফির ও মুনাফিকদেরকে তজ্জন্য শান্তির বিধান করবেন।

যাঁরা এরূপ বলেছেন, তাঁদের আলোচনা ঃ

والله والله

৬৪৮৩. দাহ্হাক (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আয়াত ঃ الْنُتُبِدُوْا مَا فِي ٱنْفُسِكُمْ ٱوْتُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ الله الله এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেন, ইব্ন আরাস (রা.) বলেছেন, আল্লাহ্ তা আলা কিয়ামতের দিন বলবেন, আমার লিপিতে তোমাদের আমলসমূহ হতে যা প্রকাশ পেয়েছে তাই লিখিত হয়েছে। আর যা তোমরা অন্তরে গোপন রেখেছ আজ আমি তার হিসাব গ্রহণ করব। তারপর আমি যাকে ইচ্ছা ক্ষমা করব, যাকে ইচ্ছা শাস্তি দান করব।

৬৪৮৪. কায়স ইব্ন আবী হাযিম (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, যখন কিয়ামতের দিবস সংঘটিত হবে, তখন আল্লাহ্ তা'আলা বলবেন, সৃষ্টিকুল শুনে রাখুক, তোমাদের যে সকল আমল প্রকাশ পেয়েছে আমার লিপিতে তাই লিখিত হয়েছে। আর তোমরা যা অন্তরে গোপন রেখেছ, ফেরেশতাগণ তা লিপিবদ্ধ করেনি এবং তারা তা জানতনা। আমি আল্লাহ্ তোমাদের থেকে সংঘটিত সকল গুনাহ্ অবহিত আছি। আমি যাকে ইচ্ছা ক্ষমা করব এবং যাকে ইচ্ছা শান্তি দান করব।

وَانَتُبُونَ وَاللّٰهُ وَاللّٰ وَاللّٰهُ وَاللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰذِي وَاللّٰهُ وَاللّٰلّٰ وَاللّٰمُ وَاللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ

৬৪৮৬. ইবৃন আরাস (রা.) হতে অপর সূত্রে, অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

فَإِنْ تُبْدُوْا مَا فِيْ أَنْفُسِكُمْ أَوْتُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللهِ अ४५٩. त्रवी' (त्र.) राज वर्षिण। जिन षायाज فَإِنْ تُبْدُوْا مَا فِيْ أَنْفُسِكُمْ أَوْتُخُفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللهِ अभ तत्ति वर्षाहन, व षायाजि पूरकाम ध्वीजूक, कान किंडू विगक तिरुठ करति। فُيُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللهُ

–এর অর্থ হলো, কিয়ামতের দিন আল্লাহ্ তোমাকে জানিয়ে দেবেন যে, তুমি তোমার বঙ্গে এটা গোপন রেখেছ। তবে তজ্জন্য শাস্তি দেবেন না।

৬৪৮৮. আল–হাসান(র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, এ আয়াতটি মূহ্কাম শ্রেণীভুক্ত, এটা রহিত হয়নি।

وَإِنْ تُبْدُواْ مَا فِي اَنْفُسِكُمْ اَوْتُخْفُوهُ يُحَاسِبِكُمْ اَوْتُخْفُوهُ يُحَاسِبِكُمْ اَوْتُخْفُوهُ يُحَاسِبِكُمْ اللهِ ఆ৪৮৯. মুজাহিদ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আয়াত هُرُكُمُ اَوْتُخْفُوهُ يُحَاسِبِهِ اللهُ -এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বলেছেন, সংশয় ও প্রত্যয় সম্পর্কে।

نَانُ تُبُدُواْ مَا فِي اَنْفُسِكُمْ अठ०. पूजारित (त़.) राज वर्गिण। जिनि षाच्चार् जा'षानात वानीः وَأَنْ تُنُونُهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ ال

৬৪৯১. মুজাহিদ (র.) হতে অপর সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

আলী ইব্ন আবী তালহা বর্ণিত ইব্ন আব্বাস (রা.)—এর ব্যাখ্যানুসারে এ আয়াতের ব্যাখ্যা হলো এই যে, তোমাদের অন্তরে যা আছে তোমরা যদি প্রকাশ কর এবং তা তোমাদের দেহ ও অঙ্গ—প্রত্যঙ্গ মাধ্যমে বাস্তবে ব্যক্ত কর কিংবা তোমরা যদি তা গোপন কর এবং তোমাদের অন্তরে তা লুকিয়ে রাখ, যার ফলে আমার সৃষ্টির মধ্যে কেউ তা অবগত হতে পারেনি, আমি তার হিসাব গ্রহণ করব। অনন্তর আমি সমানদারগণের জন্য সব ক্ষমা করে দেব। আর মুশরিক ও আমার দীনের ব্যাপারে কপটদেরকে শান্তি দেব। আর এ বিষয়ে দাহ্হাক (র.) ও রবী ইব্ন আনাস (র.)—এর ব্যাখ্যা হলোঃ তোমাদের অন্তরে যা কিছু রয়েছে তোমরা যদি তা ব্যক্ত কর অর্থাৎ আমলে পরিণত কর, কিংবা তোমরা যদি তার সংকল্প নিজ অন্তরে গোপন রাখ, আল্লাহ্ তা'আলা কিয়ামতের দিন সে বিষয়ে অবহিত করবেন। তারপর তিনি যাকে ইচ্ছা ক্ষমা করবেন এবং যাকে ইচ্ছা শান্তি দেবেন। আর এ ক্ষেত্রে মুজাহিদ (র.)—এর বক্তব্য আলী ইব্ন আবী তালহা বর্ণিত ইব্ন আবাস (রা.)—এর বর্ণনার সদৃশ।

আর যাঁরা এ আয়াতকে মৃহ্কাম শ্রেণীভুক্ত ও রহিত নয় বলেছেন এবং যাঁরা বলেছেন যে, এ আয়াতের অর্থ হলোঃ বান্দাগণ তাদের আমল হতে যা প্রকাশ করেছে ও গোপন করেছে তা আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে অবহিত করবেন— এ বিষয়ে তাঁদের সঙ্গে একমত হয়েছেন, তাঁদের মধ্য হতে একদল ব্যাখ্যাকার বলেছেন, এর অর্থ হলোঃ আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর সকল সৃষ্টির নিকট হতে তারা তাদের যে সকল মন্দ আমল প্রকাশ করেছে এবং যে সকল মন্দ আমল গোপন করেছে সব কিছুরই হিসাব-নিকাশ গ্রহণ করবেন। আর তিনি তাদেরকে এর জন্য শাস্তি দেবেন। হাাঁ, তবে তারা যে মন্দ আমল গোপন করেছে এবং যা' তারা কার্যে পরিণত করেনি, তাঁর পক্ষ হতে তার শাস্তি হলোঃ দুনিয়ায় তাদের উপর যে সকল আপদ-বিপদ হয়ে থাকে এবং যে সকল বিষয় তাদেরকে চিন্তিত করে ও যা হতে তারা কষ্ট পেয়ে থাকে।

যাঁরা এরূপ বলেছেন ঃ

७८৯২. দাহহাক (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আয়াত المَا فَيُ اَنْفُسِكُمْ اَوْتَخْفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهِ اللهُ ال

৬৪৯৩. দাহ্হাক (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আয়াত ؛ وَانْ تَبْدُوْا مَا فَيْ اَنْفُسِكُمْ اَوْتَخُفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ وَالْتَهُ وَالْتَهُ وَالْتَبْدُوْا مَا فَيْ اَنْفُسِكُمْ اَوْتَخُفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ وَالْتَهُ وَالْتُوالِيَا لَا اللَّهُ وَالْتَهُ وَالْتَهُ وَالْتَالِقُ وَالْتَهُ وَالْتَهُ وَالْتَهُ وَالْتَهُ وَالْتَهُ وَالْتَهُ وَالْتُوالِيَالِكُونُ وَالْتَهُ وَالْتَهُ وَالْتَهُ وَالْتَهُ وَالْتُوالِيَالِكُ وَالْتُوالِيَالِكُونُ وَالْتُوالِيَالِكُونُ وَالِيَالِكُونُ وَالْتُعُونُ وَالْتُوالِيَالِكُونُ وَالْتُوالِيَالِيَالِمُ وَالْتُوالِيَالِكُ وَالْتُمُ وَالْتُوالِيَالِكُونُ وَالْتَهُ وَالْتُوالِيَالِكُونُ وَالْتُمُونُ وَالْتُوالِيَّالِيَالِكُمُ وَالْتُوالِيَالِكُونُ وَالْتُعُلِيْكُونُ وَالْتُعُلِيْكُمُ وَالْتُوالِيَالِكُونُ وَالْتُوالِيَالِيَالِكُونُ وَالْتُوالِيَالِكُونُ وَالْتُوالِيَالِكُونُ وَالْتُوالِيَالِيَالِيَالِيَالِكُونُ وَالْتُوالِيلِي وَالْتُعُلِيلِيْكُونُ وَالْتُوالِيلِيْكُونُ وَلِيلِيْكُونُ وَالْتُعُلِيلِيْكُونُ وَالْتُعُلِيلِيْكُونُ وَالْتُلْكُونُ وَالْتُعُلِيلُونُ وَالْتُلْكُونُ وَالْتُلْكُونُ وَالْتُعُلِيْكُونُ وَالْتُعُلِيلِيْكُونُ وَالْتُعُلِيلِيْكُونُ وَالْتُعُلِيلُونُ وَالْتُعُلِيْكُونُ وَالْتُعُلِيْكُونُ وَالْتُعُلِيْكُونُ وَالْتُعُلِيْكُونُ وَالْتُعُلِيْكُونُ وَالْتُعُلِيلِيْكُونُ وَلِيلِكُمُ وَالْتُعُلِيلِيْكُونُ وَالْتُعُلِيْكُونُ وَالْتُونُ وَلِيلِكُمُ وَالْتُلْكُونُ وَالْتُعُلِيلِكُمُ وَالْتُلْكُونُ وَالْتُعُلِيلِكُمُ وَالْتُعُلِيلِكُمُ وَالْتُلْكُونُ وَالْتُعُلِيلِكُونُ وَالْتُعُلِيلِكُمُ وَالْتُعُلِيلِيْكُونُ وَالْتُعُلِيلِكُمُ وَالْتُعُلِيلِكُمُ وَالْتُعُلِيلِكُمُ وَالْتُعُلِيلِكُمُ وَالْتُلِيلِكُمُ وَالِمُونُ وَالْتُلْكُونُ وَالْتُلْكُ وَالْتُلْكُونُ وا

৬৪৯৪. দাহহাক (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, আইশা সিদ্দীকা (রা.) বলেছেন, যে সকল বান্দা মন্দ কাজ ও পাপ কার্যের চিন্তা করেছে এবং তার অন্তরে এর কুমন্ত্রণা সৃষ্টি হয়েছে আল্লাহ্ তা আলা তার নিকট হতে এর হিসাব—নিকাশ দুনিয়াতেই গ্রহণ করবেন। সে ভয় করবে, চিন্তিত হবে, চিন্তা কঠিন হতে কঠিনতর হবে, কিন্তু সে তাতে কোন ফল লাভ করবে না, যেমন সে মন্দ কাজের চিন্তা করেছে কিন্তু তার কিছু আমলে পরিণত করেনি।

৬৪৯৫. উমাইয়া (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আইশা সিদ্দীকা (রা) – কে এ আয়াত وَمَنْ يَعْمَلُ سُوءَ يَجْزَبِهِ اللهُ এবং আয়াত وَمَنْ يَعْمَلُ سُوءَ يَجْزَبِهِ اللهُ अসঙ্গে জিজ্জেস করেছিলেন। তথন আইশা সিদ্দীকা (রা.) বলেন, এ বিষয়ে আমি যখন রাস্লুল্লাহ্ (সা.) – কে জিজ্জেস করেছি, রাস্লুল্লাহ্ (সা.) বলেছেন, এ যাবত আমাকে কেউ এ সম্পর্কে জিজ্জেস করেনি। হে আইশা। এগুলো হলো আল্লাহ্র পক্ষ হতে একের পর এক বান্দার নিকট জ্বর, বিপদ – আপদ, ফোঁড়া – পাঁচড়া ইত্যাদি যা পৌঁছে থাকে। এমনকি আসবাবপত্রকে তার নির্দিষ্ট স্থানে রাখে, তারপর সে তা হারিয়ে ফেলে এবং তচ্জন্য সে চিন্তানিত হয়, তারপর সে তা তার নিকটেই প্রাপ্ত হয়, এরূপ দুচ্নিন্তা মানুষের দুষ্ট কল্পনার শান্তিস্বরূপ। এভাবে মু'মিন ব্যক্তি তার গুনাহ্ হতে বেরিয়ে আসে যেমন কর্মকারের ভাটি হতে সবুজ পোকা বেরিয়ে আসে।

আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে আমরা যেসব বক্তব্য উল্লেখ করেছি, তন্মধ্যে উত্তম বক্তব্য হলো তাঁদের বক্তব্য, যাঁরা বলেছেন যে, আয়াতিট মৃহকাম শ্রেণীভূক্ত এবং আয়াতিট মানস্থ বা রহিত নয়। তা এজন্য যে, নাসথ বা রহিতকরণ এমন ভ্কুমের ক্ষেত্রে হয়ে থাকে, যে ভ্কুমিটি তার অন্য ভ্কুমের কারণে নেতিবাচক হয়। আর এ নেতিবাচক হওয়াটা তার সকল অবস্থায় হয়ে থাকে। اَ اللهُ نَفْسَا اَلاَ وَسُعَهَا لَهَا مَاكَسَبَتْ وَعَلَيْهَا وَاللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ مَاكَسَبَتْ وَعَلَيْهَا لَهَا مَاكَسَبَتْ وَعَلَيْهَا لَهَا مَاكَسَبَتْ مَالْكَسَبَتْ وَعَلَيْهَا لَهَا مَاكَسَبَتْ مَا الْكَسَبَتْ لَهَا مَاكَسَبَتْ وَعَلَيْهَا لَهَا مَاكَسَبَتْ وَعَلَيْهَا لَهَا عَلَيْكَ اللهُ مَاكَسَبَتْ وَعَلَيْهَا لَهَا مَاكَسَبَتْ وَعَلَيْهَا لَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ عَلَيْهَا لَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَه

আর আল্লাহ্ পাক পাপিষ্ঠ লোকদের সম্পর্কে খবর দিয়েছেন যে, কিয়ামতের দিন তাদের সামনে আমলনামা রাখা হবে। তখন তারা আক্ষেপ করে বলবে يَا وَيُلَتَنَا مَا لَهٰذَا الْكَتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغْيِرَةً الْإَلَحْصَاهَا অৰ্থঃ হায় আপেক্ষ! এ কিতাবের কি হলো, ছোট-বড় কিছুই তো ছাড়েনি, সবই শুমার করেছে— (১৮ ঃ ৪৯)

আল্লাহ্ তা'আলা এখানে সংবাদ দিয়েছেন যে, তাদের কর্মলিপি তাদের সগীরা ও কবীরা সকল গুনাহ্ শুমার করেছে। বস্তুত আমলনামা যদিও সগীরা ও কবীরা সকল গুনাহ্ই শুমার করেছে, তথাপি তা আল্লাহ্ ও রাসূলের প্রতি বিশ্বাসী ও তাঁর আনুগত্যকারী বান্দাগণের শুমারকৃত সকল গুনাহ্র জন্য

শান্তিদান অপরিহার্য নয়। কেননা, আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর বান্দাগণকে কবীরা গুনাহ্ হতে আত্মরক্ষা করার বিনিময়ে সগীরা গুনাহ ক্ষমা করে দেয়ার অঙ্গীকার করেছেন। এমর্মে তিনি তাঁর পবিত্র কালামে ইরশাদ করেছেন ঃ (৪ ঃ ৩১) ﴿ وَالْ الْمَالَكُمْ وَالْمُوْلَكُمْ وَالْمُوْلِكُمْ وَالْمُولِكُمُ وَالْمُولِكُمْ وَالْمُولِكُمُ وَالْمُولِكُ وَالْمُولِكُمُ وَلِمُ وَالْمُولِكُمُ وَالْمُولِكُمُ وَلِمُ وَلِمُ وَالْمُولِكُمُ وَالْمُولِكُمُ وَالْمُولِكُمُ وَالْمُولِكُمُ وَلِمُ وَلِمُ وَالْمُولِكُمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُولِكُمُ وَالْمُولِكُمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُولِكُمُ وَالْمُعُلِمُ و

৬৪৯৭. সাফওয়ান ইব্ন মুহরিয হতে বর্ণিত। তিনি বলেনঃ আমরা যখন আবদুল্লাহ ইব্ন উমর রে.) – এর সঙ্গে বায়তুল্লাহ্ তাওয়াফ করছিলাম তাঁর তাওয়াফকালীন অবস্থায় এক ব্যক্তি তাঁর সমুখে উপস্থিত হয়ে বলল, "হে ইব্ন উমর (রা.)! আপনি কি শোনেন নি রাসূলুল্লাহ্ (সা.) মুনাজাতে বলেছেন। তখন তিনি বললেন, আমি রাসূলুল্লাহ্ (সা.) – কে বলতে শুনেছি, মু'মিন ব্যক্তি তার প্রতিপালকের নিকটবর্তী হবে, এত নিকটবর্তী যে, তিনি তার উপর তাঁর বাহু স্থাপন করবেন। তারপর তিনি তাকে তার গুনাহ্ সম্পর্কে স্বীকারোক্তি করাবেন এবং বলবেন, তুমি কি এটা জান? তখন সে দু'বার বলবে ঃ رَبُّ اغْفُر ( হে আমার প্রতিপালক ! আমাকে ক্ষমা করুন )। এমন কি তার নিকট তা পৌঁছাবে যা পৌঁছানোর ইচ্ছা আল্লাহ্ তা'আলা করবেন। আল্লাহ্ তা'আলা বলবেন, দুনিয়ায় আমি তোমার এ পাপ ঢেকে রেখেছি, আজ আমি তোমার জন্য তা ক্ষমা করে দেব। রাসূলুল্লাহ্ (সা.) বলেন, তারপর তার পুণ্যলিপি বা তার কর্মলিপি তার ডান হাতে দেয়া হবে। আর কাফির ও মুনাফিকদের ব্যাপারে সাক্ষ্যগণের هَوُ لاَءِ الَّذِيْنَ كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمُ الاَ لَغَنَّةُ اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴿ উপস্থিতিতে ঘোষণা দেয়া হবেঃ (১১،১৮) আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর মু'মিন বান্দাগণের সঙ্গে এ আচরণ করবেন যে, তিনি তাকে তার মন্দ আমল সম্পর্কে অবহিত করবেন, যাতে তাকে গুনাহ্ মাফ করে দিয়ে তার প্রতি তিনি যে অনুগ্রহ করেছেন, তা অবহিত করে দিবেন। মু'মিন বান্দা যা তার অন্তর হতে প্রকাশ করেছে এবং যা সে গোপন রেখেছে সে বিষয়ে তার থেকে হিসাব-নিকাশ গ্রহণের পরও আল্লাহ্ তা'আলা এরূপ করবেন। তারপর তিনি তার সব গুনাহ্ ক্ষমা করে দিবেন, তার প্রতি তিনি যে অনুগ্রহ দেখিয়েছেন তাকে তা অবহিত করার পর। এটাই তাঁর ক্ষমা প্রদর্শন যার ওয়াদা তিনি তাঁর মু'মিন বান্দাগণের প্রতি করেছেন। এ অর্থেই বলা হয়েছে ।( यात्क ইচ্ছা তিনি ক্ষমা করবেन )। فَيَغْفَرُلُمَنْ يَشْنَاءُ

কেউ যদি বলেন যে, আল্লাহ্ তা'আলার বাণীঃ کُتُسَبَتْ وُعَلَيْهَا مَا اکْتُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا الْكَاتِيَةِ وَعَلَيْهَا مِنْ الْكِلَّةِ وَعَلَيْهَا مِنْ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

তদুত্তরে বলা হবে, হাাঁ ব্যাপারটি এরূপই বান্দাকে শুধু এমন কাজের জন্য শাস্তি দেয়া হবে, যা করতে তাকে নিষেধ করা হয়েছে অথবা যে কাজ করতে তাকে আদেশ করা হয়েছে, তা সে বর্জন করেছে।

তারপর যদি বলা হয় যে, ব্যাপারটি যখন এরপই তখন আল্লাহ্ তা'আলাআমাদেরকেআমাদের অন্তর যা গোপন করেছে وَيُعَذَّبُ مَنْ يَشَاءُ দারা সে বিষয়ে ভয় প্রদর্শনের কি অর্থ? যদি এটিই হয় যে, দারান নফস যা' লুকিয়ে রেখেছে এবং আমাদের অন্তর যা গোপন করেছে কোন গুনাহের চিন্তা বা পাপের সংকল্প হতে, তা তো আমাদের অঙ্গন করেনি অর্থাৎ কারেণ করেনি।

তাকে উদ্দেশ করে বলা হবে যে, আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর মু'মিন বান্দাগণের সাথে এ ওয়াদা করেছেন যে, তিনি তার সেসব গুনাহ্ ক্ষমা করে দেবেন, যার চিন্তা তাদের কেউ করেছে কিন্তু সে তা কার্যে পরিণত করেনি। আর তা হছে তাঁর সে ওয়াদা যা আমরা ইতিপূর্বে উল্লেখ করেছি যে, তারা যখন কবীরা গুনাহ্ হতে বেঁচে থাকুবে, তখন আল্লাহ্ তা'আলা তাদের সগীরা গুনাহ্সমূহ ক্ষমা করবেন। আল্লাহ্ তা'আলার বাণীঃ وَيَعْذُونُ مِنْ يَعْلَىٰ দারা তয় প্রদর্শন তো তাদের করা হয়েছে, যারা আল্লাহ্ তা'আলার সন্তা সম্পর্কে সন্দেহ করেছে এবং তাঁর একত্ব কিংবা তাঁর নবী(সা.)—এর নবৃওয়াত এবং তিনি আল্লাহ্র পক্ষ হতে যা নিয়ে এসেছেন অথবা আখিরাত ও পুনরুখান সম্পর্কে মুনাফিকদের মধ্য হতে তাদের অন্তর যে গুনাহের চিন্তা গোপন রেখেছে সে সম্পর্কেই উক্ত সতর্কবাণী উচ্চারণ করা হয়েছে। যেমন, ইব্ন আর্লাস্ রো.) ও মুজাহিদ (র.) এবং তাঁদের সাথে যাঁরা ঐকমত্য প্রকাশ করেছেন যে, ভানিন প্রসঙ্গে।

জাবিক আমরা একথাও বলব যে, জাল্লাহ্ তা'জালার বাণীঃ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَسْلُو وَهِ দ্বারা সে ব্যক্তিকে জ্বা দেখানো হয়েছে, যে আল্লাহ্র পবিত্র সন্তা সম্পর্কে সন্দেহ করে গোপন রাখে। জার যেখানেই জাল্লাহ্র পবিত্র সন্তা সম্পর্কে সন্দেহ—সংশয় থাকবে, সেখানেই জাল্লাহ্ পাকের নাফরমানী রয়েছে। জার জাল্লাহ্ তা'জালার বাণীঃ وَالْمَوْمُ وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا الْمَا الْم

৬৪৯৮. যে ব্যক্তি কোন ভাল কাজের সংকল্প করে কিন্তু তা আমলে পরিণত করেনি, তার জন্য একটি ছওয়াব লেখা হবে। আর যে ব্যক্তি কোন মন্দ কাজের সংকল্প করে কিন্তু সে কাজ করেনি, তার কোন শুনাহ্ লেখা হবে না। এ বিষয়েই আমরা ইতিপূর্বে বর্ণনা করেছি। আল্লাহ্ তাঁর মু'মিন বান্দাদের হিসাব গ্রহণ করবেন, তবে তাদেরকে সেজন্য শান্তি দিবেন না। আর যারা আল্লাহ্ তা'আলার পবিত্র সন্তা সম্পর্কে সন্দেহ ও তাঁর নবীগণের নবৃত্য়াত সম্পর্কে সংশয় গোপন রাখে, তারাই হবে ধ্বংসপ্রাপ্ত ও চির জাহান্নামী। যাদের সম্পর্কে আল্লাহ্ তা'আলা যন্ত্রণাদায়ক শান্তির কথা ঘোষণা দিয়েছেন যেমন ইরশাদ হয়েছে

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী বলেনঃ উপরোক্ত আলোচনার প্রেক্ষিতে আয়াতের অর্থ হলোঃ তোমাদের মনের কথা তোমরা প্রকাশ কর অথবা গোপন কর আল্লাহ্ এর হিসাব গ্রহণ করবেন। তারপর আল্লাহ্ পাক মু'মিনদেরকে তাঁর দান সম্পর্কে অবহিত করবেন যে, তাদেরকে তিনি ক্ষমা করেছেন, অনুগ্রহ্ করেছেন। 'আর মুনাফিকদেরকে তিনি শাস্তি দেবেন। যারা আল্লাহ্ পাকের একত্ববাদ ও তাঁর নবীদের নবৃওয়াত সম্পর্কে সন্দেহ পোষণ করেছে।

ध नाशा । वार्षिके वर्षे वरते वर्षे वर्षे वर्षे वर्षे वर्षे वर्षे वर्षे वर्षे वर्षे वर्षे

মু'মিনের অন্তরে পাপাচারের যে ইচ্ছা হয়, তা মাফ করার, সম্পূর্ণ ক্ষমতা আল্লাহ্র রয়েছে। এমনিভাবে কাফিররা আল্লাহ্ পাকের একত্ববাদ ও তাঁর নবীগণের নবৃওয়াতের ব্যাপারে যে সন্দেহ পোষণ করে, তার শাস্তির বিধানে ও অন্যান্য সব কাজে তিনি সম্পূর্ণ সক্ষম। কেননা, আল্লাহ্ পাক সর্বশক্তিমান।

( ٢٨٥ ) اَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا آنُولَ اِلدِّهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ ، كُلُّ امَنَ بِاللهِ وَمَلَلْمِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَ اطْعُنَا فَي عُفْرَ انك رَبّنَا وَرُكُنُ الْمُصِدُونُ وَ وَلَيْكُ الْمُصِدُونُ وَ وَلَيْكُ الْمُصِدُونُ وَ وَلَيْكُ الْمُصِدُونُ وَ الْمُؤْمِنُونُ وَاللّهُ الْمُصَدِّدُ وَ

২৮৫. রাস্ল, তার প্রতি তার প্রতিপালকের পক্ষ হতে যা অবতীর্ণ হয়েছে তাতে সে ঈমান আনয়ন করেছে এবং মু'মিনগণও। তাদের সকলে আল্লাহে তাঁর ফেরেশতাগণে তাঁর কিতাবসমূহে এবং তাঁর রাস্লগণে ঈমান আনয়ন করেছে। তারা বলে আমরা তাঁর রাস্লগণের মধ্যে কোন তারতম্য করিনা আর তারা বলে আমরা ভনেছি এবং পালন করেছি। আমাদের প্রতিপালক। আমরা তোমর ক্ষমা চাই আর প্রত্যাবর্তন তোমারই নিকট।

এ আয়াতের ব্যাখ্যাঃ রাসূলুল্লাহ্ (সা.)–এর প্রতি যা অবতীর্ণ হয়েছে অর্থাৎ তাঁর প্রতিপালকের পক্ষ হতে তাঁর নিকট যে কিতাব নাযিল করা হয়েছে। তিনি তা সত্য বলে স্বীকার করে নিয়েছেন।

ه ههه. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ اَمَنُ الرَّسُولُ بِمَا انْزُلُ اللَهِ ( রাসূল (সা.), তাঁর প্রতিপালকের পক্ষ হতে যা অবতীর্ণ হয়েছে, তার্তে সে ঈমান আনয়ন করেছে।) –এর ব্যাখায় বলেন, আমাদেরকে বলা হয়েছে যে, যখন এ আয়াত নাযিল হলো, তখন নবী (সা.) বললেন, তাঁর কর্তব্য হচ্ছে এর প্রতি ঈমান আনয়ন করা।

ति ति विकार के विकार के विकार के विकार के कि वि कि विकार के कि व

কেননা, এ আয়াত অবতীর্ণ হবার পর রাস্লুল্লাহ্ (সা.)—এর প্রতি ঈমান আনয়নকারী সাহাবিগণ তাদের গোপনীয় বিষয়ে হিসাব গ্রহণের ব্যাপারে আল্লাহ্ কর্তৃক ঘোষিত ভীতি প্রদর্শনের কারণে ভয়ানক উদ্বিপ্ন ও দুশ্চিতাগ্রস্ত হয়ে পড়েছিলেন। তারপর তারা এ বিষয়ে রাস্লুল্লাহ্ (সা.)—এর নিকট অভিযোগ করলে তিনি বললেন, সম্ভবতঃ বনী ইসরাঈলের মত তোমরা করলে তিনি বললেন, সম্ভবতঃ বনী ইসরাঈলের মত তোমরা শ্রন্নাম কিল্ল মানলাম না বলতে চাচ্ছ। তখন তাঁরা বললেন, কখনো নয়। আমরা তো বলছি, তার্নিটি আর্লাহ্ তা'আলা নবী (সা.) এবং সাহাবাদের এ বক্তব্যের প্রেক্ষিতে অবতীর্ণ করলেন মানলাম, তারপর আল্লাহ্ তা'আলা নবী (সা.) এবং সাহাবাদের এ বক্তব্যের প্রেক্ষিতে অবতীর্ণ করলেন তারপ্র প্রতিপালকের পক্ষ হতে যা অবতীর্ণ হয়েছে, তার্তে সি সমান আনয়ন করেছে এবং মু'মিনগণও। তাদের সকলে আল্লাহে, তাঁর ফিরিশতাগণে, তাঁর কিতাবসমূহে এবং তাঁর রাসূলগণে সমান আনয়ন করেছে। পক্ষান্তরে উপরোক্ত আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করছেন যে, মু'মিনগণ তাদের নবীর সাথে আল্লাহ্, ফেরেশতা, কিতাব এবং রাসূলদের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেছে। আমি এ মত ব্যক্তকারী মুফাসসিরদের কথা পূর্বে উল্লেখ করেছি।

আল্লাহ্র বাণীঃ کتب পদটির পঠন পদ্ধতি সম্পর্কে কিরাআত বিশেষজ্ঞগণের মধ্যে মতবিরোধ রয়েছে।

মদীনা এবং ইরাকের কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ উক্ত শব্দটিকে ্ট্র –এর বহুবচন পড়ে থাকেন। তাদের মতানুসারে আয়াতের অর্থ হবে — মু'মিনগণ সকলেই আল্লাহে, তাঁর ফেরেশতাগণে এবং ঐ সমস্ত কিতাবসমূহে ঈমান আনয়ন করেছে, যা তিনি তার পয়গাম্বর এবং রাসূলগণের প্রতি অবতীর্ণ করেছেন। তবে কৃফাবাসী কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ উক্ত শব্দটিকে একবচন পড়ে থাকেন। তাদের কিরাআত অনুসারে এ আয়াতের অর্থ হবে — এবং মু'মিনগণ সকলেই আল্লাহে, তাঁর ফেরেশতাসমূহে এবং ঐ কুরআনের প্রতি ঈমান আনয়ন করেছেন যা তিনি অবতীর্ণ করেছে তাঁর নবী হ্যরত মুহামদ (সা.) —এর প্রতি।

ইব্ন আব্বাস (রা.) وكتابه শক্টিকে وكتابه পঠি করতেন এবং বলতেন الكتاب শক্টি كتب হতেও ব্যাপক অর্থবোধক। কেননা, بنس كتاب এখানে جنس كتاب এর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে, যেমন সূরা আসরের আয়াত ان الانسان لغي خسر শক্টি এখানে الانسان المتاس শক্টি الانسان المتاس خسر আসরের আয়াত جنس الناس خسر তদাহরণের মধ্যে وينار ও دارهم অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। যেমন ما كثردرهم فلان وينار و دارهم স্ক দুটো جنس درهم হয়েছে।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, এ যদিও একটি প্রসিদ্ধ মাযহাব, তথাপি উক্ত আয়াতের পঠন পদ্ধতিসমূহের মধ্যে كتاب শব্দটিকে বহুবচন তথা كتب পড়াই আমার নিকট শ্রেয় কেননা, এর পূর্বাপর সমস্ত শব্দই হচ্ছে বহুবচন। অর্থাৎ ورسله وكتبه ملئكته مائكته করার লক্ষ্যে ورسله كتب শব্দগুলোর সাথে كتب ( শব্দগত ) সামঞ্জস্য রক্ষা করার লক্ষ্যে كتب শব্দটিকে একবচন না পড়ে বহুবচন পড়াই আমার নিকট উত্তম।

وَمُعْنَوْنَ مُنْ رُسُلُهِ ( তাঁরা বলে, আমরা তাঁর রাসূলগণের মধ্যে কোন তারতম্য করি नी)। এর ব্যাখ্যা ঃ

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ৩০

كَ نُفَرِّقُ بَيْنَ لَحَد مِنْ رَّسلَهِ বলে আল্লাহ্ রারুল আলামীন মু'মিনদের সম্পর্কে এ কথাই ঘোষণা করছেন যে, তাঁরা বলে, আমরা তাঁর রাসূলগণের মধ্যে কোন তারতম্য এবং পার্থক্য করি না।

रें भंगिरक याता विषठ لا نُفْرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلُهِ भंगिरक याता لا نُفْرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلُهِ عبارة शारा صيغه المارة न्यंत आराथ शार्ठ करतन, जारमत م معيعه عبارة अरात عبارة উহ্য আছে। আর তা হচ্ছে يقولون পরবর্তী বাক্য তা বঝায় বিধায় তাকে حذف (বিলোপ) করা হয়েছে। মূল বাক্য ছিল, من رسله يقولون لا نفرق بين احد من رسله وملتكته وكتبه ورسله يقولون لا نفرق بين احد من رسله অর্থাৎ মু'মিনগণ সকলেই আল্লাহ্হে, তাঁর ফেরেশতাসমূহে, তাঁর কিতাবসমূহে এবং তাঁর রাসলগণের প্রতি ঈমান আনয়ন করেছে এবং তাঁরা বলে, আমরা তাঁর রাসলগণের মধ্যে কোন তারতম্য করি না। বক্ষ্যমাণ বাক্য যেহেতু এখানে يقولون শব্দটি উহ্য আছে এ কথা বুঝায় একারণে يقولون শব্দটিকে এখানে উহ্য রাখা হয়েছে. যেমনিভাবে (সূরা রাদ ؛ ২৩-২৪) শন্টিকে উত্ত রাখা وَالْمَلْئِكَةُ يَدْخَلُونَ बाग्नाजारमात عَلَيْهُمْ مِّنْ كُلِّ بَابِسِلَامٌ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمُ र्सिए। मृन عبارت हिन يقولون سلام - शूर्वभूती जानिमरापत वकान लाक ليفرق بين احد من رسله –বাক্যাংশের يغنى শব্দটিকে ياء –এর সাথে পড়েন। এ মতানুসারে উপরোক্ত বাক্যাংশের অর্থ হলো মু'মিনদের সকলেই আল্লাহ্তে, তাঁর ফেরেশতাসমূহে, তাঁর কিতাবসমূহে এবং তাঁর রাসূলের প্রতি ঈমান আনয়ন করেছে এবং তাদের কেউ তাঁর রাসূলগণের মধ্যে পার্থক্য করে না। একজনকে মেনে অন্য কাউকে অমান্য করে না. বরং তাদের সকলেই এ সমস্ত বিষয়ে বিশ্বাস করে এবং এ কথার স্বীকৃতি প্রদান করে যে, হযরত রাস্লুল্লাহ (সা.) যা নিয়ে এসেছেন, এসব কিছুই আল্লাহ্র পক্ষ হতে আগত সত্য। তাঁরা লোকদেরকে আল্লাহ্র প্রতি ও তাঁর আনুগত্যের প্রতি দাওয়াত দেয় এবং নিজ কার্যক্রমের মাধ্যমে তাঁরা ঐ সমস্ত ইয়াহুদীদের বিরুদ্ধাচরণ করে যারা হযরত মূসা (আ.) – এর প্রতি স্বীকৃতি প্রদান করে হযরত ঈসা (আ.) – কে অস্বীকার করে এবং ঐ খৃস্টানদের বিরুদ্ধাচরণ করে, যারা হযরত মৃসা ও হযরত ঈসা (আ.) উভয়ের প্রতি স্বীকৃতি প্রদান করে হযরত মুহামদ (সা.) – কে মিথ্যা প্রতিপন্ন করে ও তাঁর নবৃওয়াতকে অস্বীকার করে। অনুরূপ আরো ঐ সমস্ত লোকদের বিরুদ্ধাচরণ করে, যারা আল্লাহ্র কতক রাসূলকৈ অমান্য করে এবং কতক রাসূলকে মান্য করে।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৫০০. ইব্ন যায়দ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমরা আল্লাহ্র রাসূলগণের মধ্যে বনী ইসরাঈলের মত তারতম্য করি না। তারা বলেছে, অমুক হলেন নবী, তবে অমুক ব্যক্তি নবী নয়। অমুকের উপর আমরা ঈমান আনয়ন করলাম, কিন্তু অমুকের উপর আমরা ঈমান আনয়ন করলাম না।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, যে সমস্ত কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ لَا نَفُرُقُ بَيْنَ أَحَدِ مَنْ رُسُلُهِ পড়েন, তাদের এ কিরাআত যেহেতু হাদীসে মশহর দারা প্রমাণিত, তাই এ কিরাআতকৈ শায (شَاذُ) বলে আখ্যায়িত করা যাবে না।

আল্লাহ্ পাকের বাণী । وَقَالُوا سَمَعْنَا وَاطَعْنَا عَقْوَانَكَ رَبَّنًا وَ الْبِيكَ الْمَمْثِيرُ ( আর তাঁরা বলে, আমরা শুনেছি এবং পালন করেছি হে আমাদের প্রতিপালক, আমরা আপনার নিকট ক্ষমা চাই আর প্রত্যাবর্তন হবে আপনার নিকট) –এর ব্যাখ্যা ঃ

আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, মু'মিনগণ সকলেই বলল, আমরা আমাদের প্রতিপালকের কথা এবং তার আদেশ-নিষেধ সব কিছুই শুনেছি ও মেনে নিয়েছি। অর্থাৎ আমাদের প্রতিপালক আমাদের উপর যে দায়িত্ব-কর্তব্য স্থির করেছেন আমরা তা মেনে নিয়েছি এবং তার আনুগত্যের মাধ্যমে তাঁর দাসত্ব স্বীকার করে নিয়েছি।

তারা বলে غفرانكربنا – অর্থাৎ হে আমাদের প্রতিপালক, আমাদেরকে পরিপূর্ণভাবে ক্ষমা করে দিন। ففرانك শব্দ দুটো এক্ষেত্রে سبحك سبحانك – এর মতই ব্যবহৃত হয়েছে, যার অর্থ হচ্ছে, سبحك سبحانك

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আমি পূর্বেই উল্লেখ করেছি যে, مغفرة ও مغفرة –এর অর্থ হলো, ক্ষমাকৃত ব্যক্তির গুনাহের উপর আল্লাহ্র পক্ষ হতে দুনিয়া ও আখিরাত উভয় জাহানে আবরণ ঢেলে দেয়া এবং শাস্তি দেয়া হতে মুক্ত করে দেয়া।

- واليك المصير ( আর প্রত্যাবর্তন হবে তোমারই নিকট ) অর্থাৎ আল্লাহ্ তা জালা বলেন, তারা বলে, হে আমাদের প্রতিপালক, আপনি আমাদের আশ্রয় ও প্রত্যাবর্তন স্থল। অতএব, আপনি আমাদের পাপরাশি মাফ করে দিন।

যেমন জনৈক কবি বলেছেন ঃ

إِنَّ قُوْمًا مِنْهُ عُمَيْرٌ وَ اَشْبًاهُ \* عُمَيْرٍ وَمِنْهُمْ السَّقَاحُ لَجَدِيْرُونَ بِالْوَفَاءِ إِذَا قَالَ \* اَخُوْا لِنَّجْدَةً السِّلاَحُ السِّلاَحُ السِّلاَحُ -

نفر انك ربنا শব্দটিকে যদি কোন কিরাআত বিশেষজ্ঞ رفع ( পেশ ) এর সাথেও পড়েন, তথাপি তা ভুল হবে না। বরং আমার ব্যাখ্যা অনুসারে তা সহীহ্ হবে নিঃসন্দেহে।

বলা হয়, রাসূল (সা.) ও তার উন্মতের প্রতি আল্লাহ্র পক্ষ হতে প্রশংসা গাঁথা—এ আয়াত নাযিল ইবার পর জিবরাঈল (আ.) তাঁকে বললেন, নিশ্যুই আল্লাহ্ তা'আলা আপনার উন্মতের বেশ প্রশংসা করেছেন। সূতরাং আপনি আপনার প্রতিপালকের নিকট ঝাঞ্চা করুন। ৬৫০১. হাকীম ইব্ন জাবির (রা.) থেকে বর্ণিত। যথন রাস্লুল্লাহ (সা.) – এর প্রতি – আয়াতটি নাফিল হলো, তখন জিব্রাঈল (আ.) বললেন, আল্লাহ্ তা'আলা আপনার এবং আপনার উন্মতের বেশ প্রশংসা করছেন। সুতরাং আপনি প্রার্থনা করুন, আপনাকে প্রদান করা হবে। তারপর রাস্লুল্লাহ্ (সা.) প্রার্থনা করে বললেন, هُوَ مُنْ اللَّهُ نَصْاً اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَل

(٢٨٦) لَا يُكِلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَا وَلَهَا مَا كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا ٱلْسَبَتُ وَكَلِيْهَا مَا ٱلْسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا ٱلْسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا ٱللهِ يَنْ وَنَ خِلْكَ عَلَيْنَا الصَّرَا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ خِلْكَا أَنْ نَسِيْنَا آوُ آخُطَانَا وَ كَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا الصَّرَا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِنَا وَكَا تَحْمِلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَا اللهِ وَاغْفُ عَنَا اللهِ عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ وَ الْعَلْمُ وَالْمُ اللهُ عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ وَ الْحَالَةُ اللهِ عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ وَ الْحَالَةُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ وَ الْحَالَةُ اللهِ عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ وَ الْحَلْمُ وَلِي اللهُ عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ وَ الْحَلْمُ وَلِي اللهُ عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ وَلَا تَعْمِلُونَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ وَالْمُعُولِينَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ وَلَا تَعْمَلُونَا عَلَى الْمُعْرَالِينَ اللهُ عَلَى الْعَلَامُ وَالْمُ اللهُ عَلَى الْعَلَامُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الْعَلَى الْقَوْمِ الْكَافِلَةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْمُعْلِقُ اللّهُ عَلَى الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلَامُ الْعُلْمُ اللّهُ عَلَى الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ اللّهُ اللّ

২৮৬. আল্লাহ্ কারোও উপর এমন কোন কষ্টদায়ক দায়িত্ব অর্পণ করেন না যা তার সাধ্যতীত। সে ভাল যা উপার্জন করে তা তারই এবং সে মন্দ যা উপার্জন করে তাও তারই। হে আমাদের প্রতিপালক। যদি আমরা বিশ্বৃত হই অথবা ভুল করি তবে তুমি আমাদেরকে অপরাধী করিও না। হে আমাদের প্রতিপালক। আমাদের পূর্ববর্তিগণের উপর যেমন গুরু দায়িত্ব অর্পণ করেছিলেন আমাদের উপর তেমন দায়িত্ব অর্পণ করিও না। হে আমাদের প্রতিপালক। এমনভার আমাদের উপর অর্পণ করিও না যা বহন করার শক্তি আমাদের নেই। আমাদের গোনাহ মাফ কর, আমাদেরকে ক্ষম কর, আমাদের প্রতি দয়া কর, তুমিই আমাদের অভিভাবক। সূতরাং কাফির সম্প্রদায়ের বিরুদ্ধে আমাদেরকে জয়যুক্ত কর।

كَيْكَافُ اللَّهُ نَفْسًا اللَّوْسُعَهَا ( আল্লাহ্ কারো উপর এমন কোন কষ্টদায়ক দায়িত্ব অর্পণ করেন না, যা তার সাধ্যাতীত ) এর ব্যখ্যা ঃ

আল্লাহ্তা আলা কোন ব্যক্তির প্রতি তাঁর সাধ্যাতীত কোন দায়িত্ব অর্পণ করেন না। যা মানুষের জন্য সম্ভব মানুষ তার উপরই আমল করে। যা মানুষের জন্য অসভব এবং সাধ্যাতীত মানুষ এর উপর আমল করতে পারে না। পূর্বে এ সম্পর্কে আমরা আলোকপাত করেছি যে, আন শৃদ্ধি কুল ধাতু )। যেমন والجهد خهدنی هذا الامروووجدت منه و الجهد والوجل

७৫०২. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। আল্লাহ্র বাণী ঃ لِمُنْفُنُا اللَّهُ نَفْسًا الأَوْسَعَهَا وَالْهَ اللَّهَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَيْ اللَّهُ نَفْسًا الأَوْسَعَهَا وَالْهَ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

نتبدوامانی انفسکم اوتخفیه আবাতি নাযিল হবার পর সাহাবিগণ চিৎকার করে বললেন, হে আল্লাহ্র রাসূল। আমাদের হাত, পা, ও রসনার দ্বারা যে গুনাহ্ হয় এর থেকে তো আমরা তওবা করতে সক্ষম, কিন্তু মনের ওয়াসওয়াসা ও জল্পনা—কল্পনা হতে আমরা কি করে তওবা করব এবং কিভাবে এর থেকে বিরত থাকবং এরপর জিবরাঈল (আ.) لَا يُكُلُفُ اللّهُ نَفْسَا الاّ وَسُعَهَا اللّهُ نَفْسَا الاّ وَسُعَهَا اللهُ تَفْسَا اللهُ وَسُعَهَا اللهُ وَسُعَهَا وَاللّهُ وَسُعَمَا وَاللّهُ وَالْعَالِمُ وَاللّهُ وَاللّهُ

৬৫০৪. সৃদী (র) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, لَوَ يُكِلَفُ اللهُ نَفْسًا الآوَسُعَهَا তিনি বলেন, اللهُ فَسُعًا الآوَ اللهُ عَلَيْهَا अथ হলো طاقتها (প্রত্যেক মানুষের শক্তি )। তারপর তিনি বলেন, মনের জল্পনা—কল্পনা নিয়ন্ত্রণ করা মানুষের শক্তির সাধ্যাতীত বিষয়।

ا اُکتُسَبُّتُ – এর মানে হলো, যে মন্দ প্রতিটি মানুষ করে তার শাস্তিও তার উপরই আপতিত হবে।

যারা এমত পোষ্ণ করেনঃ

৬৫০৫. काजाना (त.) थिएक आज्ञाइत नानीः تُنسَعُهَا لَهَا مَاكَسَبَتُ اللهُ نُفْسًا إِلاَّ فُسْعَهَا لَهَا مَاكَسَبَتُ -এत व्याचाग्र निनि निन निन निन ने مَاكْتُسَبَتُ -এत वर्ष रिला خير ने कल्गान अवर تُنسَبَثُ -এत वर्ष रिला مَاكُتُسَبَتُ - مَا مُسَبَتُ - مَا مُسَابَعًا مَا اللهُ فَعَلَيْهَا مَا اللهُ عَلَيْهَا مَا اللهُ عَلَيْهَا مَا اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَيْهَا مَا اللهُ عَلَيْهُا مَا اللهُ عَلَيْهَا مَا اللهُ عَلَيْهُا مَا اللهُ عَلَيْهَا مَا اللهُ عَلَيْهِا مَا اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِا مَا عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْه

৬৫০৬. সৃদী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন لَهَاماًكُسَبَتُ – या ভাল আমল সে করেছে এবং وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ

**৬৫০৭.** কাতাদা (র.) থেকে অপর সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৬৫০৮. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, হাত, পা এবং রসনার আমল।

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, এ বর্ণনার প্রেক্ষিতে لَوْ اللهُ فَشَا الأَ وَاللهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّه

رَبَّنَا لاَ تُوَاخِذُنَا انْ تُسْبِيْنَا اَوْ اَخْطَانَا ( হে আমাদের প্রতিপালক, যদি আমরা বিশৃত হই বা ভুল করি, তবে ভুমি আমাদেরকে অপরাধী কর না। ) —এর ব্যাখ্যা ঃ ইমাম আবু জা ফর তাবারী (র.) বলেন, এ আয়াতে আল্লাহ্ রার্ল আলামীন তাঁর মু'মিন বান্দাদের কে দু'আ শিক্ষা দিয়েছেন। তিনি তাঁর বান্দাদেরকে শিথিয়েছেন কিভাবে তারা দু'আ করবে এবং দু'আতে তারা কি বলবে ইত্যাকার বিষয়াদি। উক্ত প্রার্থনার তাৎপর্য হলো এই যে, হে আমাদের প্রতিপালক, আমি যদি ভুলে কোন ফরয তরক করি কিংবা কোন হারাম কাজ করে ফেলি, কিংবা শরীআতের দৃষ্টিতে অন্যায় এমন কোন কাজ অজ্ঞতার কারণে সঠিক ভেবে করে ফেলি, তবে তা ক্ষমা করে দাও।

৬৫০৯.ইব্ন যায়দ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আল্লাহ্র বাণীঃ زَبُنَا لَا الْمُسْلِيْنَا الْأَنْسُلِيْنَا الْأَنْسُلِيْنَا الْأَنْسُلِيْنَا الْأَنْسُلِيْنَا الْأَنْسُلِيْنَا الْأَلْمُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

৬৫২০. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি نَيْنَا لَا تُوَاحِٰذَنَا انْ نُسْيِنَا اَوْ اَخْطَانَا –এর ব্যাখ্যায় বলেন, নবী (সা.) বলেছেন, আল্লাহ্ তা'আলা এ উন্মতের ভুল্ক্রটি এবং মনের জল্পনা–কল্পনা ক্ষমা করে দিয়েছেন।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, যদি কেউ আমাকে প্রশ্ন করে যে, বান্দা যদি অনিচ্ছাকৃতভাবে কোন ভুল করে আল্লাহ্র নিকট এর জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করে, তব্ কি আল্লাহ্ তা'আলা এর জন্য বান্দাকে পাকড়াও করবেন?

এ ধরনের প্রশ্নের উত্তরে বলা হয় যে, ভূল দু' প্রকার। একঃ ঐ ভূল যা বান্দার ক্রটি ও গাফলতির কারণে হয়ে থাকে। দুই ঃ যে বিষয়টি মুখস্থ বা ইয়াদ করা প্রয়োজন ছিল, তা মুখস্থ করার ব্যাপারে আকল দুর্বল হবার কারণে এবং ভ্রান্ত ব্যক্তির অক্ষমতার কারণে ভ্রান্তি বা ভূল হওয়া। প্রথম প্রকার ভূল যা বান্দার গাফলতির কারণে হয়ে থাকে, প্রকারান্তরে তা আল্লাহ্র নির্দেশিত বিধানকে তরক করারই নামান্তর। এ তো ঐ বিধান যা তরক করার কারণে বান্দা আল্লাহ্ কর্তৃক পাকড়াও হয় এবং এ পাকড়াও হতে বাঁচার জন্যই বান্দা আল্লাহ্র নিকট দু'আ করে প্রার্থনা করে। মূলত এ ভূলের কারণেই আল্লাহ্ তা'আলা হয়রত আদম (আ.)—এর প্রতি শাস্তির বিধান দিয়েছেন এবং তাকে জানাত হতে বের করে দিয়েছেন। আল কুরআনে ইরশাদ হয়েছে—

অর্থঃ আমি তো ইতিপূর্বে আদমের প্রতি নির্দেশ দান করেছিলাম। কিন্তু সে ভূলে গিয়েছিল ; আমি তাকে সংকল্পে দৃঢ় পাইনি। (২০ঃ১১৫) তিনি আরো ইরশাদ করেন ঃ فَالْيُوْمُ نَنْسَاهُمْ كُمَا نَسُوا لِقَاء অর্থঃ সূতরাং আজ আমি তাদেরকে বিশৃত হব, যেভাবে তারা তাদের এ দিনের সাক্ষাতকে ভূলে গিয়েছিল। (৭ ঃ ৫১)

উপরোক্ত আয়াতদ্বয়ে نسيان শদ্টি প্রথমোক্ত অর্থেই ব্যবহৃত হয়েছে। তারপর বান্দা زَنُسْيَنَا اَوْاَخُطَانَا বলে-আল্লাহর নিকট দু'আ করে এ কথাই প্রার্থনা করে যে, হে আমার প্রতিপালক, ভূল করে, আমি যদি কোন ফর্য কাজ তরক করি বা কোন হারাম কাজ করে ফেলি, তবে তুমি আমাকে পাকড়াও কর না। কেননা, যে আমল তরক করা হয়েছে, তা তো ক্রেটির কারণেই তরক হয়েছে। জাল্লাহ্কে জস্বীকার করা এবং কৃফরীর কারণে এমন করা হয়নি। কেননা, যদি কৃফরী বা জস্বীকৃতির কারণে এমন করা হতো, তবে পাকড়াও না করার জন্য দু'আ করা কম্মিনকালেও বৈধ হতো না। কেননা, জাল্লাহ্ তা'আলা তাঁর বান্দাদেরকে এ কথা জানিয়ে দিয়েছেন যে, তিনি শিরকের অপরাধ ক্ষমা করেন না। স্তরাং যে কাজটি করার নির্দেশ ছিল, তা না করার কারণেই বান্দা আল্লাহ্ তা'আলার নিকট হুলুই ইট্টাইট্টা বলে প্রার্থন করছে। পক্ষান্তরে এ ক্ষমা প্রার্থনা ঐ ভুলের কারণেই, যে ভুলটি কুরআন হিফ্য করে তা তিলাওয়াত না করা এবং এর প্রতি বিশেষ যত্ম না নেয়ার কারণে হয়ে থাকে এবং যে ভুলটিনামায–রোযা ব্যতিরেকে অন্য কাজে লিপ্ত হবার কারণে নামায–রোযার কথা ভুলে যাওয়ার কারণে হয়।

বস্তুত বালার জ্ঞান—ক্ষমতার দৈন্য এবং মেধার দুর্বলতার কারণে বালা থেকে যে ভ্রান্তি হয় এ কারণে বালা অপরাধী নয় এবং তা কোন গুনাহের কাজও নয়। এ ধরনের ভ্রান্তির কারণে বালার তার প্রতিপালকের নিকট প্রার্থনা বা দু'আ করবার কোন যোক্তিকতা নেই। কেননা এতে তো আল্লাহ্র নিকট এমন বিষয়েই ক্ষমা প্রার্থনা করা হচ্ছে যা মূলতঃ পাপ বা গুনাহ্ নয়। সূতরাং ধরে নেয়া যায় যে, ইয়াদ করা বা মৃখস্থ করার চরম ইচ্ছা থাকা সত্ত্বেও তাঁর পরাভূত হয়ে যাওয়ার এই বিষয়টি ঐ ব্যক্তির মতই, যে চরম চেষ্টা—সাধনা করে কুরআন মজীদ মৃখস্থ করার পর অন্য কোন কাজে লিপ্ত হওয়া এবং কুরআন মজীদের প্রতি অনাগ্রহ প্রকাশ করা ব্যতিরেকেই নিজ অক্ষমতার কারণে তা ভূলে যায়। এরূপ ভূলের কারণে আল্লাহ্র নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করা কখনো বালার জন্য সমীচীন নয়। কেননা, এ ক্ষেত্রে বালার পক্ষ হতে কোন গুনাহ্ হয় নাই, যার অপরাধে সে ক্ষমা প্রার্থনা করবে।

অনুরপভাবে خطاء –ও দুই প্রকার। একঃ বালাকে যে কাজ করতে নিষেধ করা হয়েছে ইচ্ছাকৃতভাবে ঐ কাজ করা। এ বালার خطاء ( जून ), এ জন্য বালাকে পাকড়াও করা হবে। যেমন আরবীতে প্রবাদ বাক্য আছে যে, خطاء ( অমুকে অমুক কাজ করে خطاء (গুনাহ) করেছে)। অনুরপ অর্থে জনৈক কবি বলেছেন, اَلنَّاسُ يَلْحَوْنَ الْاَمِيْرَ اِذَاهُمْ + خَطَوْا الصَوَابَ وَلاَ يُلاَمُ الْمُرْشَدُ শক্টি الصَوَابَ وَلاَ يُلاَمُ الْمُرْشَدُ শক্টি خَطُوْا الصَوَابَ وَلاَ يَلامُ الْمُرْشَدُ بَالْمَا سَمَا وَهُ مَا وَهُ مَا الْمُوابُدُ अक्ति का विजा वर्षिठ خطؤا الصَوَابَ وَلا عَلَى الْمَا وَهُ مَا الْمَا وَهُ مَا الْمُوابُدُ अक्ति का वर्ष राष्ट्र। আর ক্র ক্রেছে। এ হচ্ছে এমন ভ্রান্তি যার কৃত গুনাহ্ হতে ক্ষমাপ্রান্তির জন্য বালা আল্লাহ্র প্রতি ধাবিত হয় এবং ক্ষমা প্রার্থনা করে। এ ধরনের خطاء কুফরী নয়।

দুই ঃ ঐ ভ্রান্তি যা মূর্যতার কারণে হয়ে যায় এবং তা এ ধারণার ভিত্তিতে সংঘটিত হয় যে, এ কাজ তার জন্য জায়িয় আছে। যেমন রমযান মাসের রাতে কেউ এ ধারণার ভিত্তিতে খানা খায় যে, এখনো সুবহি সাদিক হয়নি। অথবা যেমন কোন ব্যক্তি বৃষ্টির দিন নামাযের ওয়াক্ত বিলম্ব করে ওয়াক্ত হওয়ার অপেক্ষা করছে এবং মনে করছে যে, বুঝি নামাযের সময় হয়নি। অথচ নামাযের সময় অতিবাহিত হয়ে গেছে। এ এমন ভ্রান্তি, যার গুনাহ্ আল্লাহ্ তাঁর বান্দা হতে রহিত করে দিয়েছেন। এ ভ্রান্তি হতে অব্যাহতির জন্য আল্লাহ্র নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করার কোন যৌক্তিকতা নেই।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, কোন কোন সম্প্রদায় মনে করেন যে, যেহেতু প্রার্থনা করার ব্যাপারে আল্লাহ্ তা'আলা নির্দেশ দিয়েছেন কিংবা যেহেতু প্রার্থনার মাধ্যমে নিজের অক্ষমতা এবং হীনতা প্রকাশ করা বান্দার জন্য মুস্তাহাব, তাই কৃত ভুল–ভ্রান্তির কারণে আল্লাহ্ কর্তৃক যেন মানুষ ধৃত না হয় এজন্য আল্লাহ্র নিকট প্রার্থনা করা বান্দার উপর অপরিহার্য। অবশ্য মুক্তির উদ্দেশ্যে আল্লাহ্র নিকট প্রার্থনা করার কোনই যৌক্তিকতা নেই। উপরোক্ত সম্প্রদায়ের এ মতামতের বিস্তারিত বিবরণ সম্বলিত একটি গ্রন্থ আমি প্রণয়ন করেছি, যা প্রত্যেক জ্ঞানবান মানুষের জন্য যথেষ্ট।

رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنًا اَصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِیْنَ مِنْ قَبَلِنَا ( হে আমাদের প্রতিপালক। আমাদের পূর্ববর্তিগণের উপর যেমন গুরুদায়িত্ব অর্পণ করেছিলেন, আমাদের উপর তেমন দায়িত্ব অর্পণ করবেন না। ) – এর ব্যাখ্যা ঃ

৬৫১২. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আল্লাহ্র বাণীঃ لاَ تَحْمِلُ عَلَيْنَا لِمِسْلُ وَاللهِ الْمَالِيَّةِ হলো, তুমি আমাদের প্রতি পূর্ববর্তিগণের ন্যায় ওয়াদা–অঙ্গীকারের কোন গুরু দায়িত্ব অর্পণ করনা।

اَصْرًا अग्नाजिए (त्र.) थिएक वर्गिज। जिन वर्णन, اَصْرُا आग्नाजिएरा वर्गिज اَصْرًا वर्णन عَلَيْنَا اَصْرُا الْمَامُ صَالَعُ الْمَامُ الْمَامُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ اللّهِ الْمُعَلِمُ اللّهُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ اللّهُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ اللّهُ الْمُعَلِمُ اللّهُ اللّهُ الْمُعَلِمُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّ

৬৫১৪. মুজাহিদ (র.) থেকে অপর সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, আল্লাহ্র বাণীঃ إَصْرُا —এর অর্থ হলো عهداً অর্থাৎ অঙ্গীকার।

৬৫১৫. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, إَصُواً অর্থ হলো الْمِد ( अङ्गीकाর )। ৬৫১৬. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, رَبُنَا وَلاَ تَدُمُولُ عَالَيْنَا اِصُراً كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِنَا وَلاَيَا وَصُراً كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِنا , అడు అత్ కార్ లో అङ्गीकाর, या আমাদের পূর্ববর্তী উন্মত ইয়য়য়ৄদীদের থেকে নেয়া হয়য়ছিল।

৬৫১৭. ইব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, وَلاَ تَحْمِلُ عَلَيْنًا –এর মর্মার্থ হলো, জামাদের উপর অঙ্গীকারের এমন বোঝা চাপিয়ে দিয়ো না, যা বহন করতে আর্মরা অক্ষম বা যা বাস্তবায়নে জামরা অসমর্থ। যেমনিভাবে চাপিয়ে দিয়েছিলে তুমি আমাদের পূর্ববর্তী উন্মত ইয়াহূদ এবং খৃস্টানদের উপর, অথচ তারা তা বাস্তবায়নে সক্ষম হয়নি। ফলে তুমি তাদেরকে ধ্বংস করে দিয়েছ।

৬৫১৮. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত, তিনি বলেন, اصُراً অর্থ হচ্ছে الموائيق ( অঙ্গীকারসমূহ )। ৬৫১৯. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, امُسَرًا – এর অর্থ হলো অঙ্গীকার যেমন অন্যত্র আল্লাহ্ তা আলা ইরশাদ করেছেন ( ১١ عهدی مانی ذَلْکُمُ اَصُرُی ( العمران : ۸۱ )

৬৫২০. হযরত ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, وَاَخَذُتُمْ عَلَىٰ ذَٰلِكُمُ الْصَرَى শব্দের অর্থ হচ্ছে مِعْدِي अर्था९ আমার দেয়া অঙ্গীকার।

আর অন্যান্য তাফসীরকার বলেন, اِصْنَ শব্দের অর্থ হলো ننوب অর্থাৎ গুনাহ্। এ হিসাবে
الْ تَحْمِلُ عَلَيْنَا اَصِرُا
الْ صَلَّ –এর অর্থ হলো, আমাদের উপর কোন গুনাহের বোঝা অর্পণ করবেন না।
বিমেনিভাবে তা আপনি আমাদের পূর্ববর্তী উন্মতগণের উপর অর্পণ করেছেন। আর পরিণামে আপনি
আমাদেরকে পূর্ববর্তী উন্মতদের ন্যায় বানর ও শূকরে পরিণত করবেন না।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

–এখানেও اصر শব্দটি অঙ্গীকার অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

৬৫২১. আতা ইব্ন আবী রাবাহ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আল্লাহ্র বাণী ঃ وَلَتَحَمَّلِ عَلَيْنَالِصِرُا الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلْنَا –এর মর্মার্থ হলো, পূর্ববর্তিগণের ন্যায় আমাদের উপর গুনাহের বোঝা আরোপ করে আমাদেরকে বানর ও শূকরে পরিণত করবেন না।

৬৫২২.ইব্ন যায়দ (র) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, لَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا اَصْرًا كُمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِيْنَ مَنْ قَبْلِنَا وَصِرًا كُمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِيْنَ مَنْ قَبْلِنَا وَصِرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِيْنَ مَنْ قَبْلِنَا وَصِرًا كَالَةُ عَلَى الَّذِيْنَ مَنْ قَبْلِنَا وَصِرَا اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

জন্যান্যতাফসীরকারের মতে إصر ( হামযার মধ্যে স্বরচিহ্ন যের )–এর অর্থ الثقل –মানে বোঝা। যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৫২৩. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, رَبَّنَا وَلاَ تَحْمِلُ عَلَيْنَا اصْراً كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ —এর মর্মার্থ হলো, হে আমাদের প্রতিপালক। আমাদের প্রতি এমন গুরুভার অর্পণ কর্বেন না, যা আমাদের পূর্ববর্তী কিতাবীদের উপর অর্পণ করেছিলেন।

৬৫২৪. মালিক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আল্লাহ্র বাণীঃ صُرُ –এর মাঝে أَكْتُحُملُ عَلَيْنَا لِصُرُ বর্ণিত الأصر শব্দের অর্থ হলো الأصرا لغليظ শব্দের অর্থ হলো إُصُرُ (হামযাতে স্বরচিহ্ন যবর )–এর অর্থ হলো, কোন ব্যক্তি কর্তৃক নিজ আত্মীয়স্বজনের প্রতি দয়া করা।

আল্লাহ্র বাণী ঃ رَبُنَا وَلاَ تُحَمَّلُنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَابِهِ ( হে আমাদের প্রতিপালক। এমন ভার আমাদের প্রতি অর্পণ করনা, যা বহন করার শক্তি আমাদের নাই।) – এর ব্যাখ্যা ঃ

তানারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ৩১

সুরা বাকারা ঃ ২৮৬

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, এ আয়াতাংশের মর্মার্থ হলোঃ আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, বল, হে আমাদের প্রতিপালক। এমন আমলের বোঝা আমাদের উপর অর্পণ করনা, যার বাস্তবায়ন আমাদের পক্ষে অসম্ভব। কারণ তা বহন করা আমাদের জন্য কষ্টসাধ্য। আর ব্যাখ্যাকারগণের একদলও অনুরূপ বলেছেন।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৫২৫. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, بَنِنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لاَطَاقَةُ لَنَابِهِ –এর দ্বারা এমন কঠোর বিধানের প্রতি ইংগিত করা হয়েছে, যার বাস্তবায়ন খুবই কঠিন। যেমন কঠোর বিধান দেয়া হয়েছিল। তোমাদের পূর্ববর্তিদের উপর।

৬৫২৬. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, বুটা ক্রিটার এটির নার্থ হলোঃ আমাদের প্রতি আমলের এমন বোঝা অর্পণ করবেন না, যা বাস্তবায়নে আমর্রা অক্ষম।

৬৫২৮. ইব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, بِالْأَقْفَانِامَا لاَ طَاقَةُ لَنَابِهِ –এর দারা বানর বা শুকরে পরিণত হওয়াকে বুঝানো হয়েছে।

৬৫২৯. সালিম ইব্ন শাবূর (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, بِالنَّامَةُ لَنَامِ الْمُلَاقَةُ لَنَامِ وَهُمَا الْمُلَاقَةُ اللهُ الْمُلَاقَةُ اللهُ ا

৬৫৩০. সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত তিনি বলেন, حَرَبُنَا وَلاَ تُحَمِّلُنَا مَا لاَطَاقَةَ لَنَابِهِ — এর মানে হলো কঠিন বিধান ও পরাধীনতার শৃংখল।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, উপরোক্ত আয়াতের ব্যাখ্যায় আমরা বলেছি যে, এর মর্মাধ্ব হলো "হে আমাদের প্রতিপালক! আমাদের প্রতি এমন আমল চাপিয়ে দিয়ো না, যা বাস্তবায়নে আমরা অক্ষম।" এর কারণ হচ্ছে এই যে, মু'মিনগণ প্রথমে আল্লাহ্র নিকট এ প্রার্থনা করেছেন যে, তিনি যেন তাদেরকে তাদের অনিচ্ছাকৃত ভূল—ভ্রান্তি বা অন্যায় করে ফেললে সে জন্য পাকড়াও না করেন এবং তিনি যেন পূর্ববর্তী উমতের ন্যায় তাদের প্রতিও কোন গুরুতার অর্পণ না করেন। তারপর এ আয়াতাংশ উল্লেখ করা হয়েছে। তাই দীনী ব্যাপারে সহজতর বিধান কামনা করার সাথে এ অর্থটিই অধিক সামঞ্জস্যপূর্ণ এর বিপরীত অর্থের তুলনায়।

نَا عُفْرُلْنَا ( আমাদের পাপ মোচন কর এবং আমাদেরকে ক্ষমা করে দাও। )–এর ব্যাখাঃ

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, উপরোক্ত আয়াতাংশেও আল্লাহ্ পাকের নিকট মু'মিনগণের প্রার্থনার কথা বলা হয়েছে। আর একথাটি অত্যন্ত সুস্পষ্ট যে, বান্দা আল্লাহ্র বাণীঃ

وَاعْفَىٰ اَنْ اَوْ اَعْفَانَا اَلَهُ اَلَا اِلْمَا اَلَّهُ اَلَا اِلْمَا اَلَّهُ اَلَا اِلْمَا اَلَّهُ اَلَا اِلْمَا اَلَهُ اللّٰهِ – এর মাধ্যমে তাদের প্রতিনি যেন তাদের দায়িত্ব পালনকে সহজ করে দেন। এ কারণেই পূর্বোক্ত বাক্যাংশের পর وَاعْفَىٰعَنَّا وَالْمَالُونَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰ

#### যাঁরা এমত পোষণ করেছেনঃ

৬৫৩১. ইব্ন যায়দ (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন ঃ এখানে وَأَعْفُ عَنَّا –এর অর্থ হলো ঃ আমাদের প্রতি তোমার নির্দেশিত বিষয়ে যদি আমাদের কোন ক্রটি হয়ে যায়, তবে তা মাফ করে দিন। আর আমাদের দোষ–ক্রেটি গোপন রাখুন। তা প্রকাশ করে আমাদেরকে অপমানিত করবেন না।

ইমাম আবূ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, কার্কাক – এর অর্থ পূর্বে আমি বর্ণনা করেছি।

৬৫৩২. ইব্ন যায়দ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন وَا غُفْرُ كَنَّا –এর অর্থ হলোঃ আপনার পক্ষ হতে নিষিদ্ধ ব্যাপারে আমরা যদি জড়িয়ে পড়ি, তবে আপনি আমাদের প্রতি ক্ষমা-সুন্দর দৃষ্টিতে দেখুন।

( আমাদের প্রতি দয়া করুন ) –এর ব্যাখ্যা ঃ

অর্থাৎ হে আল্লাহ্। আমাদেরকে আপনার ঐ দয়ার দারা পরিবেষ্টন করে রাখুন, যার দারা আপনি আমাদেরকে আপনার শাস্তি হতে মুক্তি দিবেন। কারণ, আপনার দয়া ব্যতিরেকে স্বীয় আমল দারা তো কেউ আপনার শাস্তি হতে মুক্তি পাবে না। আর আপনি দয়া না করলে আমাদের আমল তো আমাদেরকে মুক্তি দেবার মত নয়। সুতরাং যে কাজে আপনি সন্তুষ্ট হবেন, রাযী হবেন, আমাদেরকে এমন কাজের তাওফীক দান করুন।

৬৫৩৩. ইব্ন যায়দ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَارْحَمْنَا –এর ব্যাখ্যায় বলেন, আপনি আমাদেরকে যে কাজের নির্দেশ দিয়েছেন আপনার দয়া ব্যতীত আমাদের পক্ষে তা বাস্তবায়িত করা সম্ভব নয়। অনুরূপভাবে আপনি যে কাজ নিষেধ করেছেন আমাদের পক্ষে আপনার সে নিষেধ অমান্য করাও সম্ভব নয়। অপিনার দয়া ব্যতীত কেউ নাজাত পায় না।

ভাগনিই আমাদের অভিভাবক। সাহায্যকারী। যারা আপনার সাথে শক্রতা পোষণ করে এবং আপনাকে অস্বীকার করে তাদের নয়। কেননা, আমরা আপনার উপরই ঈমান এনেছি এবং আপনার বিধান আমরা মেনে চলি। তাই যারা আনুগত্য করে আপনিই তাদের অভিভাবক আর যারা আপনার অবাধ্য তারা নাফরমান। সূতরাং আপনি আমাদের সাহায্য করুন। কেননা, আমরা আপনারই দল। আর আপনি আমাদেরকে কাফির সম্প্রদায়ের বিরুদ্ধে জয়যুক্ত করুন। যারা আপনার একত্ববাদকে অস্বীকার করে, আপনাকে ছেড়ে অন্যান্য উপাস্য ও শরীকদের পূজা করে এবং আপনার নাফরমানী দ্বারা শয়তানের আনুগত্য করে।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, المولى শব্দটি "وَلَى فَلان اَمَن فُلان " হতে নির্গত, وَلَى فَلان اَمَن فُلان اَمن فُلان المولى কারণ, যে যার কাজের কর্মবিধায়ক হয়, সেই তার অভিভাবক ও মাওলা

হয়। ১০ থেকে আগত مین শব্দটির مین আর্থাৎ کام যবরযুক্ত হওয়ায় مولی –এর والد করা পরিবর্তন করে الله বানানো হয়েছে। তাফসীরকারগণ উল্লেখ করেছেন যে, রাসূলুল্লাহ্ (সা.)–এর প্রতি এ আয়াতটি নাযিল হওয়ার পর তিনি তা পাঠ করলেন। এরপর আল্লাহ্ তা'আলা আলোচ্য আয়াতের মুনাজাতসমূহ কবুল করেছেন।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

فَهُ النَّالِ سُولُ بِمَا الْنُولِ اللهِ عَفْرَانَكُ بِمَا الْنُولِ اللهِ مَوْرَبُهِ مَا اللهِ مَعْمَ اللهُ مَعْمَ اللهِ مَعْمَ اللهُ مَعْمَ اللهِ مَعْمَ اللهُ مَعْمَ اللهِ مَعْمَ اللهِ مَعْمَ اللهِ مَعْمَ اللهِ مَعْمَ اللهُ مَعْمَ اللهِ مَعْمَ اللهِ مَعْمَ اللهِ مَعْمَ اللهِ مَعْمَ اللهُ مَعْمَ اللهِ مَعْمَ اللهِ مَعْمَ اللهِ مَعْمَ اللهُ مَعْمُ اللهُ مَعْمَ اللهُ مَا اللهُ مَعْمَ اللهُ مَا اللهُ مَعْمَ اللهُ مَا اللهُ مَعْمَ اللهُ مَا اللهُ

৬৫৩৬. সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, টে ক্রিনীটা নাফিল হওয়ার পর জিব্রাঈল (আ.) বললেন, হে মুহাম্মাদ (সা.) ! কবুর্ল হয়েছে। এরপর তিনি পাঠ করলেন।

رَبَّنَا وَلاَ تَحْمِلُ عَلَيْنَا اِصْراً كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلاَ تُحَمِلْنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَابِهِ - وَعَفْ عَنَّا - وَعَفْ عَنَّا مَوْدَ عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِيْنَ مَوْلاَنَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِيْنَ - وَعَفْ عَنَّا الْأَتَ مَوْلاَنَا فَانْصُرُنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِيْنَ - (आ.) वनलन, दर पूराभा (आ.) प्रांग के वृत रस्राहा

هُوْنُ عَنَّا لَرَّسُ فُلُ بِمَا الْمَسْ فَلُ بِمَا الْمَسْ فَلَا الْمُ الْمُوْنَا الْمُ الْمُؤَلِّمَا الْمُؤْلِ اللَّهُ مِنْ رَبِّهِ مِنْ رَبِّهِ الْمُؤْلِ اللَّهُ مِنْ رَبِّهِ مِنْ رَبِّهُ مِنْ رَبِّهُ الْمُؤْلِ اللَّهُ مِنْ رَبِّهُ اللَّهُ مِنْ رَبِّهُ مِنْ رَبِّهُ اللَّهُ مِنْ رَبِّهُ اللَّهُ مِنْ رَبِّهُ اللَّهُ مِنْ رَبِّهُ اللَّهُ اللْمُعْلَى الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْلَى الْمُعْلَى اللْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ اللْمُعَلِمُ اللْمُعِلَّالِمُ اللْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ اللْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَمِ اللْمُعْلَى اللَّهُ اللْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ اللْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ اللَّهُ اللْمُعْلَى اللْمُعْلَى اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلَى اللَّه

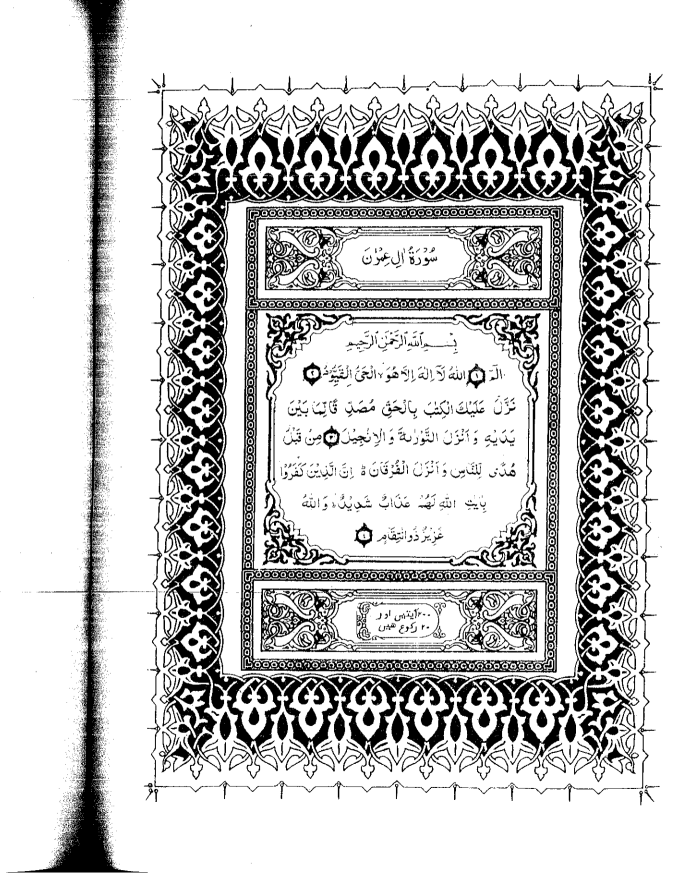
আমি তোমার প্রার্থনা মনযুর করেছি। এরপর তিনি পাঠ করলেন, مُثَنَّا وَلاَ تَحْمِلُ عَلَيْنَا اِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ مِنْ قَبْلِنَا وَلاَ تَحْمِلُ عَلَيْهَ اللَّهُ مِنْ قَبْلِنَا وَلاَ تَحْمَلُنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَالْمَالِيَّةُ مَوْقَبْلِنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ إِللَّهُ مَنْ قَبْلِنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ مِعْمَالُهُ مَوْلاً وَلاَ مَا لاَ طَاقَةً لَنَا بِهِ مِعْمَالُهُ مَوْلاً وَلاَ مَا لاَ طَاقَةً لَنَا بِهِ مِعْمَالُهُ مَوْلاً وَلاَ مَا لاَ طَاقَةً مَوْلاً وَلاَ مَا لاَ طَاقَةً مَوْلاً وَلاَ مَوْلاً وَلاَ مَا لاَ مُولِينَا وَلَا مَا لاَ مُولِينَا وَلاَ مَا لاَ مُولِينَا وَلَا مُولِينَا وَلَا مَا لاَ مَا مُولِينَا وَلَا مَا لاَ مَا لاَ مَا لاَ مَا لاَ مَا لَا مَا لَا مَا لاَ مَا لاَ مَا لاَ مُولِينَا وَلَا مَا لاَ مُولِينَا وَلَا مَا لاَ مُولِينَا وَلَا مَا لَا مُولِينَا وَلَا مَا لاَ مُولِينَا وَلَا مُولِينَا وَلَا مَا لاَ مُولِينَا وَلَا مَا لَا مُولِينَا وَلَا مُولِينَا وَلَا مُولِينَا وَلَا مَا لَا مُولِينَا وَلَا مُولِينَا وَلَا مُولِينَا وَلَا مُولِينَا وَلَا مُولِينَا وَلَا مُولِينَا وَلَا مُؤْلِلًا وَلَا مُولِينَا وَلَا مُؤْلِينَا وَلَا مُولِينَا وَلَا مُولِينَا وَلَا مُؤْلِينَا وَلَا مُولِينَا وَلَا مُعْلِيلًا وَلَا مُولِينَا وَلِمُ مُلِينَا وَلَا مُعْلِيلًا وَلَا مُعْلِيلًا وَلِمُ مُلْمُولِينَا وَلَا مُعْلِيلًا وَلِمُ مُلِيلًا وَلِمُ مُلِيلًا وَلَا مُعَلِّي مُعْلِيلًا مُعْلِي مُعْلِي مُعْلِي مُعْلِي مُعْلِي مُعْلِي مُعْلِيلُونَا وَلِمُ مُولِي مُعْلِي مُعْلِي مُعْلِ

৬৫৩৮. হ্যরত আবৃ হ্রায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা رَبَّنَا لاَ تُوَا خَذُنَا আয়াতাংশ নাযিল করার পর রাসূলুল্লাহ্ (সা.) তা পাঠ করলেন। আল্লাহ্ তা'আলা হ্যাঁ–সূচক সমতি জানান।

७৫৪০. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, রাস্লুল্লাহ্ (সা.) আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ থেকে الْكِيْرُبُّ থেকে الْكَوْرَانَكُرْبَبُ পর্যন্ত পাঠ করলে উক্ত মুনাজাতের জবাবে আল্লাহ্ তা আলা ইরশাদ করেন, আমি তোমাদেরকে ক্ষমা করে দিলাম। এরপর তিনি لا يُكِّفُ اللهُ نَفْسُنُا اَوْاَخُطَانَا وَمَرْالِكُورَانِكُ وَالْكَوْرُالِكُ وَالْمُعْمَا اللهُ وَالْمُورَانِكُ وَالْمُعْمَا اللهُ وَالْمُورِيَّا وَالْمُعْمَا اللهُ وَالْمُورِيَّا وَالْمُورِيِّا وَالْمُهَا اللهُ وَلَمْ وَالْمُورِيِّا وَالْمُورِيِيْا وَالْمُورِيِّا وَالْمُورِيِّا وَالْمُورِيِّا وَالْمُورِيِّا وَالْمُورِيِّا وَالْمُورِيِّا وَالْمُورُولِيُّا وَالْمُورِيِّا وَلِيَّا وَالْمُورِيِّا وَالْمُورِيِيْا وَالْمُورِيِيِّا وَالْمُورِيِّا وَالْمُورِيِّا وَالْمُورِيِيْ

৬৫8১. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ رَبَّنَا لاَ تُوَاخِذُنَا انْ نَسْيِنَا اَوْ اَخْطَانَا -এর ব্যাখ্যায় বলেন, জিবরাঈল (আ.) রাসূলুল্লাহ্ (সা.)-কে বললেন, এ দু'আর মাধ্যমে আপনি আল্লাহ্র নিকট মুনাজাত করন। নবী (সা.) এ দু'আর দারা স্বীয় প্রতিপালকের নিকট মুনাজাত করেন। আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে তাঁর কাংক্ষিত বিষয়সমূহ দান করেন। এ বিষয়টি নবী (সা.)-এর জন্য খাস ছিল।

৬৫৪২. আবৃ ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, মু'আয(রা.) এ সূরা এবং وَانْصَرُنَطُلَى الْكَافِرِيْنَ الْقَوْمِ الْكَافِرِيْنَ – এর পাঠ শেষে আমীন বলেছেন।



## সূরা আলে—ইমরান ২০০ আয়াত, ২০ রুক্ মাদানী ।। দয়াময়, পরম দয়ালু আল্লাহ্র নামে ।।

- ১. আলিফ্ -লাম -মীম,
- আল্লাহ্ ব্যতীত অন্য কোন ইলাহ্ নেই, তিনি চিরঞ্জীব ও স্বাধিষ্ঠ, বিশ্বধাতা।
- তিনি সত্যসহ তোমার প্রতি কিতাব অবতীর্ণ করেছেন, যা তার পূর্বের কিতাবের সমর্থক। আর তিনি অবতীর্ণ করেছেন তাওরাত ও ইন্জীল–
- 8. ইতিপূর্বে, মানবজাতির সৎপথ প্রদর্শনের জন্য; এবং তিনি ফুরকানও অবতীর্ণ করেছেন। যারা আল্লাহ্র নিদর্শনকে প্রত্যাখান করে তাদের জন্য কঠোর শাস্তি আছে। আল্লাহ্ মহাপরাক্রমশালী, দন্ডদাতা।

# সূরা আলে-ইমরান

(١) اللَّمْ ٥ (٢) اللهُ لاَّ إِلهَ إِلاَّ هُوَ ﴿ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ٥

১–২. আলিফ– লাম– মীম। আল্লাহ ব্যতীত অন্য কোন ইলাহ নই। তিনি চিরঞ্জীব ও অনাদি স্বাধিষ্ঠবিশ্বধাতা।

আলিফ্--লাম-মীম। আল্লাহ্ ব্যতীত অন্য কোন ইলাহ্ নেই।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, না সম্বন্ধে পূর্বে আলোচনা করা হয়েছে। কাজেই এখানে এর পুনরালোচনা নিষ্প্রয়োজন। অনুরূপভাবে বাঁশিদ সম্বন্ধেও পূর্বে আলোচনা হয়েছে।

ত্রিমানি দিরেছেন যে, আল্লাহ্ বারুল আলামীন তাঁর বান্দাদেরকে এ মর্মে সংবাদ দিরেছেন যে, আল্লাহ্ একমাত্র তিনিই, তাদের কল্লিড মা'বৃদ এবং শরীকরা নয়। তিনিই যেহেত্ একমাত্র রব এবং একমাত্র ইলাহ্, তাই ইবাদতের উপযুক্তও এককভাবে তিনিই। তিনি ব্যতীত অন্য সব কিছুই তাঁর মালিকানাভুক্ত এবং তাঁর সৃষ্টি। তাঁর রাজত্বে এবং মালিকানায় কোন শরীক নেই। সূতরাং মানুষের জন্য তিনি ব্যতীত অন্য কারো ইবাদত করা জায়িয় নেই। আর তাঁর রাজত্বে তাঁর সাথে অন্য কাউকে শরীক করাও জায়িয় নেই। কেননা, তিনি ব্যতীত তাদের কল্লিত সমস্ত মা'বৃদই তাঁর মালিকানাভুক্ত দাস। আর তিনি ব্যতীত সমস্ত বড় বড় বজুই তাঁর সৃষ্টি। আর মালিকানাভুক্ত দাসের উপর একক মালিকের ইবাদত করা অপরিহার্য অপারহার্য তাঁর মাওলা ও রিষিকদাতা আল্লাহ্র এককভাবে ইবাদত করা। আর আনুগত্য করা সৃষ্টির থেকে ঐ সন্তার, যিনি আল্লাহ্ সম্পর্কে সর্বাধিক জ্ঞাত। মানুষের উপর মুহামাদ (সা.)—এর আনুগত্য ঐ দিন থেকেই জরুরী, যেদিন হতে তাঁর প্রতি কিতাব নাথিল করা হয়েছে এবং তাঁকে তাঁর গোত্রীয় ভাষায় তাদের প্রতি প্রেরণ করা হয়েছে, ঠিক এমন এক মুহূর্তে, যখন তারা দেবদেবী, চন্দ্র—সূর্য—নক্ষত্র, মানুষ, ফেরেশতা ইত্যাদির পূজায় লিগু ছিল। পক্ষান্তরে প্রকৃত স্তুটা ও মালিককে বাদ দিয়ে অন্যান্য ইলাহ গ্রহণ করে আদম সন্তানগণ গোমরাহীতেই নিমজ্জিত হয়েছে এবং গোটা পুরো উমাহ্ হতে বিচ্ছির হয়ে পড়েছে। সর্বোপরি তারা গায়রুল্লাহ্র ইবাদত করে সীরাতে মুস্তাকীমের বিপরীত দিকে অগ্রসর হয়েছে।

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ৩২

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন যে, তাফসীরকারগণ বর্ণনা করেছেন, এই সূরার প্রারম্ভে আল্লাহ্ পাক ঘোষণা করেছেন যে, তিনি ব্যতীত আর কারো মা'বৃদ হওয়ার অধিকার নেই। শুরুতে আল্লাহ্ পাক নিজের গুণাবলী বর্ণনা করেছেন এবং রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর নিকট আগত নাজরানের খৃটান সম্প্রদায়ের কাছে তাঁর একত্ববাদের প্রমাণ উল্লেখ করেছেন। তারা এসে ঈসা (আ.) সম্পর্কে রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর সাথে বিতর্ক আরম্ভ করে এবং আল্লাহ্ পাকের শানে উদ্ভট মন্তব্য করতে থাকে। এ প্রসঙ্গেই আল্লাহ্ তা'আলা এ সূরার প্রথম হতে প্রায় আশিটি আয়াত অবতীর্ণ করেন। এসব আয়াতে তাদের বিরুদ্ধে এবং যারাই রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর সাথে তাদের ন্যায় কথা বলবে, সকলের বিরুদ্ধে প্রমাণাদি পেশ করেছেন। তারপর তারা এ সমস্ত প্রমাণাদি উপক্ষো করে নিজেদের গোমরাহী এবং কৃফরীর উপর অবিচল থাকে। এরপর তিনি তাদেরকে মুবাহালার জন্য আহ্বান জানান। তারা তা অস্বীকার করে এবং তাদের থেকে জিযিয়া কর গ্রহণের ব্যাপারে রাসূলুল্লাহ্র নিকট অনুরোধ জানায়। রাসূলুল্লাহ্ (সা.) জিযিয়া গ্রহণের বিষয়টি কবুল করলেন। অবশেষে তারা নিজ দেশে ফিরে গেল।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আয়াতগুলো যদিও তাদের সম্পর্কে নাথিল হয়েছে, কিন্তু এর অর্থ অত্যন্ত ব্যাপক। কেননা, আল্লাহ্কে অস্বীকার করা এবং আল্লাহ্ ছাড়া অন্য কাউকে রব ও ইলাহ্ বানানোর ব্যাপারে যাদের মধ্যে এপ্রবণতা পাওয়া যাবে তারাও তাদের অনুরূপ হবে। আল্লাহ্ পাকের বর্ণিত এ প্রমাণাদির মধ্যে তারাও শামিল হবে। আর কুরআনের যে সমস্ত আয়াত খৃষ্টান ও রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর মাঝে পার্থক্য করে তাদের ক্ষেত্রে তা অনুরূপভাবে প্রযোজ্য হবে। তা তাদের বরখেলাফ দলীল হিসাবেও গৃহীত হবে।

নাজরানের খৃষ্টান সম্প্রদায়ের সম্পর্কে এ আয়াত নাযিল হয়েছে বলে যারা অভিমত ব্যক্ত করেছেন তাঁরা হলেনঃ

৬৫৪৩. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, নাজরানের খৃষ্টানদের মধ্য হতে ৬০ জন অশ্বারোহী রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর নিকট হাযির হলো। এ দলে ১৪ জন বিশিষ্ট নেতৃস্থানীয় ব্যক্তিছিলো। তাদের মধ্যে তিনজন ছিল যে কোন ব্যাপারে সিদ্ধান্ত দেয়ার মালিক। এ তিনজনের একজনকে বলা হতো আকিব (العاقب)। তিনি ছিলেন কওমের আমীর, বৃদ্ধিদাতা এবং তাদের উপদেষ্টা। তারা তার পরামর্শ ব্যতীত এক কদমও নড়াচড়া করত না। তাঁর নাম ছিল 'আবদুল মসীহ'। দ্বিতীয় জনকে বলা হতো আস—সায়্যিদ। তিনি ছিলেন তাদের মাঝে সর্বাধিক বিজ্ঞ ব্যক্তি। তিনি ভ্রমণ ও বাসস্থানের দায়িত্বে নিয়োজিত ছিলেন। তাঁর নাম হলো, আয়হাম। আর তৃতীয়জন হলেন আবু হারিছা ইব্ন আলকামা। তিনি মূলত আরবের বনুন্বক্র ইব্ন ওয়ায়ল—এর লোক। তবে তিনি ছিলেন তাঁদের বিশপ ও শিক্ষক এবং তাদের ইমাম ও তাদের মধ্যে সর্বাধিক বড় আলিম ব্যক্তি। কতৃত আবৃ হারিছা তাদের মাঝে বেশ সম্মানিত ব্যক্তি ছিলেন এবং খৃষ্টান ধর্মীয় পুন্তকাদি শিক্ষা দিবার ফলে ধর্মীয় জ্ঞান ব্যাপক ও বিন্তৃত হয়। ফলে, রোম সম্রাট ও সেখানকার রাজ—রাজাড়গণ তার প্রতি খুব শ্রদ্ধা প্রদর্শন করেন এবং তার পরিচর্মা করেন এবং তাঁকে মর্যাদাপূর্ণ আসনে আসীন করেন। এমনকি তারা তার জন্য বহু গীর্যা নির্মাণ করেন এবং তার ইল্ম ও উদ্ভাবন শক্তির কারণে বিভিন্নভাবে তার প্রতি সম্মান প্রদর্শন করা হয়।

ইব্ন ইসহাক (র.) বলেন, মুহামাদ হব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) বলেছেন, তারা রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর দরবারে মদীনায় আগমন করে। তথন তিনি আসরের সালাত আদায় করছিলেন। তাই তারা রাসূলুল্লাহ্র নিকট মসজিদে প্রবেশ করে। তথন তাদের গায়ে ছিল জাঁকজমকপূর্ণ পোশাক, জুববা এবং চাদর। তারা ছিল বনী হারিছ ইব্ন কা'বের সুন্দর সুপুরুষ। বর্ণনাকারী বলেন, রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর সাহাবীদের থেকে যাঁরা তাদেরকে দেখেছেন, তাঁদের কেউ কেউ বলেছেন, তাদের আগমনের পর তাদের সমত্ল্য কোন প্রতিনিধি দল আমরা আর দেখিনি। তখন তাদের সালাতের সময়ও নিকটবর্তী হয়েছিল। তাই তারা রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর মসজিদেই নামায়ে দাঁড়িয়ে গেল। তাদের সম্পর্কে রাসূলুল্লাহ্ (সা.) বললেন, তাদেরকে ছেড়ে দাও। অতএব, তারা পূর্বদিকে ফিরে সালাত আদায় করল।

এরপর বর্ণনাকারী বলেন, তাদের যে চৌদ্দ জনের উপর সমস্ত কাজের দায়িত্ব ন্যস্ত ছিল, তাদের নাম হচ্ছে আল আকিব 'আবদুল মসীহ, আস্—সায়্যিদ আল্—আয়হাম, আবূ বকর ইব্ন ওয়ায়িলের ভাই আবূ হারিছা ইব্ন আলকামা, আওয, হারিছ, যায়দ, কায়স, ইয়াযীদ নুবায়হ, খুওয়ায়লিদ, আমর খানিদ আবদুল্লাহ্ ও ইউহান্নাস। তাঁরা সকলেই ঐ ষাটজন অশ্বারোহী প্রতিনিধি দলের অন্তর্ভুক্ত ছিলেন। তাদের থেকে আবৃ হারিছা ইব্ন আলকামা, আকিব আবদুল মসীহ এবং আস্–সায়িদ আয়হাম মোট এ তিন ব্যক্তিই কেবল রাসূলুল্লাহ্ (সা.)–এর সাথে আলোচনা করেন। তারা খৃস্টধর্মে তথা বাদশাহর দীনে অটল ছিল। অবশ্য তাদের দায়িত্ব ছিল ভিন্ন ভিন্ন। তারা বলত, হযরত ঈসা (আ.) স্বয়ং আল্লাহ্। আবার বলত, তিনি আল্লাহর পুত্র। আবার কখনো বলত তিনি তিনের তৃতীয়। খৃস্টান সম্প্রদায়ের কথা অনুরূপই। হযরত ঈসা (আ.) যে স্বয়ং আল্লাহ্, এ দাবীর যৌক্তিকতা পেশ করে তারা বলত, তিনি মৃতকে জীবন দান করেন, শ্বেত কুষ্ঠ, জন্মান্ধতা এবং অন্যান্য রোগ নিরাময় করেন এবং অদৃশ্যের খবর দেন। তিনি মাটির দ্বারা পাথির আকৃতি তৈরী করে এতে ফুঁক দেন আর অমনি তা পাথি হয়ে উড়ে যায়। অথচ এসব তিনি করতেন আল্লাহ্র নির্দেশে। আল্লাহ্ তাঁকে বিশ্ব মানবের সমুখে একটি নিদর্শন রূপে দাঁড় করানোর জন্যই এরপ করিয়েছেন। তারা তাঁকে আল্লাহ্র পুত্র বলে দাবী করল এবং যৌক্তিকতা এভাবে পেশ করল যে, তাঁর কোন পিতা নেই। তদুপরি তিনি মাতৃক্রোড়ে থেকেই কথা বলতে পারতেন। অথচ ইতিপূর্বে কোন মানব সন্তানই এরূপ করেনি। তিনি যে তিনের তৃতীয় ছিলেন– এ দাবীর যৌক্তিকতা পেশ করে তারা वनन আল্লাহ তা আলা خلقنا امرنا - فعلنا ইত্যাদি বহুবচনের শব্দ ব্যবহার করেছেন। আল্লাহ্ যদি এক ও লা–শরীক হতেন তবে নিশ্য়ই তিনি قضيت ও خلقت امرت فعلت অর্থাৎ একবচন প্রকাশক শব্দ ব্যবহার করতেন। তাই তারা তিনজন। তিনি, ঈসা (আ.) ও তাঁর মাতা মারইয়াম (আ.)।

আল্লাহ্ তা'আলা এ জালিমদের দাবী হতে পবিত্র এবং এ আলোকেই কুরআন নাযিল হলো। এতে আল্লাহ্ রাববুল আলামীন তাঁর নবীকে লক্ষ্য করে তাদের কথাগুলো উল্লেখ করেছেন। তারপর পাদ্রীষয় রাস্লুল্লাহ্ (সা.)—এর সাথে কথা শেষ করার পর তিনি তাদেরকে বললেন, তোমরা ইসলাম গ্রহণ কর। তারা উভয়ই বলল, আমরা ইসলাম গ্রহণ করেছি। তিনি বললেন, তোমরা ইসলাম গ্রহণ করিন। অতএব, ইসলাম গ্রহণ কর। তারা বলল, হাা, আমরা আপনার পূর্বেই ইসলাম গ্রহণ করেছি। নবী (সা.) বললেন, তোমরা মিথ্যা কথা বলছ। তোমাদের দাবী ঃ আল্লাহ্র সন্তান আছে, তোমাদের ত্রিশূল পূজা এবং শৃকরের গোশত ভোজন করা ইত্যাদি তোমাদেরকে ইসলাম গ্রহণ থেকে বিরত রাখছে। তখন তারা

প্রশ্ন করল যে, হে মুহামদ! তবে বলুন তো তাঁর পিতা কে? তথন রাসূলুল্লাহ্ (সা.) চুপ করে থাকলেন, তাদের কোন জবাব দিলেন না। অতএব, আল্লাহ্ তা আলা তাদের এসব কথা এবং তাদের মতবিরোধ সম্পূর্কে সূরা আলে—ইমরানের শুরু হতে ৮৭টি আয়াত নাযিল করলেন। এর একটি আয়াত হলো, الله لا اله الا مؤا الحي القيوة সূরার প্রারম্ভে আল্লাহ্ তা আলা নিজের পবিত্রতা ঘোষণা করেছেন। আল্লাহ্ বলেছেন, তিনি তাদের দাবী হতে মুক্ত এবং পবিত্র। তিনি এও বলেছেন যে, সৃষ্টি ও আদেশের ক্ষেত্রে তিনি একক, তাঁর কোন শরীক নেই। সাথে সাথে তিনি তাদের কল্লিত কৃফর ও শির্কজনিত কথা খন্ডন করে হযরত ঈসা (আ.)—এর ব্যাপারে তাদের অতিশয়—উক্তির বিরুদ্ধে প্রমাণ পেশ করে বলেছেন, আলি ধান দাবী উদ্দেশ্য হলো, তাদেরকে তাদের এ ভ্রান্ত ধারণা সম্পর্কে জানিয়ে দেয়া।

বলেন, একদা খৃষ্টান সম্প্রদায়ের লোকেরা রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর নিকট এসে মারহ্যাম তনয় ঈসা (আ.) সম্পর্কে বিতর্ক আরম্ভ করল এবং তারা বলল, তার বাপের নাম কি? সর্বোপরি তারা আল্লাহ্ তা'আলার উপর মিথ্যা এবং অপবাদ আরোপ করল। অথচ আল্লাহ্ ব্যতীত কোন ইলাহ নেই এবং তিনি কাউকে স্ত্রী ও সন্তানরূপে গ্রহণ করেন নি। তারপর নবী (সা.) তাদেরকে বললেন, তোমরা কি জান না যে, আল্লাহ্র কোন সন্তান নেই এবং তিনি তাঁর পিতার মতও নন। তারা বলল, হাঁা জানি, আবার ইরশাদ হলো, তোমরা কি জান না যে, আল্লাহ্ চিরঞ্জীব, কখনো তিনি মৃত্যুবরণ করবেন না। অথচ ঈসা (আ.) একদিন মরে যাবেন? তারা বলল, হ্যাঁ, জানি। তারপর তিনি পুনরায় বললেন, তোমরা কি জ্ঞাত নও যে, আমাদের প্রতিপালকই সমস্ত জিনিসের তত্ত্বাবধায়ক, তিনিই সবকিছু রক্ষণাবেক্ষণ করেন, হিফাযত করেন? আর সবার জীবিকার ব্যবস্থা করেন? জবাবে তারা বলল, হাাঁ জানি। তারপর নবী (সা.) বললেন, হ্যরত ঈসা (আ.) কি এগুলোর কোনটার ক্ষমতা রাখেন? তারা বলল, না, রাখেন না। তিনি বললেন, তোমরা কি জ্ঞাত নও যে, আল্লাহ্র নিকট ভূমন্ডল ও নবমন্ডলের কোন কিছুই গোপন নেই? তারা বলল, হাাঁ, তাও জানি। এরপর তিনি পুনরায় জিজ্ঞেস করলেন যে, হযরত ঈসা (আ.) আল্লাহ্র শিক্ষা দেয়ার বিষয় ব্যতীত আসমান–যমীনের কোন গোপন বিষয় সম্পর্কে জ্ঞাত আছেন কি? তারা বলল, না, জ্ঞাত নেই⊥এরপর নবী (সা.) বললেন, আমাদের প্রতিপালকই নিজ ইচ্ছা মুতাবিক ঈসা (আ.) – কে তাঁর মাতৃগর্ভে আকৃতিদান করেছেন, এটি তোমরা জান না? তারা বলল, হাাঁ, এও আমরা জানি। তারপর তিনি আবারো প্রশ্ন করলেন যে, তোমরা কি জান না যে, আমাদের প্রতিপালক পানাহার করেন না এবং তাঁর কখনো হদছ হয় না? তারা বলল, হাঁ জানি। তিনি পুনরায় জিজ্ঞেস করলেন, ঈসা (আ.) – কে একজন মহিলা গর্ভ ধারণ করেছেন, যেমন মহিলাগণ গর্ভধারণ করে তারপর তাঁকে প্রসব করেছেন, যেমন মহিলাগণ তার সন্তান প্রসব করে থাকে। এরপর তিনি পানাহার শুরু করেন এবং তাঁর হদছ হয়, এটি কি তোমরা জান না? তারা বলল, হাাঁ, জানি। তারপর রাসূলুল্লাহ্ (সা.) বললেন, তাহলে তোমাদের দাবী কেমন করে সত্য হতে পারে? তিনি বলেন, তারা কথাটি যথাযথভাবে উপুলব্ধি করা সুত্ত্বেও পরে শক্রতাবশত তা অস্বীকার করে। তখনই আল্লাহ্ তা'আলা নাযিল করলেন, المر، الله لا اله الأهر الشيارة والشيارة ( আলিফ–লাম–মীম। আল্লাহ্ ব্যতীত অন্য কোন ইলাহ নেই। তিনি চিরঞ্জীব, স্বাধিষ্ঠ ও বিশ্বধাতা )

আল্লাহ্র ইরশাদ اَلْحَىُّ الْقَيّْنُ ( তিনি চিরঞ্জীব ও স্বাধিষ্ঠ বিশ্বধাতা ) এ শব্দ দুটোর পাঠ প্রক্রিয়ার মাঝে কিরাআত বিশেষজ্ঞদের মতবিরোধ রয়েছে। শহুরে কারীদের কিরাআত হলো, الْحَىُّ الْقَيْلُمُ –তবে উমর ইবনুল খাত্তাব ও ইবুন মাসউদ (রা.)–এর পঠনরীতি ছিল الْحَىُّ الْقَيْلُ আর আলকামা ইব্ন কায়স (রা.) পাঠ করতেন الْحَىُّ الْقَيْمُ –শেযোক্ত কিরাআত সম্পর্কে বর্ণিত আছে।

৬৫৪৫. আবু মা'মার (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি আলকামা (রা.) – কে الْحَى الْقَيِّمُ পাঠ করতে শুনে জিজ্ঞেস করলাম, আপনি নিজে কি তা পাঠ করতে শুনেছেন? উত্তরে তিনি বললেন, আমি জানি না।

৬৫৪৬. অপর সূত্রেও আলকামা (রা.) থেকে অনুরূপ বর্ণিত হয়েছে। তবে আলকামা (রা.) থেকে এর বিপরীতও বর্ণিত আছে।

৬৫৪৭. আলকামা (রা.) থেকে বর্ণিত, তিনি اَلْحَيُّ الْقَيَّامُ পাঠ করেছেন।

আমাদের নিকট যে কিরাআত ব্যতীত অন্য কিরাআত জায়িয় নেই, তা সমস্ত মুসলমানদের কিরাআত। এ কিরাআতটি প্রসিদ্ধ পাঠরীতি হিসাবে বর্ণিত হয়ে আসছে। এ ব্যাপারে কেউ মিথ্যার উপর ঐক্যবদ্ধ হয়নি। অধিকন্তু মুসলমানদের মাসহাফে যা বিদ্যমান আছে তা হচ্ছে ঐ সমস্ত লোকদের কিরাআত, যারা পড়ে তুলিইটা বিল্যালিক ক্রাআত, যারা পড়ে তুলিইটা বিল্যালিক ক্রাআত, যারা পড়ে তুলিইটা বিল্যালিক ক্রাআত, যারা পড়ে তুলিইটা বিল্যালিক ক্রাআত

আল্লাহ্ পাকের বাণী ঃ لُحَى –এর ব্যাখ্যা ঃ

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, । এর ব্যাখ্যা সম্পর্কে তাফসীরকারগণ একাধিক মত পোষণ করেন। কেউ কেউ বলেন, এ শব্দের মাধ্যমে আল্লাহ্ রার্ল্ আলামীন নিজের স্থায়িত্বের কথা উল্লেখ করেছেন এবং মৃত্যুর কথাটি তাঁর থেকে দূরীভূত করে দিয়েছেন। যা তিনি ব্যতীত সকলের জন্য অবধারিত।

যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৫৪৮. ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, الْكَيُّ ঐ সত্তাকে বলা হয়, যার উপর কখনো মৃত্যু আপতিত হয় না। অথচ রাস্লুল্লাহ্ (সা.)—এর সাথে বিতর্ককারী নাজরানের খৃষ্টান পাদ্রীদের মতানুসারে হযরত ঈসা (আ.) মৃত্যু বরণ করেছেন।

৬৫৪৯. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, ুঁ শব্দের অর্থ চিরঞ্জীব, যার মৃত্যু নেই।

অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেন, আয়াতে উল্লিখিত الْحَى শব্দের ব্যাখ্যা হচ্ছে এই যে, আল্লাহ্ রার্ল্ আলামীন এ শব্দের দ্বারা নিজের প্রশংসা করেছেন যে, তিনি হলেন এমন সত্তা যিনি যা ইচ্ছা করেন সবই সহজে সুসম্পন্ন হয়ে যায়। তাঁর কোন কাজে বাধা সৃষ্টি করার শক্তি কেউ রাখে না। তিনি কৃষ্ণিরদের কলিত উপাস্যদের ন্যায় নিম্বর্মা নন। এ শব্দের ব্যাখ্যায় অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেন যে, ক্রিভ ভূপ আল্লাহ্ তা আলা চিরঞ্জীব। এ গুণটি কখনো তাঁর থেকে বিচ্ছিন্ন হয় না। তাদের বক্তব্য হচ্ছে এই যে, আল্লাহ্র ইল্ম থাকায় তাঁকে عليم বলা হয়েছে। তিনি তদুপ তাঁর যেহেতু হায়াতও রয়েছে, তাই তিনি নিজেকে ক্রিভ বলে অভিহিত করেছেন।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আমার নিকট এর ব্যাখ্যা হচ্ছে এই যে, এ শব্দের দ্বারা আল্লাহ্ তাঁর নিজের এমন চিরঞ্জীব হওয়ার কথা ঘোষণা করেছেন যে, কখনো তাঁর শেষ নেই, ফানা নেই। সাথে সাথে তিনি তাঁর স্বীয় সন্তা হতে ঐ সমস্ত অবস্থার অস্বীকৃতিও প্রকাশ করেছেন, যা সৃষ্টির উপর আপতিত হয়। তথা জীবন শেষে ধ্বংস হয়ে যাওয়া, মরে যাওয়া ইত্যাদি। এ শব্দের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর বান্দাদের এ সংবাদ দিয়েছেন যে, তাঁকেই উপাস্য এবং ইলাহ্ রূপে গ্রহণ করা মানুষের জন্য অপরিহার্য। অন্য কাউকে নয়। আর কি ঐ সন্তাকে বলা হয়, যাঁর উপর মৃত্যু ও ধ্বংস কখনো আপতিত হয় না, যেমন মৃত্যুবরণ করছে তাদের কল্লিত রবসমূহ এবং যেমন ধ্বংস হয়ে যাচ্ছে, তাদের মুখরোচক ইলাহ্গণ। এ আয়াতাংশের দ্বারা আল্লাহ্ তা'আলা এ কথাও বুঝাতে চেয়েছেন যে, তাঁর সৃষ্টি হতে যেগুলো ধ্বংস হয়ে যাচ্ছে, মরে যাচ্ছে, নিঃশেষ হয়ে যাচ্ছে, তারা কখনো ইলাহ্ হতে পারে না এবং যার শেষ নেই, ধ্বংস নেই এমন ইলাহ্কে উপেন্দা করে তারা কখনো ইবাদতের উপযোগী প্রভূ হতে পারে না। বরং ইলাহ্ তো তিনিই হতে পারেন, যিনি চিরঞ্জীব, মৃত্যু বরণ করেন না, ধ্বংস হন না এবং কখনো নিঃশেষ হন না। তিনিই ঐ আল্লাহ্ যিনি ব্যতীত আর কোন ইলাহ্ নেই।

ें भेंदित ব্যাখ্যা ह

এ শব্দটির পাঠ প্রক্রিয়া সম্পর্কে কিরাআত বিশেষজ্ঞদের একাধিক মত রয়েছে যা আমি পূর্বেই উল্লেখ করেছি। আর আমার নিকট পসন্দনীয় কোন্টি তাও কারণসহ আমি উল্লেখ করেছি।

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, হিন্দুর পাঠ প্রক্রিয়া সম্পর্কে যতগুলো দিকের কথা আমি উল্লেখ করেছি এগুলোর অর্থ পরম্পর কাছাকাছি এবং সাদৃশ্যপূর্ণ। মোটামুটিভাবে বলা যায়, এর অর্থ অর্থাৎ সমস্ত কিছুর সংরক্ষণ করা, এগুলোর জীবিকার ব্যবস্থা করা এবং নিজ ইচ্ছা মুতাবিক এগুলোর প্রতিপালন করা তথা পরিবর্তন, পরিবর্ধন এবং বাড়ান ও কমান ইত্যাকার বিষয়ে তিনি হচ্ছেন বিশ্বধাতা। যেমন বর্ণিত রয়েছে যে–

৬৫৫০. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, اَلْحَتَّى الْقَيِّوْمُ –এর অর্থ হলো, সমস্ত কিছুর সংরক্ষক ও ব্যবস্থাপক।

৬৫৫১. মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৬৫৫২. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, শিল্পী অর্থ হলো, সর্ব বিষয়ের সংরক্ষক। যিনি প্রতিটি বস্তু হিফাযত করেন, সংরক্ষণ করেন এবং যিনি সকলের জীবিকার ব্যবস্থা করেন।

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, কোন কোন তাফসীরকার বলেন, أَلْقَيْنُ অর্থ নিজ স্থানে স্থিতিমান। অর্থাৎ তাঁদের মতে القيام الدائم অর্থ আছা স্থায়ী স্থিতি, যার কোন অন্ত নেই এবং মাঝে কোন রদবদল নেই। কেননা আল্লাহ্ রাবুল আলামীন তার সন্তা হতে পরিবর্তন–পরিবর্ধন, স্থানান্তর এবং মানুষ ও অন্যান্য মাথলুকের ন্যায় আবর্তন ও বিবর্তন ইত্যাদি বিষয়সমূহ গ্রহণ করাকে সম্পূর্ণরূপে নিষেধ করে দিয়েছেন।

যারা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৫৫৩. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, মাথে নিজ রাজ্যে নিজস্ব স্থানে প্রতিষ্ঠিত থাকা, যার কোন শেষ নেই, নেই কোন অন্ত। অথচ রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর সাথে বিতর্ককারী নাজরানের খৃষ্টান সম্প্রদায়ের কথার দ্বারা এ কথা প্রতিভাত হচ্ছে যে, ঈসা (আ.) তার নিজস্ব স্থান হতে স্থানান্তরিত হয়ে পড়েছেন এবং অন্যত্র চলে গিয়েছেন। তাই তিনি কখনো আল্লাহ্ হতে পারেন না।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, উভয়বিধ ব্যাখ্যার মাঝে আমার নিকট সর্বাধিক গ্রহণযোগ্য ঐ ব্যাখ্যা, যা মুজাহিদ ও রবী' (র.) দিয়েছেন। অর্থাৎ শিদের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর নিজ সন্তার প্রশংসা করে বলেছেন যে, তিনিই সর্ব বিষয়ের কর্ম বিধায়ক। তথা সৃষ্টি জীবের রিয্ক দেয়া না দেয়া, এদের হিফাযত ও সংরক্ষণ করা প্রভৃতি বিষয়াদি তাঁরই হাতে। যেমন আরবীতে প্রবাদ বাক্য আছে যে, فلان قائم بامر هذه البلدة ( অর্থাৎ অমুক এ শহরের সর্ব বিষয়ক মুরব্বী ও তত্ত্বাবধায়ক।)

ضَعُول শব্দট اللهُ يَقُومُ بِأَمْرِ خَلْقِهِ – এ ব্যবহার পদ্ধতি থেকে এসেছে এবং এ শব্দটি فَيْعُومُ بِأَمْرِ خَلْقِهِ তথনে ব্যবহৃত হয়েছে। মূলত তা فَيُونُمُ ছিল। তারপর ياء ی وائی একত্রিত হয়েছে। এর মধ্যে প্রথমটি ياء কর المتحرك দ্বতীয়টি ياء কে ياء কর المتحرك কর ياء কর মাঝে ادغام করে قيوم বানান হয়েছে। অনুরূপভাবে القيام শকটি قاميقوم থেকে এসেছে। তা মূলত এবং ছিল الفيعال –এর ওযনে। এখানে ياءى واق একত্রিত হয়েছে। এদের প্রথমটি ساكن খিতীয়টি ياء তাই وائ কে ياء করে القيام করে ياء করে ياء করে القيام করে القيام করে القيام করে القيام করে القيام বানান হয়েছে। পক্ষান্তরে قيوم শব্দটি যদি فَيُعُولُ –এর ওয়নে ব্যবহৃত না হয়ে فعول —এর ওয়নে ব্যবহাত হতো, তবে এর মূল হতো الفيعال শক্টিও যদি القيام – এর ওয়নে ব্যবহৃত না হয়ে الفَعَال –এর ওয়নে ব্যবহৃত হতো, তবে এর মূল হতো الفَعَال য়ুমনিভাবে আল্-কুরআনে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন بِالْقِسِطِ কুরআনে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন থেকে فعيل এন ওয়েছে। এদের واف (থেকে فعيل এন সাথে জমা হয়েছে। এদের এবং দ্বিতীয়টি ياء তাই ياء দারা পরিবর্তন করে ياء কেء ياء কেء ياء कार विতीয়টि سناكن মাঝে القيم করে الفام বানান হয়েছে। যেমন আরবীতে বলা হয়, مسيد القيم –। এখানে سيد শব্দটি ساد - يسود থেকে এসেছে। অনুরূপভাবে কথিত বাক্য ساد - يسود বর্ণিত جيد শব্দটিও جاديجود হতে উদগত হয়েছে। মহান আল্লাহ্র গুণবাচক এ নামটিকে এ শব্দে ব্যক্ত করার القيام القيوم এর তুলনায় القائم করা। বস্তুত القائم والقائم وسالغة –এর তুলনায় এবং القيام –এ শব্দ তিনটির মাঝে مبالغة –এর অর্থ ব্যাপকভাবে রয়েছে। হ্যরত উমর (রা.) القيام পড়াকেই অধিক পসন্দ করতেন। কেননা, হিজাযবাসী ভাষায় এ শব্দটি বাকী দু'টির তুলনায় ব্যাপক অর্থবোধক। তাই তো তারা স্বর্ণকারকে الرجل الصياغ এবং অধিক বিচরণকারী ব্যক্তিকে الديار বলে। ক্রবে ( ٢٦ : তার বর্ণিত دَيَّارُ السورة نوح : ٢٦) তার دَيَّارُ ( سورة نوح : ٢٦) মূলত ار يدود دوارًا د অধাৎ فعال अर्थाر فعالً अर्थात्त মূল ধাতুর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। কিন্তু কুরুজান

ূসুরা আলে-ইমরান ঃ ৩–৪

যেহেতু হিজাযের ভাষায় অবতীর্ণ হয়েছে, তাই আল–কুরআনে শব্দটিকে পরিবর্তন না করে হবহু ঠিক রাখা হয়েছে।

(٣) نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ مُصَّدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَكَيْهِ وَ اَنْزَلَ التَّوْرَامَةَ وَ الْإِنْجِيْلَ ٥

(٤) مِنْ فَبُلُ هُدًى لِلنَّاسِ وَ اَنْزَلُ الْفُرُفَانَ الْإِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِاللَّهِ لَهُمْ عَنَ ابُ شَكِيلًا وَ اللهِ عَزِيْرُ ذُوانْتِقَامِ 0

- তিনি সত্যসহ তোমার প্রতি কিতাব অবতীর্ণ করেছেন, যা তার পূর্বের কিতাবের সমর্থক। আর
  তিনি অবতীর্ণ করেছিলেন তাওরাত ও ইন্জীল।
- 8. ইতিপূর্বে মানবজাতির সংপথ প্রদর্শনের জন্য ; এবং তিনি ফুরকানও অবতীর্ণ করেছেন। যারা আল্লাহর নিদর্শনকে প্রত্যাখ্যান করে তাদের জন্য কঠোর শান্তি আছে। আল্লাহ মহাপরাক্রমশালী, দন্তদাতা।

وَيُرُا عَلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدَقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ( তিনি সত্যসহ তোমার প্রতি কিতাব অবতীর্ণ করেছেন, যা তার পূর্বের কিতাবের সমর্থক। ) – এর ব্যাখা ঃ

অর্থাৎ উপরোক্ত আয়াতাংশে আল্লাহ্ তা আলা ঘোষণা করেছেন ঃ হে মুহামাদ । আপনার, ঈসার এবং সমস্ত কিছুর প্রতিপালক তিনিই, যিনি আপনার প্রতি কিতাব তথা কুরআন নাযিল করেছেন। তাওরাত ও ইন্জীলের অনুসারীরা, বিতর্ককারী নাজরানের খৃষ্টান সম্প্রদায় এবং মুশরিক লোকেরা যে বিষয়ে মতবিরোধ করছে এ বিষয়ে সত্যসহ তিনি কুরআন অবতীর্ণ করেছেন। কর্বকর্তী নবী–রাসূলগণের প্রতি অবতীর্ণ সমস্ত গ্রন্থের স্বীকৃতি দান করে। আর পূর্ববর্তী গ্রন্থসমূহেও এর সততার স্বীকৃতি বিদ্যমান রয়েছে। কেননা, সকল গ্রন্থের অবতরণকারী একই সন্তা। নাযিলকৃত গ্রন্থসমূহ বিভিন্ন জনের পক্ষ হতে হলে অবশ্যই এতে মতবিরোধ পরিলক্ষিত হতো। ব্যাখ্যাকারগণও উক্ত মতামত পেশ করেছেন।

#### যাঁরা এমত প্রকাশ করেছেন ঃ

৬৫৫৪. হযরত মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, ﴿ مُصَدِّقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيُهُ –এর অর্থ এ
কুরআন তাঁর পূর্ববর্তী কিতাব ও রাসূলগণের সত্যতার স্বীকৃতি প্রদান করে।

৬৫৫৫. হ্যরত মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, مُصِدُقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْهِ –এর মানে এ কুরুজান পূর্ববর্তী কিতাব ও রাসূলগণকে সমর্থন করে।

৬৫৫৬. মুহামদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, بَالْحَـٰ قِنَّ –এর মানে, তারা যেসব বিষয়ে একাধিক মত পোষণ করে, সেসব বিষয়ে সত্যসহ নামিল করেছেন।

৬৫৫৭. হ্যরত কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, মহান আল্লাহ্র বাণীঃ نَزُّلُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ

بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدُنِي – এর অর্থ, পূর্বে যে সব কিতাব ছিলো, কুরআন পূর্ববর্তী সে সব কিতাব সমর্থন করে।

৬৫৫৮. হ্যরত রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন,মহান আল্লাহ্র ইরশাদ نَزُّلَ عَلَيْكَا لَكِتَابَ بِالْحَقِّ –এর মানে ক্রআন তাঁর পূর্ববর্তী কিতাব ও রাস্লগণের সত্যতা ঘোষণা করে।
মহান আল্লাহ্র ইরশাদ ঃ وَٱنْزَلَ التَّوْرَاةَ وَالْانْجَيْلَ مِنْ قَبْلُ هُدُى لَلنَّاس (আর ইতিপূর্বে মানব জাতির

সংগণ প্রালাহ্র হরশাপ ঃ ক্রিটেলেন তাওরাত ও ইন্জীল)
সংগথ প্রদর্শনের জন্য তিনি অবতীর্ণ করেছিলেন তাওরাত ও ইন্জীল)

অর্থাৎ এ কুরআন নাযিল হবার পূর্বে মহান আল্লাহ্ হ্যরত মূসা (আ.)—এর উপর তাওরাত এবং হ্যরত ঈসা (আ.)—এর উপর ইন্জীল নাযিল করেছেন। هِنْ عَبْلُ अ কিতাবের পূর্বে , যা তিনি আপনার প্রতি নাযিল করেছেন। هِدَوَلِنَاسِ মহান আল্লাহ্র পক্ষ থেকে বিশ্ব মানবের প্রতি ঘোষণা। মহান আল্লাহ্র একত্ববাদ এবং তাঁর রাসূলগণের সত্যতার বিষয়ে মানুষ যে বিরোধ করেছে সে বিষয়ে। আমি আপনার প্রশংসা করি। হে মুহামাদ ! যেহেতু আপনি আমার নবী ও রাসূল। এ ছাড়াও মহান আল্লাহ্র দীনের শরীআতের বিষয় আলোচিত হয়েছে।

৬৫৫৯.হযরত কাতাদা (র.)থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, وَاَنْزَلُ التَّوَارُةُ وَالْانْجِيْلُ مِنْ قَبْلُ هَدُى النَّاسِ -এর অর্থ এই যে, তাওরাত এবং ইন্জীল এ দু'টি কিতাবই আল্লাহ্ তা'আলা নাযিল করেছেন। এতে রয়েছে মহান আল্লাহ্র পক্ষ হতে মানুষের জন্য পথ-নির্দেশনা, গ্রহণকারী লোকদের জন্য রক্ষাকবচ, সত্যয়নকারী এবং এর প্রত্যেকটি বিষয় আমল্যোগ্য।

৬৫৬০. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, وَٱنْزَلُ التَّوْرَاءَ –এর জর্থ, যেমনিভাবে পূর্ববর্তী নবীগণের প্রতি কিতাব নাযিল করা হয়েছে, জনুরূপভাবে হয়র্ত মূসা (আ.)–এর উপর তাওরাত এবং হয়রত স্বসা (আ.)–এর উপর ইন্জীল নাযিল করা হয়েছে।

মহান আল্লাহ্র ইরশাদ : وَأَنْزَلَ الْفُرْقَانَ ( এবং তিনি ফুরকানও অবতীর্ণ করেছেন )

আর্থাৎ বিভিন্ন দল এবং বিভিন্ন ধর্মাবলম্বিগণ হযরত ঈসা (আ.) ও অন্যান্য বিষয়ে যে একাধিক মত পোষণ করছে এ সবের ব্যাপারে হক ও বাতিলের মধ্যে পার্থক্যকারী গ্রন্থ কুরআনও তিনিই অবতীর্ণ করেছেন। ইমাম তাবারী (র.) বলেন, পূর্বেই আমি বলেছি যে, فَنُوْنَا بُهُ بَهُنَا بُوْنَا لُلُهُ بَيْنَ الْحَقِّ وَالْلَهُ وَالْمَالِيَةِ وَلَيْهُ وَاللّهُ وَالْمَالِيَةُ وَاللّهُ وَالْمُوالِّ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُوالِّ وَالْمُوالِّ وَالْمُوالِّ وَالْمُوالِّ وَالْمُوالِّ وَالْمُوالِّ وَالْمُوالِّ وَالْمُوالِّ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُوالِّ وَاللّهُ وَالْمُوالِّ وَاللّهُ و

৬৫৬১. মুহামাদ বিন জা'ফর বিন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। আলোচ্য আয়াতাংশের অর্থ হলোঃ ইযরত ঈসা (আ.)—এর ব্যাপারে হক ও বাতিলের মাঝে সিদ্ধান্ত স্বরূপ।

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ৩৩

৬৫৬২. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, الفَرْقَانَ – এর অর্থ হলো, তিনিই মুহামাদ (সা.) – এর প্রতি কুরজান অবতীর্ণ করেছেন, এর দ্বারা হক ও বাতিলের মাঝে পার্থক্য বিধান করেছেন, এর মাঝে তিনি হালাল – হারামের বিধান দিয়েছেন এবং এতে তিনি শরীআতের বিধান ও শরীআতের সীমারেখা বর্ণনা করেছেন। এতে তিনি লোকদেরকে তার আনুগত্য করার নির্দেশ দিয়েছেন এবং নিষেধাজ্ঞা আরোপ করেছেন তিনি তাঁর নাফরমানী হতে।

৬৫৬৩. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, উপরোক্ত আয়াতে विदेशी বলে কুরআনকে বুঝান হয়েছে। কারণ এর দারাই তিনি হক ও বাতিলের মাঝে পার্থক্য নির্ণয় করেছেন।

আল্লাহ্র ইরশাদঃ اِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِأَيَاتِ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيْدٌ وَاللهُ عَزِيْزٌ ذُوانْتَقَام ( याता আल्लाহ्র নিদর্শনকে প্রত্যাখ্যান করে তাদের জন্য কঠোর শাস্তি রয়েছে। আর্ল্লাহ্ মহাপরাক্রমশালী, দন্ডদাতা। )

অধাৎ যারা আল্লাহ্র নিদর্শন, তাঁর একত্ববাদ ও উলূহিয়্যাতের প্রমাণসমূহ এবং হযরত ঈসা (আ.)—কে আল্লাহ্র বান্দা হওয়ার বিষয়টিকে অস্বীকার করে, সর্বোপরি যারা হযরত ঈসা (আ.)—কে ইলাহ্ ও রব বলে দাবী করে এবং আল্লাহ্র জন্য সন্তান নির্ধারণ করে, কিয়ামতের দিন তাদের জন্য রয়েছে যন্ত্রণাদায়ক শান্তি। আর যারা কাফির, তারাই আল্লাহ্র আয়াতকে অস্বীকার করে। আয়াতের অর্থ, আল্লাহ্র নিদর্শন ও তাঁর দলীল প্রমাণাদি ইত্যাদি।

এ আয়াতের দ্বারা ব্ঝা যাচ্ছে যে, وَأَنْزَلَ الْفَرْقَانَ –এর মানে হচ্ছে, কুরআন হকের পক্ষে বাতিলের বিপক্ষে পার্থক্যকারী প্রামাণ্য গ্রন্থ। কেননা وَأَنْزَلَ الْفَرْقَانَ –এর পরপরই اللهَ اللهَ وَ اللهَ اللهَ اللهَ وَ اللهَ اللهُ وَ اللهَ اللهُ وَ اللهَ اللهُ وَ اللهَ اللهُ وَ اللهُ وَلِهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللهُ و

থাকতে। অধিকন্তু যারা তার একত্ববাদের দলীল প্রতিষ্ঠিত হবার পর, সুস্পষ্টভাবে প্রতিভাত হবার পর এবং দলীল, প্রমাণের ভিত্তিতে তার পরিচয় লাভ করার পর এসমস্ত প্রমাণকে অস্বীকার করে, তাদের থেকে প্রতিশোধ গ্রহণে আল্লাহ্ সক্ষম। কোন কোন তাফসীরকার অনুরূপ ব্যাখ্যাই পেশ করেছেন।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

اِنَّالَـٰذِبُـنَكَفَّـرُا اللهُ الْمُ عَذَابُ شَدِيدًا اللهُ اللهُ عَزَيْرُ نُوانَتَقَامِ وَلَا اللهُ اللهُ عَذَابُ شَدِيدًا اللهُ اللهُ عَزَيْرُ نُوانَتَقَامِ وَلَا عَلَيْهُ مَا اللهُ اللهُ عَذَابُ شَدِيدًا اللهُ اللهُ عَزَيْرُ نُوانَتَقَامِ وَلَا عَلَيْهُ عَذَابُ اللهُ اللهُ عَذَابُ شَدِيدًا اللهُ اللهُ اللهُ عَذَابُ اللهُ اللهُ عَذَابُ اللهُ اللهُ عَذَابُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَذَابُ اللهُ اللهُ عَذَابُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَزَيْرُ نُوانَتَقَامِ وَلَا اللهُ اللهُ عَذَابُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُواللهُ عَزَيْرُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَزَيْرُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَزَيْرُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُواللهُ عَزَيْرُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُواللهُ عَلَيْكُواللهُ عَلَيْكُواللهُ عَزَيْرُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُواللهُ عَلَيْكُواللهُ عَلَيْكُوا اللهُ ال

**৬৫৬৫.** রবী' (র.) থেকেও এ আয়াতের ব্যাখ্যায় অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

(ه) إِنَّ اللَّهَ لَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ ٥

### ৫. আল্লাহ, নিশ্চয়ই আসমান ও যমীনে কিছুই তার নিকট গোপন থাকে না।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, এর অর্থ ঃ তিনি আসমান-যমীনের সমস্ত অদৃশ্য বিষয় সম্পর্কে উত্তমরূপে জ্ঞাত আছেন। তাঁর নিকট কোন বিষয়ই গোপন নয়। সুতরাং নাজরানের খৃষ্টান সম্প্রদায় যে আপনার সাথে আল্লাহ্র আয়াত তথা মারয়াম-তনয় ঈসা সম্পর্কে বিতর্ক করছে, হে মুহাম্মাদ! তা কি করে আমার নিকট গোপন থাকতে পারে? অথচ সর্ব বিষয়ে আমি সর্বাধিক জ্ঞাত। যেমন এ বিষয়ে হাদীস রয়েছে ঃ

৬৫৬৬. মুহামদ ইব্ন জা'ফর ইব্নুল যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, انَّ اللهُ لاَيْ خَالِي السَّمَاءِ

## (٦) هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمُ فِي الْأَرْحَامِركَيْفَ يَشَاءُ ۗ لَآ اِللَّهُ الرَّا هُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيمُ ٥٠

৬. তিনিই মাতৃগর্ভে যেভাবে ইচ্ছা তোমাদের আকৃতি গঠন করেন। তিনি ব্যতীত অন্য কোন ইলাহ নেই; তিনি প্রবল পরাক্রমশালী, প্রজ্ঞাময়।

অর্থাৎ আল্লাই তা'আলাই মাতৃগর্ভে তোমাদেরকে সৃষ্টি করেন এবং তাঁর ইচ্ছা ও পসন্দমত তিনি তোমাদেরকে আকৃতি দান করেন। কাউকে বালক, কাউকে বালিকা, কাউকে কালো, কাউকে লাল, এক কথায় মাতৃগর্ভে তিনি তোমাদেরকে বিভিন্ন লিঙ্গে এবং বিভিন্নরূপে তৈরি করেন। এর দারা মানুষ সহজেই অনুমান করতে পারে যে, মাতৃগর্ভ হতে যত সন্তান জন্মগ্রহণ করছে, আল্লাহ্ই নিজ ইচ্ছামত তাদেরকে সৃষ্টি করেছেন এবং তাদের আকৃতি দান করেছেন। মাতৃগর্ভ হতে আল্লাহ্ তা'আলা যাদেরকে সৃষ্টি করেছেন এবং তাদের আকৃতি দান করেছেন। মাতৃগর্ভ হতে আল্লাহ্ তা'আলা যাদেরকে সৃষ্টি করেছেন এবং আকৃতি দান করেছেন হযরত ঈসা (আ.) তাঁদের মাঝে অন্যতম। তিনি যদি ইলাহ্ হতেন, তবে মাতৃগর্ভ কখনো তাকে ধারণ করতে পারত না। কারণ, মাতৃগর্ভ শিশুর স্রষ্টাকে কখনো ধারণ করতে পারে না। এতো কেবল সৃষ্টিকেই নিজের মাঝে ধারণ করতে পারে।

هُوْ الَّذِي يُصُوْدُكُمْ فِي اللهِ اللهُ اللهِ الله

৬৫৬৮. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি کَیْفَ یَشَاءُ – এর ব্যাখায় বলেন, তিনি তাঁর ইচ্ছামত মাতৃগর্ভে হযরত ঈসা (আ.) – কে আকৃতি দান করেছেন। অন্যান্য মুফাস্সিরগণ এ আয়াতের অন্য ব্যাখ্যাও করেছেন।

৬৫৬৯. ইব্ন মাসউদ (রা.) থেকে বর্ণিত। নবী (আ.)—এর কতিপয় সাহাবী মহান আল্লাহ্র ইরশাদ এটে কর্তি পর দাহাবী মহান আল্লাহ্র ইরশাদ এটি করণ করে। তারপর তা রক্তিপিডে পরিণত হয়ে মাতৃগর্ভে আপতিত হবার পর চল্লিশ দিন পর্যন্ত মায়ের পেটে বিচরণ করে। তারপর তা রক্তিপিডে পরিণত হয়। চল্লিশ দিন পর তা গোশতের পিডে পরিণত হয়। তারও চল্লিশ দিন পর তা একটি আকৃতিতে পরিণত হলে আল্লাহ্ তা আলা একজন ফেরেশতা প্রেরণ করেন। তিনি তার আকৃতি গঠন করেন। ফেরেশতা তার দুই আংগুলের মধ্যে মাটি নিয়ে এসে তার গোশ্ত পিডের সাথে তা মিপ্রিত করেন এবং তার দারা খামির তৈরি করেন। মহান আল্লাহ্র নির্দেশ মুতাবিক ফেরেশতা তার আকৃতি দান করেন। ফেরেশতা জিজ্ঞেস করেন, পুত্র সন্তান না কন্যা সন্তান, নেক বখ্ত, না বদ বখ্ত তার রিয্ক কি হবে, তার বয়সকত দিন হবে এবং সে কি কি কল্যাণ লাভ করবে এবং কি কি বিপদ তার উপর আপতিত হবে? মহান আল্লাহ্ আদেশ করেন, ফেরেশতা লিখেন। এ ব্যক্তি যখন মারা যাবে, তখন তাকে ঐ স্থানেই দাফন করা হবে, যে স্থান থেকে তার দেহের মাটি নেয়া হয়েছিল।

৬০৭০. হ্যরত কাতাদা (র.)থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র ইরশাদ هُوَالَّذِي يُصُورُكُمُ فِي الْاَرْحَامِ అ০৭০. হ্যরত কাতাদা (র.)থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র ইরশাদ كَيْفَيْشَاءُ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, আল্লাহ্র শপথ, আমাদের প্রতিপালক মাতৃগর্ভে তাঁর বান্দাদের নিজ ইচ্ছামত তথা পুরুষ, মহিলা, কালো, লাল পূর্ণাকৃতি ও অপূর্ণাকৃতি বানাতে সক্ষম। তিনি তাঁর ইচ্ছামত তাদের আকৃতি দান করেন।

আল্লাহ্র ইরশাদ । لَا إِلْهَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ( তিনি ব্যতীত অন্য কোন মা'বৃদ নেই, তিনি প্রকা পরাক্রমশালী, প্রজ্ঞাময়।)

এ আয়াতে আল্লাহ্র রবৃবিয়্যাতে কারো শরীক হওয়া, কারো তাঁর সমত্লা হওয়া এবং আল্লাহ্
ব্যতীত অন্যের জন্য মা'বুদ হওয়া ছাবিত করা প্রভৃতি বিষয়ায়য় হতে আল্লাহ্ তা'আলা মুক্ত ও পবিত্র
একথা দ্বার্থহীনভাবে ঘোষণা করা হয়েছে। সাথে সাথে হয়রত রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর নিকট আগত
নাজরানের খৃষ্টান সম্প্রদায় এবং আরো অন্যান্য লোক যারা ঈসা (আ.)—এর মা'বৃদ হওয়ার দাবীদার,
তাদের বিরুদ্ধে জোর প্রতিবাদ করা হয়েছে এবং প্রতিবাদ করা হয়েছে ঐ সমস্ত লোকদের বিরুদ্ধেও, য়ারী
মহান আল্লাহ্র সাথে অন্যকেও মা'বৃদ মনে করে। আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর সৃষ্টিকে তাঁর কতিপয় গুণাবলী
সম্পর্কে সংবাদ দিয়ে ভীতি প্রদর্শন করেছেন ঐ সমস্ত লোকদের প্রতি, যারা আল্লাহ্ ব্যতীত অন্য কারো,
ইবাদত করে এবং ইবাদতে মহান আল্লাহ্র সাথে অন্যদেরকেও শরীক করে। তিনি মহাপরাক্রমশালী,

প্রজ্ঞাময় সন্তা। কাজেই, যাদের থেকে আল্লাহ্ পাক প্রতিশোধ নেয়ার ইচ্ছা করেন কেউ তাদেরকে কোনরূপ সাহায্য করতে সক্ষম হবে না এবং কোন অভিভাবক তার শান্তি হতে কাউকে মৃক্তিও দিতে পারবে না। কারণ, মহান আল্লাহ্ এমন মহাপরাক্রমশানী যে, সমস্ত সৃষ্টিজগত তার সামনে নত ও বিনয়ী হতে বাধ্য। আয়াতাংশে একথাও বলা হয়েছে যে, মহান আল্লাহ্ তাঁর কর্মে, প্রমাণের ভিত্তিতে যাদেরকে ধ্বংস করার, তাদেরকে ধ্বংস করা এবং প্রমাণের ভিত্তিতে যাদেরকে জীবিত রাখবার, তাদেরকে জীবিত রাখা এবং তাঁর সৃষ্টির মাঝে কাউকে অক্ষম মনে করার ব্যাপারে তিনি প্রজ্ঞাময়। যেমন হাদীসে আছে ই

৬৫৭১. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, وَالْحَكِيْمُ وَالْعَزِي –এর দারা আল্লাহ্ রার্ল আলামীন নিজের পবিত্রতা বর্ণনা করেছেন এবং মুশরিকরা আল্লাহ্র সাথে যে অন্যকে শরীক করছে এর থেকে তিনি তার একত্ববাদ প্রমাণ করেছেন। عزيْدُ মানে আল্লাহ্ যদি ইচ্ছা করেন, তবে যারা মহান আল্লাহ্কে অস্বীকার করছে, আল্লাহ্ তাদের থেকে প্রতিশোধ গ্রহণে সক্ষম। حكيْمً –এর মানে, আল্লাহ্ তাঁর বান্দাদের আবেদন, নিবেদন গ্রহণ করার ব্যাপারে প্রজ্ঞাময়।

৬৫ ৭২. হ্যরতরবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি الْمَالَ عَزِيزُ الْحَكِيْمُ وَالْمَالِةَ لَهُ وَالْمَالِةَ لَا الْمَالِةَ لَا الْمَالِةَ لَا الْمُالِعَ لَا الْمُالِعَ لَا الْمُعَالِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِيمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

(٧) هُوَ الَّذِي َ اَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتْبَ مِنْهُ النَّ مُّحْكَمَٰتُ هُنَّ اُمُّرَالُكِشِ وَاُخَرُ مُتَشَابِهِ عَا الْكِتْبَ مِنْهُ النَّ مُّحْكَمَٰتُ هُنَّ الْفِتْنَةِ وَالْبَتِغَاءَ تَأْوِيْلِهِ } وَمَا نَكَامًا الَّذِيْنَ فِي قُلُونِ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ الْبَتِغَاءُ الْفِتْنَةِ وَالْبَتِغَاءَ تَأْوِيْلِهِ } وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيْلَةً اللَّهِ اللهُ مُ وَالرَّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ الْمَنَّابِهِ ﴿ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا } وَمَا يَكُ لَوْنَ الْمَنَّابِهِ ﴿ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا } وَمَا يَكُ لِللَّا أُولُوا الْأَلْبَابِ ٥

৭. তিনিই তোমার প্রতি এ কিতাব নাযিল করেছেন, যার কতক আয়াত সুম্পষ্ট, দ্বার্থহীন ; এগুলো কিতাবের মূল অংশ ; আর অন্যগুলো রূপক ; যাদের অন্তরে সত্য লংঘন প্রবণতা রয়েছে শুধু তারাই ফিতনা এবং ভুল ব্যাখ্যার উদ্দেশ্যে যা রূপক তার অনুসরণ করে। আল্লাহ ব্যতীত অন্য কেউ এর ব্যাখ্যা জানে না। আর যারা জ্ঞানে সুগভীর তারা বলে, আমরা তা বিশ্বাস করি, সবই আমাদের প্রতিপালকের নিকট হতে আগত ; এবং বোধশক্তি সম্পন্নেরা ব্যতীত অপর কেউ শিক্ষাগ্রহণ করে না।

অর্থাৎ যে মহান আল্লাহ্র নিকট আসমান-যমীনের কোন কিছুই গোপন নেই, তিনিই তোমার প্রতি কিতাব নাযিল করেছেন। কিতাবের মানে, কুরআন। আল–কুরআনকে কেন কিতাব বলে নামকরণ করা হয়েছে এর কারণ আমি পূর্বেই বর্ণনা করেছি। পুনরায় তা উল্লেখ করা নিপ্রয়োজন।

তির্কিন্তিন্তিন্ত্র নানে, কুরজানের কতগুলো সুস্পষ্ট জায়াত। তির্কিন্তন্তর অর্থ ঐ সমস্ত জায়াত, ব্যাখ্যা-বিশ্লেযণের মাধ্যমে যেগুলোকে দ্বিধামুক্তভাবে উল্লেখ করা হয়েছে, যেগুলোর যথার্থতা সুস্পষ্টভাবে প্রমাণিত হয়েছে এবং হালাল–হারাম, ভীতি–অঙ্গীকার, ছওয়াব–শান্তি, আদেশ–নিষেধ, ওয়ায–দৃষ্টান্ত ইত্যাকার বিষয়ে যার গ্রহণযোগ্যতা সর্বজন বিদিত। আল্লাহ্ তা জালা ঘোষণা করেছেন, সুস্পষ্ট (দ্বর্থহীন) এ আয়াতগুলো কিতাবের মূল জংশ। অর্থাৎ এ আয়াতগুলো দীনের মূল স্তম্ভ, ফরয,

২৬৩

সুরা আলে-ইমরান ঃ ৭

বিচার বিভাগীয় আইন-কানুন, মানুষের প্রয়োজনীয় বিষয়াদি এবং ইহলৌকিক ও পারলৌকিক জীবন সংশ্লিষ্ট বিধানসমূহ এতেই নিহিত আছে। এগুলোকে কিতাবের মূল অংশ বলে নামকরণ করার কারণ এগুলোই কিতাবের বড় একটি অংশ এবং এতেই রুয়েছে মানব জীবনের সার্বিক সমস্যার পূর্ণাঙ্গ সমাধান। আরব সাহিত্যিকগণ ব্যাপকতর বড় ধরনের বস্তুকে ু। বলে নামকরণ করে। অনুরূপভাবে প্রধান সেনাপতির যে পতাকাতলে তার বাহিনী সমবেত হয় তাকেও দী বলা হয়। এমনিভাবে শহর-বন্দরের বড বড কর্মকান্ডের যিনি পরিচালক থাকেন, তাকেও নি বলা হয়। পূর্বে এ সম্পর্কে বিস্তারিত আলোচনা করা হয়েছে। তাই আবারো এখানে এর পুনরাবৃত্তি করা একান্তই নিষ্প্রয়োজন।

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, এখানে هنامهات অর্থাৎ বহুবচন প্রকাশক বিশেষ্যপদ ব্যবহার না করে من ام الکتاب অর্থাৎ একবচন প্রকাশক বিশেষ্য পদ ব্যবহার করা হয়েছে। এর দারা আল্লাহ তা'আলা ঘোষণা করেছেন, মুহ্কাম আয়াত্সমূহের প্রত্যেকটি আয়াত পৃথক পৃথকভাবে امالكتاب নয়। বরং এ আয়াতগুলো সমনিতভাবেই الْمُ الْكِتَابِ বলা আল্লাহ্র প্রয়াস হতো, তবে অবশ্যই আল্লাহ্ তাণআলা امالكتاب না বলে هنامهاتالكتاب ই বলতেন। যেমন আল-কুরআনে অন্যত্র ইরশাদ হয়েছে যে, ايتين এখানে আল্লাহ্ তা'আলা وجعلنا ابن مريم وامه اية বলেননি। কারণ হযরত ঈসা (আ.) ও তাঁর মা উভয়ে মিলেই হলো আল্লাহ্র একটি বিশেষ নিদর্শন। পৃথক পৃথকভাবে তারা নিদূর্শন নয়। যদি তাই হতো, তবে অবশ্যই আল্লাহ্ তা'আলা সূরা মু'মিনূন - এর ৫০ আয়াতে وَجَعَلْنَا ابْنُ مَرْيَمُوا مُهَايِتِين वलाउन। जाता উভয়ে মিलেই মহান আল্লাহ্র একটি বিশেষ নিদর্শন। কেননা, পূর্ণাঙ্গ নিদর্শনটি স্বামী ব্যতীত হ্যরত মারইয়াম(আ.)—এর বাচ্চা প্রসব করা এবং মাতৃক্রোড়ে হযরত ঈসা (আ.)-এর কথা বলা। মোদা কথা হচ্ছে, এতদুভয়ের মধ্যেই ছিল মানুষের জন্য একটি বিশেষ নিদর্শন।

আরবী ভাষার বাক্য বিন্যাস শাস্ত্রের একজন পন্ডিত ব্যক্তি বলেছেন, এখানে هنامهات الكتاب না वल حكاية – هن ام الكتاب वना रुख़ि । त्यमन वक वाकि वनन عاية – هن ام الكتاب वना रुख़ि अनत ব্যক্তি বলল, انا انصارك । অনুরূপভাবে এক ব্যক্তি বলল, مالينظير । তারপর অন্য ব্যক্তি বললো, ं نحن نظیرك प्रम प्रिका उपात्न حکایة व्याप्त نحن نظیرك प्रम प्रकार वर्ष محکایة केपरताक हिप्ता कता تَعَرَّضَتُ لِي بِمَكَانِ حَلِّ - تَعَرَّضِ الْمُهْرَةِ فِي الطَّولِّ - تَعَرُّضًا لَمْ تَالُ عَنْ قَتْلاًلِي ا

উক্ত কবিতার মাঝে قَتَلا শন্দিটিকে كَايَة न्युवराর করা হয়েছে। যেমন্ট্র الصلواة الصلواة الصلواة المسلواة المسلولة المسلواة المسلولة المسل শব্দদ্বয় থেকে নকল করে ভারিতা বলা হয়।

কেউ কেউ বলেন, عَنْ قَتْلُالِي শদ্টি মূলত ان قتلالی ছিল, ان قتلالی এর দ্বারা পরিবর্তন করা হয়েছে। কেননা, আরবী ভাষায় عَنْ – اَنْ – مَا স্থলে ব্যবহৃত হয়। عَثَلُلِيْ –এর পূর্বে থাকা সত্ত্বেও শব্দটিকে যবর দিয়ে পড়া হয়েছে, এর পূর্বে একটি আদেশসূচক ক্রিয়া উহ্য থাকার ভিত্তিতে। যেমন যবর দিয়ে বলা হয়, وَضُرُبًا أَرْيُد

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র) বলেন, এগুলো অর্থহীন বক্তব্য। কেননা, এ সমস্ত দলীলের ভিত্তিতে একথাই প্রমাণিত, যে, و اعراب ও منمير সংযোগ করার দ্বারা মূলত এগুলোর অবস্থার حكاية করাই

মূল উদ্দেশ্য। অথচ আমরা জানি যে, আল্লাহ্ তা'আলা المُخْالَكُتَابِ শদ্টি কারো কথা হতে নকল করেন नि। তाই वना यात्र या, बाह्मार् ठा बाना व कथाि مخزج الحكاية (वर्गनात छ९म) रिमार्ट वथात्न উল্লেখ করেছেন।

এর বহুবচন। এ শন্দটি কেন غيرمنصوف এ নিয়ে আরবী ভাষাশ পভিত ব্যক্তিদের মাঝে মতবিরোধ রয়েছে। কারো কারো মতে শন্দটি نعت হওয়ার কারণে غيرمنصرف এবং এর একবচন হচ্ছে أخر যেমনিভাবে بغيرمنصرف শব্দ দুটো غيرمنصرف অনুরূপভাবে اُخری শব্দটিও غير منصرف । আবার কেউ কেউ বলেন, এর احد এর মাঝে যেহেতু باء আছে, তাই এ শদ্টি غير منصرف اغيرمنصر अविषि أخُر अनुत्रविष्ठारा غيرمنصرف अनुत्रविष्ठारा أخُر अविष्ठारा منصرف ভাদের মতে, যেমনিভাবে حمراء শব্দ দুটো غيرمنصرف উভয় অবস্থায় غيرمنصرف ঠিক তদুপ غيرمنصرف শদ্টিও غيرمنصرف । তবে এতদুভয়ের মাঝে পার্থক্য এই যে, এর বহুবচন वत छेलत निर्वतभीन। ठार वना रय اخرى यमनिर्जात غير منصوف अत छेलत निर्वतभीन। ठार वना रय শব্দটিরও جمع এরবিপরীতওযনে بيضاء এবং بيضاء করাহয়েছে। ब्दात वक वरुतन भक् मुरी منصرف । ठार वना रा صين ७ حمراء – حمر عصره المنصرف वरात वक वरुतन भक्ष मुरी ও بيض এর অবস্থার মধ্যে যেহেতু পার্থাক রয়েছে, তাই এগুলোর بيض ও ক্রার মাঝেও পাথক্য হয়ে গিয়েছে। আর اخرى ও اخرى এর অবস্থার মধ্যে যেহেতু মিল রয়েছে তাই غير عنصرف হওয়ার মধ্যেও উভয়টি সমান।

অর্থ হলো, তিলাওয়াতের দিক থেকে অভিন্ন এবং অর্থের দিক থেকে বিভিন্ন। যেমনিভাবে আল–কুরআনের অন্যত্র ইরশাদ হয়েছে, ( ۲۰۲) وَأَتُوا بِهِ مُتَشَابِهًا (অর্থাৎ তাদেরকে দৃশ্যত অনুরূপ ফল দেয়া হবে।) অবশ্য এগুলোর স্বাদ হবে বিভিন্ন রকমের। এমনিভাবে অপর স্থানে ইরশাদ হয়েছে ( ٧٠/٢) الثَّالَبَقَرَتَشَابَهُ عَلَيْنَا গরু বিভিন্ন রকমের হওয়া সত্ত্বেও গুণগত দিক থেকে গরুটি আমাদের নিকট সাদৃশ্যপূর্ণ বলে মনে হচ্ছে।

উপারোক্ত ব্যাখ্যানুপাতে আয়াতের মর্মার্থ হচ্ছে এই যে, এ সত্তা যার নিকট আসমান–যমীনের কোন কিছুই গোপন নেই, হে মুহামাদ (সা.),তিনিই তোমার প্রতি কুরআন অবতীর্ণ করেছেন। এর কতগুলো আয়াত বর্ণনার দিক থেকে দিধাহীন ও দ্ব্যর্থতা বিবর্জিত। এগুলোই কিতাবরের মূল অংশ। দীনী বিষয়ে এগুলোই তোমার জন্য এবং তোমার উন্মতের জন্য মূল বুনিয়াদ। ইসলামী শরীআত বিষয়ে এতেই তোমার ও তাদের সমস্যার সার্বিক সমাধান বিদ্যমান আছে। আর কতগুলো আয়াত আছে রূপক। এগুলো অর্থের দিক থেকে বিভিন্ন এবং তিলাওয়াতের দিক থেকে অভিন্ন।

مَنْهُ أَيْاتٌ مُّحْكَمَاتٌ هُنَّ أَمُّ الْكَتَابِ وَأَخَرُ مَتَسْابِهَاتٌ ﴿ وَأَخَرُ مَتَسْابِهَا تُ এর ব্যাখ্যায় মুফাস্সিরগণ বিভিন্ন মতামত ব্যক্ত করেছেন।

কেউ কেউ বলেন, যে সমস্ত আয়াত পালনীয়, যে সমস্ত আয়াত অন্যান্য আয়াতকে রহিত করে, তাই মৃহ্কামাত। আর যে সমস্ত আয়াতে হালাল-হারামসহ বিভিন্ন হকুমের বর্ণনা, নিষিদ্ধ বিষয়সমূহের বিবরণ, বিভিন্ন অপরাধের শান্তির বর্ণনা এবং বিভিন্ন কাজের নির্দেশ বিদ্যমান রয়েছে, তাকেই মূহকাম বলা হয়। আর যে সমস্ত আয়াত আমলযোগ্য নয় এবং রহিত এগুলোই হচ্ছে মুতাশাবিহাত।

এমত ধারা পোষণ করেন ঃ

هُو الذَى اَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ وَ الْهُ عَلَيْكَ الْكِتَابِ وَالْحَدُ مُتَعَابِهَا كَا الْكَتَابِ وَالْحَرُ مُتَعَابِهَا كَا الْكَتَابِ وَالْحَرُ مُتَعَابِهَا كَا اللّهُ الْكِتَابِ وَالْحَرُ مُتَعَابِهَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّ

وَ الْذِي ٱنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابِ مَنْهُ وَالَّذِي ٱنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابِ مَنْهُ وَالَّذِي ٱنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابِ مِنْهُ وَالْمَاكِةُ مِنْ الْمُوالِّةِ الْكِتَابِ مِنْهُ الْكَتَابِ مِنْهُ وَالْمُؤَالُمُ الْكِتَابِ مِنْهُ وَالْمُعَالِّةِ مُنْ الْمُالِكِةِ وَالْمُعَالِّةِ مِنْ الْكِتَابِ وَمِنْ الْمُالِكِةِ وَمِنْ الْمُعَالِّةِ مِنْ الْمُعَالِّةِ وَمِنْ الْمُعَالِّةِ وَمُعْلِقًا مِنْ الْمُعَلِّقِ وَمِنْ الْمُعَلِّقِ وَمِنْ الْمُعَلِّقِ وَمِنْ الْمُعَلِّقِ وَمِنْ الْمُعَلِّقِ وَمِنْ الْمُعَلِّةِ وَمِنْ الْمُعَلِّقِ وَالْمُعَلِّقِ وَمِنْ الْمُعَلِّقِ وَالْمُعِلِّقِ وَالْمُعِلِّقِ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الْمُعَالِقِ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعَالِّةِ وَالْمُعَلِّقِ وَمِنْ الْمُعَالِقِ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمُعْلِقُ وَمِنْ الْمُعَلِّقِ وَمِنْ الْمُعَلِّقِ وَمِنْ الْمُعَلِقِ وَمِنْ الْمُعْلِقِ وَمِنْ الْمُعْلِقِ وَمِنْ الْمُعْلِقِ وَمِنْ الْمُعِلَّالِمُ وَمِنْ اللْمُعِلَّالِقِ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الْمُعْلِقِ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الْمُعِلَّالِقِ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الْمُعْلِقِ وَمِنْ الْمُعْلِقِ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَمِنْ الْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعِلَّالِمُولِي وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعِلَّالِمُ وَالْمُعِلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعِلَّالِمُ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعِلَّالِمُعِلَّ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعِلِقِ وَالْمُعِلَّ مِنْ الْمُعْلِقِ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّالِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِي وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلَّالِمِ وَالْمُعِلِمِي وَالْمُعِلِمِي وَالْمُعِلِمِي وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِي وَالْمُعِلِمِي وَالْمُعِلِمِي وَالْمُعِلِمِي وَالْمُعِلَّامِ مِنْ الْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِي وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلَّالِمِي وَالْمُعِلْ

৬৫৭৮. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্র বাণীঃ يَاتُ مُحْكَمَاتُ – এর ব্যাখ্যায় বলেন, আমলযোগ্য আয়াতসমূহ হচ্ছে মুহকাম।

৬৫ ৭৯. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্র বাণীঃ عَنِينَ الْكِتَابِ مِنْهُ اَيَاتَ مُنْ الْمُ الْكَتَابِ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتَ – এর ব্যাখ্যায় বলেন, যে সমন্ত আয়াত অন্য আয়াতকে রহিত করে এবং আমলযোগ্য সেগুলো হচ্ছে মুহ্কামাত। আর যে সমন্ত আয়াত রহিত – আমলযোগ্য নয়, কেবল বিশ্বাসযোগ্য সেগুলো হচ্ছে মুতাশাবিহাত।

৬৫৮০. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্র বাণীঃ اَيَاتُ مُحْكَمَاتُ هُنُّ ٱلْمُ الْكِتَابِ —এর ব্যাখ্যায় বলেন, যে আয়াত অন্য আয়াতকে রহিত করে তা মূহ্কাম। আর যে আয়াত রহিত এবং যার তিলাওয়াত বিলুপ্ত ঐ আয়াতকে আয়াতে মূতাশাবিহাত বলা হয়।

৬৫৮১. দাহ্হাক ইব্ন মুযাহিম (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যে সমস্ত আয়াত রহিত হয়নি, সেগুলো মুহ্কাম। আর যে সমস্ত আয়াত রহিত হয়ে গেলো তা হচ্ছে মুতাশাবিহ।

৬৫৮২. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্র বাণীঃ اَيَاتُ مُحْكَمَاتُ مُنَّ أَجُّ الكِتَابِ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, অন্য আয়াত রহিতকারী পালনীয় আয়াতসমূহ হচ্ছে মুহকাম এবং রহিত আয়াতসমূহ হচ্ছে মুতাশাবিহাত।

৬৫৮৪. দাহ্হাক (র.) থেকে অপর সূত্রে বর্ণিত। তিনি আলাহ্র বাণীঃ হিন্দু – এর ব্যাখ্যায় বলেন, যে সমস্ত আয়াত রহিত হয়নি সেগুলো হলো মহ্কাম আয়াত। আর যে সর্ব আয়াত রহিত হয়েছে, সেগুলো হচ্ছে মৃতাশাবিহাত। অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেন, যে সমস্ত আয়াতে হালাল–হারামের বিধি–বিধান বর্ণনা করা হয়েছে সেগুলো হলো মূহ্কাম। আর যে সমস্ত আয়াতে শব্দগত বিভিন্নতা থাকা সত্ত্বেও অর্থগত দিক থেকে কোন অভিন্নতা নেই, বরং পরস্পর সাদৃশ্যপূর্ণ সেগুলোকে মৃতাশাবিহাত বলা হয়।

# যাঁরা এ মত পোষণ করেন ঃ

৬৫৮৫. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্র বাণীঃ مُنْهُ أَيَاتُ مُحكَمَاتُ – এর ব্যাখ্যায় বলেন, যে সমস্ত আয়াতে হালাল –হারামের বিধান রয়েছে, সেগুলো হচ্ছে মুহ্কাম। এতদ্বতীত অভিন্ন পদ্ধতিত বর্ণিত আয়াতগুলো হচ্ছে মুতাশাবিহাত। যেমনঃ ( ১৯/১) وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلاَ الْفَاسِقِيْنَ لَابُوْمَنُونَ ( ১٢٥) كَذَالِكَ يَجْعَلُ لَلهُ الرَّجْشَ عَلَى الذَيْنَ لَابُوْمَنُونَ ( ١٢٥)

আরও (৪৭ঃ ১৭) كُنْ يَنْ اهْتَدَ وَ ازَادَ هُمْ هُدَى قَ أَتَهُمْ تَقُوا هُمْ كَا وَكَالَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

৬৫৮৬. অন্য সূত্রেও মুজাহিদ (র.) থেকে এ আয়াতের ব্যাখ্যায় অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

অন্যান্য মুফাস্সিরগণ এ-ও বলেছেন, যে সমস্ত আয়াতে এক ব্যাখ্যা ব্যতীত একাধিক ব্যাখ্যা বিশ্লেষণের অবকাশ নেই সেগুলো হলো মুহ্কাম আয়াত। আর যে সমস্ত আয়াতের মাঝে একাধিক ব্যাখ্যার সম্ভানাা আছে, সেগুলো হলো মুতাশাবিহ আয়াত।

## যাঁরা এমত সমর্থন করেনঃ

৬৫৮৭. মুহামাদ ইব্ন জা' ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্র বাণীঃ وَهُوَ الَّذِي

অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেন, পবিত্র কুরআনের যে সমস্ত আয়াত পূর্ববর্তী উন্মতের কাহিনী এবং তাদের প্রতি প্রেরিত রাসূলগণের বিবরণ সম্বলিত এবং যে সমস্ত আয়াতে হযরত মুহামাদ (সা.) এবং তাঁর উন্মত দ্বার্থহীনভাবে বর্ণনা করা হয়েছে তাই হলো মুহ্কাম। আর মুতাশাবিহ ঐ সমস্ত ঘটনা সম্বলিত আয়াত যার শব্দগুলো পরস্পর সামজ্বস্যপূর্ণ এবং কোথাও অর্থ ভিন্ন শব্দ অভিন্ন। আবার কোথাও অর্থ অভিন্ন এবং শব্দ ভিন্ন।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৫৮৮. ইবৃন ওয়াহ্ব (র.) থেকে বর্ণিত। একবার ইবৃন যায়দ (র.) আল্লাহর বাণীঃ السراكتيابُ शर्फन वतर तरानन, व सूताग्र किया शासन तार्म्मूलाह أَحْكِمَتُ أَيَاتُهُ ثُمَّ فُصَّلِتَ مِنْ لَدُنْ حَكَيْمٍ خَبِيرٍ ্সো.) সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। আর চব্বিশটি আয়াতে নূহ (আ.) সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। ों वत्रवत सेतनान रसारह وَالْكُ مِنْ ٱلْبُاءِ الْغَيْبِ ﴿ ﴿ ﴿ هُودَ : ٤٩ : ١٥ ضَامِعَ وَالْجَاهِ مِنْ ्यर्राक وَأَسْتَغَفَرُوا رَبُّكُمُ अर्थछ। এরপর আল্লাহ্ তां 'आलां সালিহ্, ই্বুরাহীম, লৃত ও শুআয়ব (আं.) সম্পর্কে আলোচনা করেছেন। এ হচ্ছে ইয়াকীনের কথা নিশ্চিত করা। এর বিবরণ সম্বলিত আয়াতসমূহকে প্রথমে সুষ্পষ্টভাবে বিন্যস্ত করা হয়েছে। পরে তা বিশদভাবে বর্ণনা করা হয়েছে। রাবী বলেন, মৃতাশাবিহ আয়াতের উপমা হচ্ছে এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা হযরত মূসা (আ.) –এর কথা বিভিন্ন স্থানে বয়ান করেছেন। এ সবগুলো আয়াত হচ্ছে মুতাশাবিহ আয়াত। এ সবগুলোর অর্থ হচ্ছে এক ও र्वें केंगे हैं केंगे केंगे केंगे केंगे हैं के किया المخلل المسلك المسل ইত্যাদির মাঝে অর্থগর্ত দিক থেকে কোন পার্থক্য নেই। রাবী বলেন, তারপর দশ আয়াতে হুদ (আ.) সম্পর্কে আলোকপাত করা হয়েছে। হযরত সালিহ (আ.) সম্পর্কে আট আয়াতে. হযরত ইবরাহীম (আ.) সম্পর্কে অপর আট আয়াতে, হযরত লৃত (আ.) সম্পর্কে আট আয়াতে, হযরত গুআয়ব (আ.) সম্পর্কে তের আয়াতে এবং হযরত মূসা (আ.) সম্পর্কে চার আয়াতে আলোচনা করা হয়েছে। এসব আয়াতে উন্মত ও তাঁদের প্রতি প্রেরিত আয়িয়া কিরাম সম্পর্কে বর্ণনা রয়েছে। এমনিভাবে সূরা হূদের একশতটি আয়াত শেষ হয়।

কোন কোন তাফসীরকার বলেন, কুরআন মজীদের ঐ সমস্ত আয়াত মুহকাম যার অর্থ, ব্যাখ্যা ও তাফসীর আলিমগণ বুঝেছেন এবং উপলব্ধি করতে পেরেছেন। আর মুতাশাবিহ ঐ সমস্ত আয়াত, যার অর্থ আল্লাহ্ ছাড়া অন্য কোন মানুযের পক্ষে বুঝা সম্ভব নয়। যেমন হযরত ঈসা (আ.)—এর অবতরণ

কাল, পশ্চিম দিগন্ত হতে সূর্যোদয়ের সময়, কিয়ামত কাল, দুনিয়া ফানা হয়ে যাওয়া ইত্যাকার বিষয়াদি। এগুলোর সঠিক ইল্ম আল্লাই ছাড়া আর কারো আর কারো কাছে নেই। তাদের ধারণা, সূরার শুরুতে উল্লিখিত তিল্লাখিত বিষয়াদিকে মুতাদিকে মুতাদাবিহ বলার কারণ এ শব্দগুলো পরস্পর সামজ্ঞস্যপূর্ণ এবং হিসাবে জুমালের অক্ষরের দিক থেকেও একে অন্যের মুশাবিহ। বর্ণিত আছে যে, নবী (সা.)—এর জীবলাশায় ইয়াহ্দী সম্প্রদায়ের লোকদের মনে কৌতৃহল জাগে যে, তারা হিসাবে জুমালের অক্ষরসমূহের দ্বারা ইসলাম ও মুসলমানদের সময়কাল সম্পর্কে অবগতি লাভ করবে। জানবে তারা মুহামাদ (সা.) এবং তাঁর উমতের শেষ সময়কাল সম্পর্কে। আল্লাই তা আলা তাদের এ কৌতৃহলকে মিথ্যা পতিপন্ন করে তাদেরকে জানিয়ে দিলেন যে, এ সমস্ত অক্ষরের মাধ্যমে তোমরা এ বিষয়ের সঠিক জ্ঞান লাভ করতে সক্ষম হবে না। অন্য কোন অক্ষরের মাধ্যমেও তা জানতে পারবে না। এ সমস্ত বিষয়াদি সম্বন্ধে আল্লাই ছাড়া আর কেউ জ্ঞাত নয়।

একথাটি হ্যরত জাব্রি ইব্ন আবদুল্লাহ্ ইব্ন রিছাব (রা.) থেকে বর্ণিত আছে। ইমাম তাবারী (র.) বলেন, المَ ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ – এর ব্যাখ্যায় আমি হ্যরত জাবির (রা.) এবং অপরাপর ব্যক্তিদের বর্ণনার উল্লেখ করেছি। ইমাম তাবারী (র.)–এর মতে হ্যরত জাবির (রা.) –এর বর্ণনাটি এ আয়াতের ব্যাখ্যার ব্যাপারে অধিক সামঞ্জস্যপূর্ণ এবং যুক্তিযুক্ত। তা হলোঃ আল্লাহ্ তা আলা রাসূলুল্লাহ্ (সা.)–এর প্রতি যে কুরআন অবতীর্ণ করেছেন এর সবটাই তিনি তাঁর জন্যে এবং তাঁর উন্মতের জন্যে সমগ্র বিশ্বাসীর হিদায়েতের লক্ষ্যে নাযিল করেছেন। সুতরাং এ কুরআনে এমন কোন বিষয় থাকতে পারে না,যা মানুষের জন্য অপ্রয়োজনীয়। অনুরূপভাবে এমন বিষয়ও থাকতে পারে না, যার প্রয়োজনীয়তা তো আছে কিন্তু তার ব্যাখ্যা বুঝার কোন উপায় নেই। এতে বোঝা যায় যে, কুরআনে যা আছে সবই মানুষের জন্য প্রয়োজনীয়। যদি এক আয়াত অপর আয়াতের প্রয়োজনীয়তা মিটিয়ে দেয় বা ব্যাখ্যা করে এবং যদি কোন কোন আয়াত ব্ঝতে ব্যাখ্যা বিশ্লেষণের প্রয়োজন হয়, যেমন আল কুরআনে ইরশাদ হয়েছে, يَاتِيْ بَعْضُ أَيَاتِ رَبِّكَ لاَ يَنْفَعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ أَمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَّتْ فِي إِيْمَانِهَا خَيْرًا যেদিন তোমার প্রতিপালকের কোন নির্দশন আসবে, সেদিন তার ইমান কোন কার্জে আসবে না, যে ব্যক্তি পূর্বে ঈমান আনেনি কিংবা যে ব্যক্তি ঈমানের মাধ্যমে কোন নেক আমল করেনি। (৬ % ১৫৮)। এ আয়াতাংশের মাধ্যমে নবী (সা.) তাঁর উত্মতকে একথা জানিয়েছেন যে, নিদর্শনের কথা মহান আল্লাহ্ তাঁর বান্দাদেরকে জানিয়েছেন, যারা পূর্বে ঈমান আনেনি, ঐ সময় তাদের ঈমান কোন কাজে আসবে না। আর ঐ সময়টি হচ্ছে পশ্চিম দিগন্ত হতে সূর্যোদয় হওয়া। এক্ষেত্রে যে বিষয়টি মানুষের জানা দরকার তা হলো দিন, মাস এবং বছর দ্বারা বেষ্টিত করা ব্যতিরেকে যে বিশেষ তওবা কাজে আসবে একাল সম্পর্কে অবগত হওয়া। এ কথাটি আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর রাসূলের ভাষায় বর্ণনা করিয়ে দিয়েছে। আর যে বিষয়ের ইল্ম মানুষের জন্য জরুরী নয়, তা হলো, এ নিদর্শনের প্রকাশকাল সম্পর্কে অবগত হওয়া। এ বিষয়টি সম্পর্কে জ্ঞাত হওয়া দীন, দুনিয়ার কোথাও প্রয়োজন নেই। এ সমস্ত বিষয়াদি সম্পর্কে একমাত্র আল্লাহ্ তা'আলাই জ্ঞাত আছেন এবং এর অনুরূপ যত বিষয়াদি আছে, যার মাধ্যমে ইয়াহুদী সম্প্রদায় রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ও তাঁর উন্মতের সময়কাল সম্পর্কে জানতে চেয়েছিল, যেমন المَصَلُ । المَصَلُ - السَرُ المَصَلَ المم – ইত্যাদি হরফগুলো যা حريف مقطعا – এর অন্তর্ভুক্ত এবং যেগুলো সম্পর্কে মহান আল্লাহ্ বলেছেন, তারা এ সমস্ত অক্ষরের মাধ্যমে এ বিষয়টি উদঘাটন করতে পারবে না, এ সম্পর্কে চূড়ান্ত

সিদ্ধান্ত এই যে, এগুলোর ব্যাখ্যা মহান আল্লাহ্ ব্যতীত আর কেউ জানে না। মৃতাশাবিহ্ যদি তাই হয় যা আমি বর্ণনা করেছি, তবে এছাড়া সমস্ত আয়াত মৃহ্কাম। কেননা, মৃতাশাবিহ আয়াত ব্যতীত অন্যান্য আয়াত হয়ত একার্থবাধক হবে। যার মাঝে এক ব্যাখ্যা ব্যতীত একার্ধিক ব্যাখ্যার অবকাশ নেই। এ ধরনের মৃহ্কাম আয়াত শ্রবণের পর বুঝার জন্য কোন বিশ্লেষকের বিশ্লেষণের অপেক্ষা থাকে না অথবা এমন মৃহ্কাম হবে যা একার্ধিক অর্থবাধক এবং যার মাঝে বহু ব্যাখ্যার অবকাশ আছে। এ ধরনের মৃহ্কাম আয়াত হয়ত মহান আল্লাহ্র বর্ণনার মধ্যে অনুধাবন করা যাবে, অথবা রাসূল (সা.)—এরবর্ণনার মাধ্যমে অনুধাবন করা হবে। এধরনের আয়াতের মর্মার্থ জ্ঞানী উলামা থেকে কখনো প্রচ্ছন হয়ে যাবার মত নয়।

মহান আল্লাহ্র ইরশাদ ঃ هُنَّ اُجُّالُكِتَابِ এগুলো কিতাবের মূল অংশ। ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, এ আয়াতাংশের সংক্ষিপ্ত ব্যাখ্যা আমি পূর্বে উল্লেখ করেছি। তবে এ আয়াতের ব্যাখ্যায় তাফসীরকারগণের একাধিক মত রয়েছে। আমি এখানে এ সম্পর্কে আলোচনা করার প্রয়াস পাব।

কেউ কেউ বলেন, اهْنَ ٱكْمُالْكِتَابِ ( এগুলো কিতাবের মূল অংশ)—এর দারা ঐ সমস্ত আয়াতকে বুঝান হয়েছে, যার মধ্যে ফর্য, হুদূদ এবং শরঙ্গ আহকাম বর্ণিত হয়েছে। তা আমাদের বক্তব্যের ন্যায় যা আমরা বলেছি।

৬৫৮৯. ইব্ন ইয়া মর (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র ইরশাদ مُحْكَمَاتُ مُنْ الْكُتَابِ এর ব্যাখ্যায় বলেন, এর দারা এ সমস্ত আয়াতকে বুঝান হয়েছে, যার মধ্যে ফর্য, হদুদ এবং দীনের বুনিয়াদী বিধান সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। যেমন মকা শরীফকে أَمُ الْقُرُى মার্ভ শহরকে المسافرين এবং কাফেলার দায়িত্বশীল ব্যক্তিকে خراسان

৬৫৯০. ইব্ন ওয়াহ্ব, (র.) থেকে বর্ণিত। ইব্ন যায়দ (র.) মহান আল্লাহ্ বাণী : هُنُ أَمُّ الْكِتَابِ ব্যাপক বিধান সংলিত আয়াতসমূহ। অন্যান্য মুফাস্সির বলেন, الْمُ الْكِتَابِ বলে সূরার প্রারণ্ডে বিচ্ছিন্ন বর্ণসমূহকে বুঝান হয়েছে। যারা দ্বা আরম্ভ করা হয়েছে।

# যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৫৯১. আব্ ফাক্তাহ্ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি مِنْهُ أَيَاتُ مُحْكَمَاتُ هُنُ أُمُّ الْكَتَابِ وَهِمَ مِنْهُ أَيَاتُ مُخْكَمَاتُ هُنُ أُمُّ الْكِتَابِ مِنْهُ أَيَاتُ مُخْكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ वर्लन, সূরার প্রারম্ভ বর্ণসমূহ, যার দ্বারা কুর্জান আরম্ভ করা হয়েছে الْمُ الْكِتَابِ वर्ल এ বর্ণসমূহকেই বুঝান হয়েছে।

মহান আল্লাহ্র ইরশাদ : فَاَمَّا الَّذِيْنَ فَى قَالُوْمِ وَيْنَ فَى قَالُومِ وَيْنَ عَلَى اللّهِ अयुक সত্যবিষ্থ হয়ে গিয়েছে। এ শক্টি بابنصر এর ওযনে এসেছে। এর ক্রিয়ামূল হলো وَيَغَانًا وَيَعَانًا وَيَغَانًا وَيَغَانًا وَيَغَانًا وَيَغَانًا وَيَغَانًا وَيَغَانًا وَيَغَانًا وَيَغَانًا وَيَعَانًا وَيَعَانًا وَيَغَانًا وَيَغَانًا وَيَعَانًا وَعَلَاءَ وَيَعَانًا وَيَعْلَى اللّهَ وَيَعْلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلِيهُ وَيَعْلِيهُ وَيَعْلِيهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلِيهُ وَيَعْلِيهُ وَيَعْلِيهُ وَيَعْلِيهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلِيهُ وَيَعْلِيهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلِيهُ وَيْعُلِيهُ وَيْعَانًا وَيَعْلِيهُ وَيْعَانًا وَيْعَانًا وَيَعْلِيهُو

করে দিয়েছেন। انفعال ক্রিয়াটি باب افعال – এর ওয়নে এসেছে। অনুরূপভাবে কুরআন মজীদে বর্ণিত হয়েছে, ( ۷ : ۳ ) رَبَنَا لاَ تُرْغُ قُلُوبَنَا بَعْدَ الْأَ هَدَيْتَنَا ( হে আমাদের প্রতিপালক। হিদায়াত দানের পর আপনি আমাদের অন্তরকে সত্য বিমুখ করবেন না।) ইমাম তাবারী (র.) বলেন, আমি যা বলেছি ব্যাখ্যাকারগণও অনুরূপ বলেছেন।

#### যাঁরা এ মত পোষণ করেনঃ

৬৫৯২. মুহামদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

७৫৯৩. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি فِيُ قُلُوبِهِمْ زَيْغُ – এর ব্যাখ্যায় বলেন زيغ – এর অর্থ সন্দেহ।

৬৫৯৪. মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রেও এ আয়াতের ব্যাখ্যায় অনুরূপ একটি বর্ণনা রয়েছে।

৬৫৯৫. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَامْنَا الَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ مُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ال

৬৫৯৬. ইব্ন আরাস (রা.) ইব্ন মাসউদ (রা.), ও হ্যরত নবী করীম (সা.) এর কয়েকজন সাহাবী থেকেবর্ণিত। তাঁরাবলেন, হুঁ –অর্থ সন্দেহ।

৬৫৯৭. মুজাহিদ (র.) তেকে অপর সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, نَيْغُ এর অর্থ সন্দেহ। ইব্ন জুরায়জ (র.) বলেন اَلَّذِيْنَ فِيْ قُلُوبِهِمْ ذَيْنً

মাহান আল্লাহ্র ইরশাদ فَيَتَبِعُونَ مَا تَعْنَابَهُ مِنْهُ ( या রূপক তারা তার অনুসরণ করে। ) অর্থাৎ या রূপক এবং যার শব্দগুলো পরস্পর সামজস্যপূর্ণ এবং যে সমস্ত আয়াতে বিভিন্ন ব্যাখ্যার অবকাশ আছে, তারা এগুলোর অনুসরণ করে। এর দারা তাদের উদ্দেশ্য নিজেদের বাতিল দাবীর মাধ্যমে নিজেদের গোমরাহী এবং সন্দেহের সম্প্রসারণ করা এবং সত্য থেকে লোকদেরকে দূরে রাখা।

— ৬৫৯৮. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَيَسِّعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ – এর ব্যাখ্যায় বলেন, তারা মুহকাম আয়াতকে মুতাশাবিহ এর স্থলে এবং মতাশাবিহকে মুহ্কাম–এর স্থলে ব্যবহার করে লোকদেরকে সন্দিহান করে। অবশেষে আল্লাহ্ তা'আলা তাদের অন্তকরণে সন্দেহ ঢেলে দেন।

৬৫৯৯. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَيَتْبِعُنْ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ -এর ব্যাখ্যায় বলেন, তারা কুরআন মজীদে পরিবর্তন ও পরিবর্ধনের অনুসরণ করে। যেন লোকেরা তাদের সৃষ্ট বিদ্আতের প্রতি আস্থা পোষণ করে এবং যাতে কুরআন মজীদ তাদের সৃষ্ট বিদ্আতের পক্ষে প্রমাণ হয় ও অন্যদেরকে সন্দেহের মাঝে নিক্ষেপ করে।

৬৬০০. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَيَسِّبُوْنَ مَا تَشْنَابُهُ مِنْهُ –এর ব্যাখ্যায় বলেন,ঃ তারা ভুল ব্যাখ্যার উদ্দেশ্য যা রূপক এ ধরনের আয়াতের অনুসরণ করে। বস্তুত এ পথেই তারা পথন্রষ্ট হয় এবং ধ্বংস হয়। এ প্রসঙ্গে অন্যান্য তাফসীরকারগণের বক্তব্যঃ

৬৬০১. হ্যরত সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বিটিন ক্রিটিন ক্রিটিন করি তার ব্যাখ্যায় বলেন, তারা আয়াতের অনুসরণ করে। তারপর তারা বলে, কেন এ আয়াতের উপর আমল করা হচ্ছে এবং কেন এ আয়াতকে উপেন্ধা করে তারা বলে, কেন এ আয়াতের উপর আমল করা হচ্ছে। তারাত নাযিল করার পূর্বে তালাত নাযিল করে কেন এর উপর আমলের নির্দেশ দেয়া হলোনা। অথচ তালাতের মাঝে এই এই অনুমোদন রয়েছে। তারা এও বলে যে তালাতের উপর আমলকারী ব্যক্তিকে জাহান্নামী বলা হয়। অথচ এর উপর আমলকারী ব্যক্তির উপর জাহান্নাম ওয়াজিব হতে পারে না।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, هُنَتُبِعُنَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ –এর দ্বারা কোন সম্প্রদায় বুঝান হয়েছে। এ আয়াতের ব্যাখ্যায় তাফসীরকারগণ একাধিক মত পোষণ করেনঃ

কেউ কেউ বলেন, এর দ্বারা নাজরানের খৃষ্টান প্রতিনিধি দলকে বুঝান হয়েছে, যারা রাসূলুল্লাহ্ (সা.)

—এর নিকট এসে তাঁর সাথে এ নিয়ে বিতর্কে লিপ্ত হয়েছে যে, "আপনি কি বিশাস করেন না যে, হযরত স্বসা (আ.) আল্লাহ্র রাসূল এবং তার বাণী যা তিনি মারইয়ামের নিকট প্রেরণ করেছিলেন ও তাঁর আদেশ?" এ আয়াতের তারা কুফরীজনিত ব্যাখ্যা করে। নিজেদের দাবীর সমর্থনে তারা নিমের রিওয়ায়াতটি পেশ করেন ঃ

७७०२. হযরত রবী' (त.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন নাজরানের খুষ্টান সম্প্রদায় নবী করীম (সা.)—এর নিকট এসে তাঁর সাথে বিতর্কে লিপ্ত হয় এবং বলে أَنْ عَبِسَى كَلُمَةُ اللّهِ وَرَبِّ عَنْهُ اللّهِ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهِ عَنْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّه

আখতাব ও ঐ সমস্ত লোক সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে, যারা রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর হায়াত এবং তাঁর ভাই হ্য়াই ইব্ন আখতাব ও ঐ সমস্ত লোক সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে, যারা রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর হায়াত এবং তাঁর উন্মতের সময়কাল সম্পর্কে রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর সাথে বিতর্কে লিপ্ত হয়েছিল। তারা المسالا ইত্যাদি বিচ্ছিন্ন বর্ণুসমূহের দ্বারা এ বিষয়ের জ্ঞান হাসিল করতে চেয়েছিল। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা নাযিল করলেন, المريْنَ فَيْ قَانُونِمْ زَيْنَ অর্থাৎ যে সমস্ত ইয়াহুদীর মধ্যে সত্য—বিম্খতার প্রবণতা আছে, তারাই বিশৃংখলা সৃষ্টির উদ্দেশ্য রূপক আয়াতসমূহের অনুসরণ করে। অর্থাৎ তারা ফিতনার উদ্দেশ্য ঐ বিচ্ছিন্ন বর্ণসমূহের অনুসরণ করে যাতে বিভিন্ন ব্যাখ্যার অবকাশ রয়েছে। এ সম্পর্কে প্রামাণ্য রিওয়ায়াতসমূহ সূরা বাকার প্রারম্ভে আমি উল্লেখ করেছি।

অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেন, উপরোক্ত আয়াতের দ্বারা ঐ সমস্ত বিদাআতী লোকদেরকে বুঝান হয়েছে, যারা রাসূলুল্লাহ্ (সা.)কে দেয়া শরীআতের পরিপন্থী বিদআতের উদ্ভাবন করেছে। তারা বিভিন্ন ব্যাখ্যা সম্ভবনাময় আয়াতসমূহের মনগড়া ব্যাখ্যা করে নিজেদের আবিষ্কৃত বিদাাআতের পক্ষে প্রমাণ পেশ করে। অথচ, আল্লাহ্ রার্ল আলামীন নিজে অথবা রাসূলুল্লাহ্ (সা.) এর ভাষায় এ সমস্ত আয়াতের সহীহ্ ও বিশুদ্ধ ব্যাখ্যা নিশ্চিতভাবে জানিয়ে দিয়েছেন। যারা এ ব্যাখ্যা করেন, তারা নিমের রিওয়ায়াতগুলো প্রমাণ স্বরূপ পেশ করেন।

فَاقًا الَّذَيْنَ فَيْ قُلُوبِهِمْ زَيغٌ वानीः , কাতাদা (র.) থেকে বণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র বাণীঃ - এর ব্যাখ্যায় বলেন, তারা যদি খারিজী সম্প্রদায় ना হয়ं, তবে তারা কারা, তা আমি জানি না, আমার জীবনের কসম। বদর ও হুদায়বিয়ায় অংশগ্রহণকারী মুহাজির ও আনসার সাহাবী যারা রাসূলুল্লাহ্ (সা.) – এর সাথে বায়আতে রিদওয়ানে শরীক ছিলেন, তাদের জীবন চরি তর মাঝে চাক্ষুম্মান ও বৃদ্ধিমান লোকদের থেকে যারা অনুসন্ধিৎসু তাদের জন্য রয়েছে সে বিষয়ে অবগতি এবং যারা উপদেশ গ্রহণেচ্ছু, তাদের জন্য রয়েছে উপদেশ। খারিজী সম্প্রদায়ের লোকেরা বিদ্যোহ করল। মদীনা, শাম ও ইরাকে তখন বহু সাহাবী বসবাস করতেন। রাসূলুল্লাহ্ (সা.)-এর স্ত্রীগণও তখন জীবিত ছিলেন। তাদের পুরুষ লোকেরা হারুরা নামক স্থানে সমবেত হলো। সাহাবিগণ যে আদর্শের উপর ছিলেন, তাতে তারা অসন্তুষ্টি প্রকাশ করে এবং তাদের আদর্শের প্রতি তারা আদৌ মনোনিবেশ করেনি। বরং তারা রাসূলুল্লাহ্ (সা.) – এর প্রতি সম্বোধন করে সাহাবীর দোষচর্চা করে এবং নিজেদের গুণাবলীর কথা আলোচনা করে। সাহাবিগণ তাদের এ কার্যকলাপ মনে মনে অপসন্দ করেন, মুখে এর প্রতিবাদ করেন এবং তাদের সাথে মুকাবিলা হলে আল্লাহকে সন্তুষ্ট করার উদ্দেশ্যে তাঁরা তাদের হাত বেঁধে কঠোর শান্তির বিধান করেন। আমি আমার জীবনের শপথ করে বলছি, খারিজীদের বিষয়টি যদি হক হতো, তবে অবশ্যই তা স্থায়ী হতো এবং অটুট থাকত। কিন্তু তাদের এপথ ছিল ভ্রান্ত। তাই তারা বিচ্ছিন্ন হয়ে পড়ে। পক্ষান্তরে গায়রুল্লাহ্র আবিষ্কৃত পথে বহুবিধ মতবিরোধ দেখা দেয়। এটাই ইতিহাসের অমোঘ বিধান। এ মতবাদ বহুদিন পর্যন্ত চলতে থাকে। কিন্তু তারা কি কোন দিন অভীষ্টলক্ষ্যে পৌছতে পেরেছে, সফলতা অর্জন করতে পেরেছে? এতদসত্ত্বেও তাদের উত্তরসূরীরা কেন এ থেকে শিক্ষা গ্রহণ করছে না ? পক্ষান্তরে তারা যদি হকের উপর প্রতিষ্ঠিত থাকত, তবে অবশ্যই আল্লাহ্ তা আলা তাদের এ মতবাদকে জায়ী করতেন, তাদেরকে সফলকাম করতেন এবং সর্বতোভাবে তাদেরকে সাহায্য সহযোগিতা করতেন। কিন্তু তারা বাতিলের উপর প্রতিষ্ঠিত ছিল। ফলে আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করলেন এবং তাদের পা ফসকিয়ে দিলেন। এক যুগ অতিবাহিত হবার পর আল্লাহ্ রারুল আলামীন তাদের প্রামাণাদির ভিত খসিয়ে দিলেন। তাদের উদ্ধাবিত মতাদর্শকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করে দিলেন এবং রক্তের বন্যা বইয়ে দিলেন তাদের। পক্ষান্তরে তারা যদি এ বিষয়টিকে গোপন রাখত, তবে তা তাদের হৃদয়ে বিষফৌড়ার রূপ পরিগ্রহ করত। কিন্তু তা প্রকাশ করার কারণে মহান আল্লাহ্ তাদেরকে এ পৃথিবীর পাতা হতে নিশ্চিহ্ন করে দিয়েছেন, আল্লাহ্র শপথ। এ হচ্ছে তাদের বাতিল মতাদর্শ। স্তরাং তোমরা এর থেকে বেঁচে থাকো। আল্লাহ্র শপথ। ইয়াহ্দী ধর্ম বিদাআত, খৃষ্টান ধর্ম বিদাআত, খারজী মতাদর্শ বিদাআত এবং সাবইয়া মতাদর্শ বিদাআত। এ সকল মতাদর্শের ব্যাপারে মহান আল্লাহ্ কোন বিধান নাযিল করেননি এবং কোন নবী এ সম্পর্কে কোন আদর্শ ও রেখে যান নি।

৬৬০৪. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র বাণী ؛ فَيَتْبِعُنْ مَنْهُ الْبَيْعَاءُ الْفَتَتَةِ وَالْبَيْعَاءُ تَلُولِلْهِ — এর ব্যাখ্যায় বলেন, এক সম্প্রদায় কুরআনের ব্যাখ্যা করতে গিয়ে ভূল করেছে এবং ফিতনার শিকার হয়েছে। তারপর তারা রপক আয়াতসমূহের অনুসরণ করে ধ্বংস হয়ে গিয়েছে। আমার জীবনের শপথ। অবশ্যই বায়আতে রিদওয়ানে অংশগ্রহণকারী সাহাবিগণই হুদায়বিয়ার বায়আতে রিদওয়ানে শরীক ছিলেন। তারপর তিনি হয়রত মা'মারের অনুরপ হাদীসটি বর্ণনা করেছেন। ৬৬০৫. হ্যরত আইশা সিদ্দীকা (রা.) থেকে বুর্ণিত। তিনি বলেন, রাসূ্লুল্লাহ্ (সা.) هُوَ الْذَي الْذَي الْكَتَابَ পর্যন্ত তিলাওয়াত করে বললেন, রূপক আর্মাত নিয়ে কাউকে বিতর্ক করতে দেখলে মনে করবে, এদের সম্পর্কেই আল্লাহ্ তা'আলা উক্ত আয়াত নাযিল করেছেন। কাজেই, তাদের থেকে সতর্কতা অবলগ্ধন করবে।

وَمَا يَذُونَ الْأَوْلُوا الْكِلْبَابِ (সা.) وَمَا يَذُكُرُ الْأَوْلُوا الْكِلْبَابِ (মা.) وَمَا يَذُكُرُ الْأَوْلُوا الْكِلْبَابِ (থাকে আরম্ভ করে করে করে করে করিছে তিলাওয়াত করে বললেন, মৃতাশাবিহাত নিয়ে কাউকে বিতর্ক করতে দেখলে মনে করবে উপরোক্ত আয়াত তাদের সম্পর্কেই নামিল হয়েছে। কাজেই এ ধরনের লোকদের থেকে তোমরা দ্রে থাকবে। আইয়ৄব (র.) থেকে বর্ণিত আছে যে, তাদের সাথে কখনো বসবে না। এ আয়াতে আল্লাহ্ তা আলা তাদেরকেই ব্ঝিয়েছেন। কাজেই তাদের থেকে তোমরা সতর্কতা অবলম্বন করবে।

৬৬০৭. হযরত আইশা সিদ্দীকা (রা.) থেকে বর্ণিত। নবী (সা.) থেকে অন্য সূত্রেও এ আয়াতের অনুরূপ ব্যাখ্যা বর্ণিত রয়েছে।

৬৬০৮. হযরত আইশা (রা.)–এর সূত্রে নবী (সা.) থেকে অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

هُوَالَّذِيُ اَنْزَلَ (সা.) – এর সহধর্মিণী আইশা (রা.) থেকে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ্ (সা.) هُوَالَّذِيُ اَنْزَلُ الْمُ الْكِتَابِ وَ اُخَرُ مُتَشَابِهَاتً هُنَ اُلُمُ الْكِتَابِ وَ اُخَرُ مُتَشَابِهَاتً مَنَ الْمُ الْكِتَابِ وَ اُخَرُ مُتَشَابِهَاتً مَنَ الْمُ الْكِتَابِ وَ اُخَرُ مُتَشَابِهَاتً مَرْ الْكِتَابِ وَ اُخَرُ مُتَشَابِهَاتً বললেন, যারা রূপক আয়াতসমূহের অনুসরণ করে এবং এ নিয়ে যারা বিতর্ক করে, তোমরা তাদেরকে দেখলে মনে করবে, আল্লাহ্ তা'আলা এ আয়াতে তাদের কথাই উল্লেখ করেছেন। তাদের সম্পর্কেই আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করেছেন, 'তোমরা তাদের সাথে কখনো বসবে না।'

৬৬১১. হযরত আইশা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) فَيُتْبِعُونَ مَا تَشْاَبُهُ مِنْهُ आয়াতাংশ সম্পর্কে বিশেষভাবে বললেন, এ আয়াতে উল্লিখিত সম্প্রদায় সম্পর্কে আল্লাহ্ তোমাদেরকে সতর্ক করেছেন। তাই তোমরা তাদেরকে দেখলে ভালরপে চিনে রাখবে।

৬৬১২. হ্যরত আইশা সিদ্দীকা (রা.) থেকে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ্ (সা.) এ আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, যারা মূহ্কাম আয়াতকে উপেক্ষা করে রূপক আয়াতের অনুসরণ করে, তাদেরকে তোমরা দেখলে, তাদের থেকে দূরেথাকবে।

فَأَمَّا الَّذِيْنَ (ता.) एएक वर्षिण। जिन वरनन, तामुनुद्वाइ (त्रा.) فَأَمَّا الَّذِيْنَ (ता.) एएक वर्षिण। जिन वरनन, तामुनुद्वाइ (त्रा.) فَيْ قُلُوبِهِمْ زَيْنًا فَيَتَبِعُونَ مَا تَشْابَهُ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفَتْنَةِ وَ ابْتِغَاءَ تَأْوِيْلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَاْوِيْلِهُ لِلَّ

اللَّهُ الرَّاسِخُنْنَ সম্পর্কে এক প্রশ্নের জবাবে বললেন, এ নিয়ে যারা বিতর্ক করে তোমরা তাদেরকে দেখলে মনে করবে আয়াতে নির্দেশিত ব্যক্তি তারাই। কাজেই, তোমরা তাদের থেকে দূরে থাকবে।

৬৬১৪. আইশা সিদ্দীকা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি هُوَ الَّذِيُ اَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكَتَابَ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, যারা এ নিয়ে বিতর্ক করে, তাদেরকে দেখলে তোমর্রা মনে করবে আয়াতে নির্দেশিত ব্যক্তি তারাই। সুতরাং তাদের থেকে তোমরা সতর্কতা অবলম্বন করবে।

هُوَالَّذِي اَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابِ مِنْهُ لْيَاتَّ مُحْكَمَاتً (সা.) কুঁ هُوَالَّذِي اَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابِ مِنْهُ لْيَاتَّ مُحْكَمَاتً — এর ব্যাখ্যায় বলেন, উক্ত আয়াতে আল্লাহ্ রারুল আলামীন রূপক আয়াতের অনুসরণকারী লোকদের কথাই উল্লেখ করেছেন। তাদেরকে দেখলে তোমরা তাদের থেকে দূরে থাকবে।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আয়াতের পূর্বাপর হতে এ কথা বুঝা যায় যে, যারা হযরত ঈসা (আ.) অথবা রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ও তাঁর উন্মতের সময়কাল সম্পর্কে জাল—কুরআনে বর্ণিত মৃতাশাবিহ্ আয়াতের মাধ্যমে রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর সাথে বিতর্কে লিপ্ত হয়েছিল, তাদের সম্পর্কেই এ আয়াত অবতীর্ণ হয়েছে। তবে যারা রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ও তাঁর উন্মতের সময়কাল সম্পর্কে আয়াতে মৃতাশাবিহাতের মাধ্যমে রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর সাথে বিতন্তায় লিপ্ত হয়েছিল, তাদের সম্পর্কে এ আয়াত নাথিল হওয়ার বিষয়টি অধিক যুক্তিযুক্ত বলে মনে হচ্ছে। কেননা, আল্লাহ্র বাণী ঃ আরাতের মাধ্যমে —এর মাধ্যমে ঐ সময়কাল সম্পর্কেই বলা হচ্ছে, যার সম্পর্কে তারা মৃতাশাবিহ আয়াতের মাধ্যমে জানার ইচ্ছা করেছিল। বক্রহাদয় সম্পন্ন লোকদের এ ব্যর্থ প্রচেষ্টার মুকাবিলায় আল্লাহ্ পাক বলেন, এ বিষয় সম্পর্কে একমাত্র আল্লাহ্ তা'আলাই ভাল জানেন। পক্ষান্তরে হযরত ঈসা (আ.) সম্পর্কিত বিষয়টি তো আল্লাহ্ তাঁর নবী হযরত মৃহামাদ (সা.) এবং তাঁর উন্মতদেরকে জানিয়ে দিয়েছেন। মৃতরাং বুঝা যাচ্ছে, যে বিষয়টি মানুষের নিকট লুকায়িত, তাই আল্লাহ্ তা'আলা লোকদেরকে জানাতে চাচ্ছেন।

আল্লাহ্র ইরশাদ الْبَتْغَاءُ الْفَتْنَةُ (ফিতনার উদ্দেশ্যে) ঃ এ আয়াতের ব্যাখ্যায় মুফাস্সিরদের মাঝে মতানৈক্য রয়েছে। কোন কোন মুফাস্সির বলেন, الْبَتْغَاءُ الْفَتْنَةُ অর্থ হলো, শিরকের উদ্দেশ্যে তারা এরপ করে। তারা নিম্নের বর্ণনা ক'টি নিজেদের দাবীর সমর্থনে পেশ করেন ঃ

৬৬১৬. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, اِبْتِغَاءَالْفِتْنَةِ অর্থ শিরকের ইচ্ছায়। ৬৬১৭. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, الْفَتْنَةُ অর্থ শিরক।

অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেন, الشَّبَهَاتُ অর্থ الشَّبَهَاتُ অর্থ مواد সন্দেহ ও সংশয়। নিজেদের দাবীর সমর্থনে তারা নিমের দলীলগুলো পেশ ক্রেন ঃ

৬৬১৮. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, ابتغاءالفتنة মানে হচ্ছে, সন্দেহবাদিতা। এটাই তাদেরকে ধ্বংস করে দিয়েছে।

৬৬১৯. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, الْبَتِغَاءَ الْفِيْنَةِ –এর অর্থ হলো, সংশয় সৃষ্টির উদ্দেশ্যে। এ কারণেই তারা ধ্বংস হয়ে যায়।

৬৬২০. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, শির্টা অর্থ ঃ সন্দেহ। এ সন্দেহই তাদেরকে ধংসকরে দেয়।

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ৩৫

৬৬২১. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, اللَّبْسُ অর্থ اللَّبْسُ অর্থাৎ সন্দেহ ও সংমিশ্রণ।

ইমাম তাবারী (র.)—এর মতে উভয় তাফসীরের মাঝে সঠিক ব্যাখ্যা তাই, যারা বলেন, বিশ্রের শব্দের অর্থ হচ্ছে, সন্দেহ—সংশয় ও সংমিশ্রণ। এ হিসাবে আয়াতের ব্যাখ্যা হচ্ছে এই যে, যাদের অন্তকরণে সত্য—বিমুখতার প্রবণতা আছে এবং যারা সত্য লংঘনকারী, তারা আল—কুরআনের মৃতাশাবিহ আয়াতসমূহের অনুসরণ করে। অনুসরণ করে তারা ঐ সমন্ত আয়াতের, যার মাঝে বিভিন্ন ব্যাখ্যার অবকাশ আছে। উদ্দেশ্য হলো, নিজেদেরকে এবং অন্যদেরকে সন্দিহান করে নিজেদের বাতিল মতাদর্শের উপর প্রমাণ পেশ করা। অথচ আল্লাহ্ তা আলা মুহ্কাম আয়াতের যথার্থতার সুস্পন্ত ঘোষণা দিয়েছেন। এ আয়াত যদিও মুশরিকদের সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে, তথাপি ইসলামে নব উদ্ভাবিত সমন্ত বিদাআতই এর মধ্যে শামিল আছে। চাই এ বিদাআতের আবিষ্কার খৃষ্টান সম্প্রদায়ের পক্ষ হতে হোক, অথবা ইয়াহুদীদের পক্ষ হতে হোক, বা আগ্নিপূজকদের পক্ষ হতে হোক, বা সাবইয়া। সম্প্রদায়ের পক্ষ হতে হোক, বা খারিজীদের পক্ষ হতে হোক, বা কাদরিয়াদের পক্ষ হতে হোক, অথবা জাহমিয়া। সম্প্রদায়ের পক্ষ থেকে হোক। সকল বিদাআতীর বিদাআত এর মধ্যে শামিল আছে। এদের সম্পর্কেই রাসূলুল্লাহ্ (সা.) বলেছেন, এ নিয়ে মতবিরোধ করতে দেখলে মনে করবে, তারাই সে সম্প্রদায়, যাদের কথা কুরআন মজীদে বর্ণিত হয়েছে। সুত্রাং তাদের থেকে তোমরা দূরে থাকবে। যেমন বর্ণিত আছে যে,

৬৬২২. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। একদা তাঁর নিকট খারিজী সম্প্রদায় সম্পর্কে আলোচনা হলো, (এবং পলায়ন পর্বে তাদের কি করুণ অবস্থা হয়েছিল এ সম্পর্কে পর্যালোচনা হলো।) তিনি বললেন, তারা মুহ্কাম আয়াতের প্রতি বিশ্বাস রাখে কিন্তু তারা ধ্বংস হয়ে গিয়েছে মুতাশাবিহ আয়াতের ব্যাখ্যা করতে গিয়ে। তারপর ইব্ন আব্বাস (রা.) পাঠ করলেন, বার্টিটিটি বিশ্বাস

ابتفاءالفتنة –এর ব্যাখ্যায় আমি যা বলেছি, তাই উত্য়বিধ ব্যাখ্যার মাঝে সহীহ্ ও বিশুদ্ধতম ব্যাখ্যা। এ কথা বলার কারণ হচ্ছে এই যে, যাদের সম্পর্কে আয়াত নাফিল হয়েছে, তারা হচ্ছে মুশরিক। এসব আয়াতের ব্যাখ্যার মাঝে তাদের উদ্দেশ্য ছিল মুসলমানদেরকে সন্দিহান করা এবং মুসলমানদের বিরুদ্ধে নিজেদের প্রমাণাদি পেশ করা, তাদেরকে হক থেকে বিরত রাখা। ইমাম তাবারী বলেন, এ ধরনের ব্যাখ্যা করার কোন অর্থ নেই যে, তারা মুশরিক ছিল। শিরকী আকীদা সম্প্রসারণের উদ্দেশ্যেই তারা এরপ করেছে।

আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ وَالْبَتَغَاءَتَاْوِلُكِهِ – এর ব্যাখ্যা। এ আয়াতের ব্যাখ্যায় তাফসীরকারগণ একাধিক মত পোষণ করেন। কেউ কেউ বলেন, এর অর্থ হলো, ঐ সময়কাল, যা ইয়াহ্দী সম্প্রদায় জানতে চেয়েছিল। অর্থাৎ حريف مقطعه – এর মাধ্যমে রাসূল (সা.) ও তার উন্মতের সময়কাল নিরপণ করা। বেমন المصالم المصالم المصالم المصالم المصالم خریبه المحس

# যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৬২৩. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি عُمَا يَعُلَمُ تَاوِيْلَهُ الاَّ اللَّهُ అ৬২৩. –এর ব্যাখ্যায় বলেন, –এর অর্থ হচ্ছে কিয়ামতের দিন সম্পর্কে আল্লাহ্ ব্যতীত আর কের্ড জানে না। আন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেন, غَاثِيلَهُ –এর মানে عواقب القران অর্থাৎ একদল লোক عواقب القران নামিলের পূর্বেই এ কথা জানতে চাচ্ছিল যে, শরীআত প্রবর্তিত বিধান রহিতকারী আয়াত কবে অবতীর্ণ হবে এবং তাকে রহিত করবে।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৬২৪. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি بِالْبَعْاءَ تَاوُلِكُ اللهِ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, তারা কুরআন মজীদের তাবীল তথা এর রহিতকরণ কাল সম্পর্কে জানতে চায়। এ ব্যর্থ চেষ্টার উত্তরে আল্লাহ্ তা'আলাইরশাদ করেন, فَمَا يَعْلَمُ تَاوُلِكُ اللهُ অধাৎ এর পরিণামকাল আল্লাহ্ ব্যতীত আর কেউ জানে না। তাদের জানতে ইচ্ছা করে, ناسخ আয়াত কবে নাথিল হবে? কবে منسوخ আয়াতকে রহিত করবে?

অন্যান্য ব্যাখ্যাকার বলেন, الْبَتَغَاءَتُأُولِهِ –এর ব্যাখ্যা হলো, মুতাশাবিহ আয়াতের মধ্যে যেহেতু বিভিন্ন ব্যাখ্যার সম্ভাবনা রয়েছে, তাই যাদের হৃদয়ে বক্রতা আছে এবং গোমরাহী আছে, তারা ভূল ব্যাখ্যার উদ্দেশ্যে মুতাশাবিহ আয়াতসমূহের ব্যাখ্যা করে।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৬২৫. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, الْبَتِغَا عَتَافِيْكِ এর মানে হচ্ছে, আল্লাহ্র বাণী ঃ قضينا ও فضينا خلقنا

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, উপরোক্ত আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় ইব্ন আবাস (রা.) ও সুদী (র.) যে ব্যাখ্যা করেছেন, তাই বিশুদ্ধতার দিক থেকে অধিক যুক্তিযুক্ত বলে আমি মনে করি। কেননা, পূর্বোক্ত আলোচনায় এ কথা প্রমাণিত হয়েছে যে, এগুলোর ব্যাখ্যা আল্লাহ্ ছাড়া আর কেউ জানে না। অথচ অনুন্ত এর ব্যাখ্যা কোন মুশরিক জাহিল ব্যক্তিও জানে। তাই ঈমানদার পারদর্শী আলিমগণ এর ব্যাখ্যা আরও ভাল ভাবে জানেন।

আল্লাহ্র ইরশাদ ঃ وَمَا يَعْلَمُ تَاْوِيْلَهُ اللّهُ وَالرَّاسِخُوْنَ فِي الْعِلْمِ يَقُوْلُوْنَ اٰمَنَّابِهٖ كُلُّ مَنْ عِنْدِ رَبِّنَا আল্লাহ্ ব্যতীত অন্য কেউ এর ব্যাখ্যা জানে না, আর যারা জ্ঞানে সুগভীর তারা বলে, আমরা তা বিশাস করি, সমস্তই আমাদের প্রতিপালকের নিকট থেকে আগত।)

খরনের বিষয়াদির ইল্ম আল্লাহ্ ব্যতীত আর কেউ জানে না এবং ঐ সমস্ত লোকদের পক্ষে তা জানা সম্ভবপরও নয়, যারা গণনা ইত্যাদির মাধ্যমে এ সম্পর্কে জানতে গিয়ে ব্যর্থ হয়েছে। আর যারা জ্ঞানে সূগভীর, তারা বলে, আমরা তা বিশাস করি। সমস্তই আমাদের প্রতিপালকের পক্ষ হতে আগত। তারা এ সম্পর্কে কিছুই জানে না। এর বাস্তব ব্যাখ্যা কেবল আল্লাহ্ তা'আলাই জানেন। তাফসীরকারগণ এখানে একাধিক মত পোষণ করেন যে, আয়াতে الله শব্দের উপরই ওয়াক্ফ হবে, না الرَّاسِخُونُ শব্দের উপর عطف বা সংযুক্ত হয়ে ব্যবহৃত হবে? যদি عطف না হয়ে পৃথক বাক্য হয়, তবে এর অর্থ হবে, তারা বলে, আমরা মৃতাশাবিহ আয়াতের প্রতি বিশ্বাস রাখি এবং এ কথা মানি যে, এর সঠিক জ্ঞান একমাত্র আল্লাহ্ তা'আলারই আছে। এসব কিছুই আমাদের প্রতিপালকের নিকট হতে আগত সত্য।

#### যারা এমত পোষণ করেনঃ

৬৬২৬. আইশা সিন্দীকা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُوْلُونَ أُمِنَّابِهِ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, যারা জ্ঞানে সুগভীর তারা বলে, আমরা মুহ্কাম ও মুতাশাবিহ্ উভয় আয়াতের উপরই ঈমান রাখি। তবে মুতাশাবিহ আয়াতের ব্যাখ্যা আমরা জানি না।

৬৬২৭. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। মৃতাশাবিহ আয়াতের ব্যাখ্যা আল্লাহ্ ব্যতীত আর কেউ জানে না। যারা জ্ঞানে সুগভীর তারা বলে, আমরা তা বিশাস করি।

৬৬২৮. হিশাম ইব্ন উরওয়াহ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমার পিতা উরওয়াহ وَمَا يَعْلَمُ وَمَا يَعْلَمُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعُلْمِ وَمَا يَعْلَمُ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعُلْمِ وَمَا يَعْلَمُ الْعُلْمِ وَمَا يَعْلَمُ الْعُلْمِ وَمَا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعُلْمِ وَمَا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعُلْمِ وَمَا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعُلْمِ الْعُلْمِ وَمَا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعُلْمِ الْعُلْمِ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعُلْمِ الْعُلْمِ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعُلْمِ الْعَلَمُ الْعُلْمِ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعُلْمِ الْعُلْمِ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعُلْمِ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُواللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَّاللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِللّهُ وَلِمُ اللللّهُ وَلِلللّهُ وَلْمُ اللّهُ وَلِمُلّالِهُ اللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ وَلِللللّهُ وَلِلْمُلّالِمُ اللللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِلللّهُ وَلِمُ الللّهُ وَلَّهُ وَلِللللّهُ وَلِمُلّالِهُ وَلِلللللّهُ وَلِلللللّهُ وَلِلللّهُ وَلِللللّهُ وَلِلللللللّهُ وَلِلللللّهُ وَلِلللللّهُ وَلِلللّ

وَمَا يَعْلَمُ تَاوَيْلَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْعَلّمِ الْعَلْمِ اللّهِ اللّهُ وَاللّهِ اللّهُ وَاللّ - এর ব্যাখ্যায় বলেন, তোমরা তো الا الله - তে ওয়াক্ফ না করে এর পরবর্তী অংশের সাথে মিলিয়ে পড়ু অথচ এখানে ওয়াক্ফ রয়েছে। কেননা, গভীর জ্ঞানের অধিকারী লোকদের জ্ঞান তো أَمْنَا بِهِ كُلّ مِنْ عِنْدِ رَبِنَا वला পর্যন্তই সীমিত।

৬৬৩০. উমর ইব্ন আবদ্ল আযীয (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি উক্ত আয়াতের ব্যাখ্যায় বলতেন, কুরআন্ মজীদের ব্যাখ্যা সম্পর্কে সুগভীর জ্ঞানের অধিকারী লোকদের জ্ঞান তো أُمَنًا بِهِ كُلُ مِّنْ عِنْدِ رَبِنَا পর্যন্তই সীমিত।

७७७১. प्रानिक (त.) (থকে বৰ্ণিত। তিনি বলেন, وَمَا يَعْلَمُ تَأُويْلَهُ الاَّ اللَّهُ वकि (त.) (থকে বৰ্ণিত। তিনি বলেন, وَاللَّهُ وَالْمَا يَعْدُونَ فَي الْعَلْمِ يَقُولُونَ أُمَنَا بِهِ كُلُّ مَنْ عِنْدِ رَبِّنَا صَالَحَ اللَّهُ عَلْدُ مَا اللَّهُ عَلْدُ وَبِنَا صَالَحَ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلْدُ رَبِّنَا وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلْدُ رَبِّنَا وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمَا لَا اللَّهُ الللللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُعُلِمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْ

षन्गान्ग তাফসীরকারগণ বলেন, وَالرَّاسِخُوْنَ فِي الْعَلْمِ ( অর্থ ঃ আর যারা জ্ঞানে সুগভীর ) তারা বলে, আমরা এতে বিশ্বাস রাখি, এ সবই আমাদের প্রতিপালকের পক্ষ থেকে।

# যাঁরা এমত পোষণ করেন**ঃ**

৬৬৩২. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন ঃ যাঁরা আয়াতে মুতাশাবিহাতের অর্থ জানেন, আমি তাঁদের মধ্যে একজন।

৬৬৩৩. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, যাঁরা জ্ঞানে পার্দর্শী, তাঁরা মুতাশাবিহাতের ব্যাখ্যা জানেন, আমি তাঁদের মধ্য থেকে একজন।

৬৬৩৪. মুজাহিদ (র.) থেকে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, যাঁরা দক্ষ আলিম, তাঁরা মুতাশাবিহ্ আয়াতের ব্যাখ্যা জানে এবং তাঁরা বলেন, এতে আমরা বিশাস স্থাপন করেছি।

৬৬৩৫. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, যাঁরা দক্ষ আলিম, তাঁরা এর ব্যাখ্যা জানেন এবং তাঁরা বলেন, আমরা এতে বিশ্বাস রাখি। ৬৬৩৬. মৃহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, মৃতাশাবিহার অর্থ আল্লাই ব্যতীত কেউ জানে না। আর জ্ঞানে যাঁরা পারদর্শী, তাঁরা বলেন, আমরা এর উপর ঈমান এনেছি। সবকিছু আমাদের প্রতিপালকের পক্ষ থেকে। তারা মৃতাশাবিহ আয়াতকে মুহকাম আয়াতের উপর কিয়াস করে, যার একটি মাত্র অর্থ রয়েছে। তাদের এ ব্যাখ্যায় এ কথা সুস্পষ্টতাবে প্রমাণিত হয় যে, কুরআন মজীদের এক অংশ অন্য অংশকে সত্যায়িত করে। এমনিভাবে তাদের দলীল পরিপূর্ণ হয়। কুফর বিদূরিত হয়। বাতিলের মূলোৎপাটিত হয়।

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, যারা প্রথমোক্ত কথা বলেন, তাদের কথা মৃতাবিক আয়াতের অর্থ এ দাঁড়ায় যে, যারা দক্ষ আলিম, তারা মৃতাশাবিহ আয়াতের ব্যাখ্যা জানেন না। তবে মৃতাশাবিহ আয়াত আল্লাহ্র পক্ষ হতে আগত এ কথার প্রতি তারা বিশ্বাসী। এ কথাটি এ আয়াতে আল্লাহ্ তা আলাজানিয়ে দিয়েছেন। বসরাবাসী আরবী ব্যাকরণবিদদের মতে الرَّسخُونَ فَي الْعَلْم عنداء হওয়ার তিত্তিতে مبتداء والمسخُونَ في الْعَلْم تعنداء হওয়ার তিত্তিতে ومؤوع الرَّسخُونَ امتاب الرَّسخُونَ الْمَالِب السخُونَ وَعَلَام وَعَلَاه وَعَلَام وَعَ

যারা মনে করেন, জ্ঞানে সুগভীর ব্যক্তিরাও মৃতাশাবিহাতের ব্যাখ্যা জ্ঞানেন, তাদের মতে وَالرَّاسِخُونَ শৃক্টি الله শক্ষের উপর عطف হয়েছে এবং এ কারণেই এতে علف হয়েছে।

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, এ পর্যায়ে আমার নিকট সঠিক মত হলো, الرَّاسِخُونُ শব্দটি পরে উল্লিখিত مِثْفُونُ বিধেয় হওয়ার কারণে مرفوع হয়েছে।

আরবী ভাষায় تاویل শব্দের অর্থ হচ্ছে, مصیر ی مرجع – تفسیر आরব কবি আ'শার কবিতার ' মধ্যেও তা সুস্পষ্টভাবে পরিলক্ষিত হয়। তিনি বলেন, مَلَى اَنَّهَا كَانَتْ تَاوَّلُ حُبِّهَا – تَاوَّلُ رَبْعِيُ الْسُقَابِ क्रिंगिक हुए। তিনি বলেন فَاَصْحَبَا - فَاَصْحَبَا

ال الشي الي كذا والم الشي الي كذا والشي الي كذا والمشي الي كذا والمشين الي كذا والمشين الي كذا والمشين الي المشين الي المشين ا

ইমাম তাবারী বলেন, আ'শার কবিতায় উল্লিখিত بُنَهُ –এর মানে হলো, এর দ্বারা কবি এ কথা বুঝাতে চাচ্ছেন যে, প্রেমিকার মহন্বত প্রেমিকের হাদয়ে প্রথমত বিন্দু হিল। তারপর তা ছোট থেকে বড় হওয়ার দিকে ধাবিত হয় এবং প্রতিনিয়ত তা বাড়তে থাকে। ফলে তা ছোট থেকে বড় হয়। যেমন ছোট একটি ছিদ্র পর্যায়ক্রমে তা বড় হয়ে যায়। প্রকাশ থাকে যে, আ'শার ক্বিতাটি নিম্নোক্তভাবেও পড়া হয়ঃ

عْلَى أَنَّهَا كَانَتْ تَوَابِعُ حُبِّهَا \* تَوَالِيَ رِبْعِيِّ السِّقَابِ فَأَصْحَبَا \_

আল্লাহ্ পাকের ইরশাদ । وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ أَمَنَّابِهِ । যারা জ্ঞানে সুগভীর তারা বলে, আমরা এতে বিশ্বাস রাখি।)

"الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ" – এর মানে হচ্ছে, যারা জ্ঞানের কথা শুনে তা সংরক্ষণ করেছে, মুখস্থ করেছে এবং তা এমন তাবে আত্মস্থ করে নিয়েছে যে, তাদের জানা ও বুঝার মধ্যে কোন সন্দেহ থাকে না। মূলত الراسخون শব্দটিও "رسوخ الشي في الشي العبية থকে উদগত হয়েছে। এর অর্থ হচ্ছে ببيته وولوجه في الشي অর্থাৎ কোন কন্তু কোন কন্তুর মাঝে প্রবেশ করা ও সৃদৃঢ় হওয়া ইত্যাদি। বলা হয়, অর্থাৎ ঈমান অমুকের অন্তরে সৃদৃঢ় হয়েছে। হাদীস শরীফে এমন ব্যক্তিদের প্রশংসা স্থান পেয়েছে।

৬৬৩৭. আবুদ্দারদা ও আবু উমামা (রা.) থেকে বর্ণিত। তাঁরা বলেন, একদা রাসূলুল্লাহ্(সা.) – কে সম্পর্কে জিজ্ঞেস করার পর তিনি বললেন, যার শপথ যথার্থ, যে সত্যবাদী, যার হৃদয় বলিষ্ঠ, যার পেট হারাম আহার্য থেকে পবিত্র এবং যার গুণ্ডাঙ্গ ব্যভিচার হতে পবিত্র, সেই জ্ঞানে দক্ষ।

৬৬৩৮. আবৃদ্দারদা ও আবৃ উমামা (র.) থেকে বর্ণিত। তাঁরা বলেন, একদা রাসূলুল্লাহ্ (সা.) সম্পর্কে জিজ্ঞাসিত হবার পর উত্তরে তিনি বললেন, যার শপথ যথার্থ, যে সত্যবাদী, যার হৃদয় বলিষ্ঠ, যার উদর হারাম আহার্য থেকে পবিত্র এবং যার গুপ্তাঙ্গ ব্যভিচার হতে পুবিত্র, সেই জ্ঞানে দক্ষ। তাফসীরবিশারদদের মতে, তারা যেহেত্ মুতাশাবিহাত সম্পকে أَمْنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِيْنَا বলেছেন, এ কারণে আল্লাহ্ রারুল আলামীন তাদেরকে الراسخونفي العلم জ্ঞানে পারদশী বলে আখ্যায়িত করেছেন। নিমের হাদীসসমূহ এর প্রমাণ ঃ

७७७৯. हेर्न षाद्वाम (ज्ञा.) थरक वर्गिछ। जिनि الرَّاسخُونَ في الْعُلْمِ يَقُرُالُونَ أُمَنَّا بِهِ अ७७৯. हेर्न षाद्वाम (ज्ञा.) थरक वर्गिछ। বলেন, জ্ঞানে দক্ষ তারাই, যারা মৃতাশাবিহ আয়াত সম্পর্কে বলে, আমরা এতে বিশ্বাস রাখি। এ সমস্তই আমাদের প্রতিপালকের পক্ষ হতে আগত।

৬৬৪০. সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, মু'মিন ব্যক্তিরাই জ্ঞানে দক্ষ। তারা বলে, কুরআনের ناسخ منسوخ সমস্ত ব্যাপারেই আমরা বিশ্বাসী। এ সমস্তই আমাদের প্রতিপালকের পক্ষ হতে আগত।

৬৬৪১. ইব্ন আহ্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। আবদুল্লাহ্ ইব্ন সালাম (রা.) বলেন, জ্ঞানে সুগভীর তারাই, যারা উপরোক্ত কথা বলে। ইব্ন জুরাইজ (র.) বলেন, যারা জ্ঞানে পরিপূর্ণ, তারা বলে, এতে আমরা বিশ্বাসী। তाता व कथाउ वरन, بالهُوَأَ تَثُنَا لَا يَثُنَ لَكُ مُكُمَّ لَنُ مُلْ لَكُ مُكُمِّ لَنَا لَا تَثُنَا لَا تَثُلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَّالِلْمُلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ णाता जाता जल, عَالَيْهُمُ النَّاسِ لِيَهُمُ لاَّ رَيْبَ فِيهُ إِنَّكَ لاَ يُفَاعُثُ الْفَيْعَادُ , عَالَمْ النَّاسِ لِيَهُمُ لاَّ رَيْبَ فِيهُ إِنَّكَ لاَ يَأْتُكُ لاَ يَعْلَمُ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ اللّهِ الللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللللّهِ الللللللللّهِ اللللللللللّهِ الللللللللللللللللللللل

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, জ্ঞানে যাঁরা দক্ষ, তাঁরা পবিত্র কুরআনের মুতাশাবিহ আয়াতে বিশ্বাস করেন, যদি তার ব্যাখ্যা তাঁরা জনেন না।

৬৬৪২. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, জ্ঞানে যাঁরা দক্ষ, তাঁরা মুহ্কাম এবং মুতাশাবিহ সব আয়াতেই বিশ্বাস রাখেন।

আল্লাহ্ পাকের ইরশাদ ঃ كُلُّ مِّنْ عِنْدِ رَبِّنَا ( এ সবই আমাদের প্রতিপালকের পক্ষ হতে আগত।) অর্থাৎ পবিত্র কুরআনের মুহকাম ও মুতাশাবিহ সবই আমাদের প্রতিপালকের পক্ষ হতে আগত। তিনিই এ কিতাব তাঁর নবী (সা.) প্রতি নাযিল করেছেন।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

সুরা আলে-ইমরানঃ ৮

৬৬৪৩. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি كُلُّ مِّنْ عِنْدِ رَبِّنَا –এর ব্যাখ্যায় বলেন যে, এ সবকিছুই আমাদের প্রতিপালকের পক্ষ হতে আগত।

- وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيْلُهُ إِلاَّ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ अ8. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি والمعلَّم المعلَّم اللَّهُ والرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ব্যাখ্যায় বলেন, যারা দক্ষ আলিম তারা বলেন, এ সবই আমার্দের প্রতিপালকের পক্ষ হতে আগত। তারা মৃতাশাবিহ আয়াতের উপর ঈমান রাখেন এবং মৃহ্কাম আয়াতের উপর আমল করেন।

৬৬৪৫. त्रवी' (त्र.) थित विनि كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا –এत व्याशाप्त वलन, তाता पूर्काप उ মৃতাশাবিহ উভয় আয়াত সম্পর্কে বলেন, এসব আমাদের প্রতিপালকের পক্ষ থেকে।

وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ أَمْنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِربَبِنَا اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمُ مَنْ عِنْدِربَبِنَا اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمُ مَنْ عِنْدِربَبِنَا اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى الْعَلْمِ يَقُولُونَ أَمْنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِربَبِنَا এর ব্যাখ্যায় বলেন, তারা মুহ্কাম আয়াতের প্রতি বিশ্বাস রাখে, এর উপর আমল করে এবং মৃতাশাবিহাতের প্রতি বিশ্বাস রাখে কিন্তু আমল করে না। তারা বিশ্বাস করে, এসব আল্লাহর পক্ষ হতে আগত।

७७८२. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি الرَّاسِخُنْنَفِي الْعِلْمِ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, যারা দক্ষ আলিম, তারা এর উপর আমল করেন। তারা বলেন, আমরা মুহকাম আয়াতের উপর আমল করি এবং আমরা তা বিশ্বাসও করি। তবে মুতাশাবিহ আয়াতের প্রতি বিশ্বাস রাখলেও এর উপর আমল করি না। আর এ সবই আমাদের প্রতিপালকের পক্ষ থেকে।

আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ نَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أُولُوا الْاَلْبَابِ ( অর্থ ঃ বোধশক্তিসম্পন্নরা ব্যতীত আর কেউ উপদেশ গ্রহণ করে না।) –এর ব্যাখ্যা ঃ

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, সুষ্ঠু, বিবেক–বুদ্ধিসম্পন্ন লোকেরাই নসীহত গ্রহণ করে এবং আল কুরআনের মুতাশাবিহ আয়াত সম্পর্কে জ্ঞান বহির্ভূত কথাবার্তা থেকে বিরত থাকে।

# যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৬৪৮. মুহামদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَمَا يَذُّكُّرُ الاَّ أُولُوا الْاَلْبَابِ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, বোধশক্তিসম্পন্ন লোকেরাই কেবল অজানা মৃতাশাবিহ আয়াতকে জানা মুহকাম আয়াতের ন্যায় বিচার ও বিশ্লেষণ করে।

( ٨) رَبَّنَا لَا تُزِغُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَائِنَنَا وَهَبُلَنَا مِنْ لَّكُنْكَ رَحْمَةً وإنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ ٥

৮. হে আমাদের পালনকর্তা ! তুমি যখন আমাদের হিদায়াত করেছ, তখন আর আমাদের অন্তরকে বক্র কর না এবং তোমার নিকট থেকে আমাদেরকে রহমত দান কর। নিশ্চয় তুর্মিই প্রম দাতা।

অর্থাৎ যারা দক্ষ আলিম তারা আল-কুরআনের মৃতাশাবিহ আয়াত সম্পর্কে বলে, এতে আমরা বিশ্বাস রাখি এবং মৃতাশাবিহ ও মুহকাম উভয় আয়াতই আমাদের প্রতিপালকের পক্ষ হতে নাযিল হয়েছে।

এতদ্বতীত তারা বলে, হে আমাদের প্রতিপালক ! সরল পথ প্রদর্শনের পর, ফিতনা ও ভুল ব্যাখ্যার উদ্দেশ্যে যারা মৃতাশাবিহ আয়াতের পেছনে পড়ে বিপদগামী হয়েছে, তাদের ন্যায় আমাদেরকেও বিপদগামী কর না। বরং আমাদেরকে তোমার কিতাবের মৃহকাম ও মৃতাশাবিহ আয়াতের উপর ঈমান আনয়ন করার তাওফীক দাও তোমার পক্ষ হতে আমাদের প্রতি রহমতের বারিধারা বর্ষণ কর। অর্থাৎ আমাদেরকে মৃহ্কাম ও মৃতাশাবিহ্ উভয় আয়াতের সত্যতার স্বীকৃতি প্রদানের জন্য তাওফীক দাও এবং এ স্বীকৃতির উপর আমাদেরকে অবিচল রাখ। তুমি তো মহান দাতা, তুমিই তো তোমার বালাদেরকে তাওফীক দিয়ে থাক। আর দীন, তোমার কিতাব ও রাস্লগণের প্রতি সৃদৃঢ় ঈমান দান কর। যেমন হাদীসে রয়েছেঃ

৬৬৪৯. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি बेर्ब्स् हें दें हैं हैं हैं हैं हैं के —এর ব্যাখ্যায় বলেন, এ আয়াতাংশের মানে হচ্ছে, হে আমাদের প্রতিপালক । শরীরিক দিক হতে আমরা ক্লান্ত হলেও মনের দিক থেকে আমাদের অন্তরকে বক্র কর না। তোমার পক্ষ হতে আমাদের প্রতি করুণা বর্ষণ কর।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী বলেন, পক্ষান্তরে "হিদায়াতের পর আমাদেরকে সত্য লংঘন প্রবণ করনা" এবং সত্য দীনের উপর অবিচল থাকার সাহায্য কামনা করে আল্লাহ্র নিকট করুণা ভিক্ষা চাওয়া–এর মধ্যে আল্লাহ্ পাক তাদের প্রশংসা করেছেন এমর্মে যে, তারা হকের উপর প্রতিষ্ঠিত এবং এ ব্যাপারে তাদের মধ্যে দূরদর্শিতা রয়েছে। সাথে সাথে কাদরিয়া সম্পদায়ের ভ্রান্তি স্পষ্টভাবে ব্যক্ত করা হয়েছে। তারা বলে, "আল্লীহ্ যদি কারো হৃদয়কে বক্র করে দেন এবং সত্য থেকে বিমুখ করে দেন, তবে তা নিতান্তই জুলুম হবে।" এর জবাবে বলা হয়েছে, বিষয়টি যদি এমনই হয়, যেমন তারা বলে থাকে, তবে وَ مُمْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّالَّةُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّالِقُلْمُ مُن اللَّهُ مُلَّا مُن اللَّهُ مُن اللَّا م ण সমালোচনামূলক হবে। কেননা, তাদের কথা মত তখন لَا تُرْغُ قُلُولِنَا – এর মানে হবে, আল্লাহ্ যেন তাদের প্রতি কোন জুলুম ও নির্যাতন না করেন। অথচ এ ধরনের প্রার্থনা করা মূর্খতা ব্যতীত আর কিছুই নয়। কারণ আল্লাহ্ তা'আলা কারো প্রতি কখনো জুলুম করেন না। আল্-কুরআনে ইরশাদ হয়েছে, (د رسورة فصلت: ٢٦) وَمَا رَبُّكَ بِظُلاَّم لِلْعَبِيْدِ (سورة فصلت: ٢٦) وَمَا رَبُّكَ بِظُلاَّم لِلْعَبِيْدِ (سورة فصلت: ٢٦) না। সূতরাং জুলুম না করার ব্যাপারে আল্লাহ্র নিকট প্রার্থনা করার কোন অর্থ নেই। এতদ্সত্ত্বেও যারা ত্র কথা বলে, তাদের এ কথার ভ্রান্তির উপর ইসলামে যথেষ্ট দলীল মওজুদ আছে। সর্বোপরি যে মানুষ আল্লাহ্র ইবাদত ও আনুগত্য ত্যাগ করে বক্রতা অবলম্বন করে, তাদের হৃদয়কে বক্র করে দেয়া সর্বতোভাবেই ইনসাফ। জুলুমের লেশ মাত্রও এতে নেই। আগ্রহের সাথে আল্লাহ্র দিকে মনোনিবেশ করার বহু ফ্যীলত হাদীসে বিদ্যমান রয়েছে।

ا الْمُقَلِّبُ الْقُلُوْبُ ثَبِّتُ (ता.) ﴿ فَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى دَيْنِكُ وَكُمْةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى دَيْنِكُ وَلَيْكُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّالِمُ اللَّالِمُ الللْمُلْمُولُولُولُولُولُولُولُولِ

৬৬৫১. আসমা (র.) সূত্রেও রাসূলুল্লাহ্ (সা.) থেকে এ আয়াতের ব্যাখ্যায় অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

উঙেৎ শাহর ইব্ন হাওশাব (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি উম্মে সালমা (রা.) – কে বলতে শুনেছি, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) অধিকাংশ সময় দু'আর মাঝে বলতেন, سلام القلب ثبت قابى على । একদিন আমি তাঁকে জিজ্ঞেস করলাম, ইয়া রাসূলাল্লাহ্ (সা.) । অন্তর কি পরিবর্তন হয় । তিনি বললেন, হাা। প্রত্যেক মানুষের অন্তর আল্লাহ্ তা'আলার দুই আঙ্গুলে মাঝে বিদ্যমান। তিনি ইচ্ছা করলে স্থির রাখেন। আর ইচ্ছা করলে তা পরিবর্তন করে দেন। অতএব আমরা আল্লাহ্র দরবারে প্রার্থনা করি যে, হে আল্লাহ্ । পথ প্রদর্শনের পর আমাদেরকে পথভ্রষ্ট কর না এবং তোমার পক্ষ হতে আমাদের প্রতি করুণা বর্ষণ কর। নিশ্যেই তুমি মহাদাতা। উম্মে সালমা বলেন, এরপর আমি বললাম, ইয়া রাসূলাল্লাহ্ (সা.), আমাকে এমন কোন দু'আ শিক্ষা দিবেন কি, যা দ্বারা আমি আমার নিজের জন্য দু'আ করব। হযুর (সা.) বললেন, তবে পাঠ কর । নিশ্য তুনি মহাদাতা । তান্তর ভানু হুন্ত এন কন্তন্ম ভানুত্ব । ভানু বিল্লান্তর তান কর্ন । তান্তর আন্তর্তন এন করব। তান্তর আন্তর্তন এন করব। তান্তর আন্তর্তন তবে পাঠ কর

৬৬৫৩. জাবির (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, রাস্লুল্লাহ্ (সা.) অধিকাংশ সময় দু'আতে পাঠ করতেন, আমরা তো আপনার উপর একদা জনৈক ব্যক্তি বললেন, আমরা তো আপনার উপর স্বমান আনয়ন করেছি এবং আপনার প্রতি প্রেরিত কিতাবের প্রতিও, এতদ্সত্ত্বেও আমাদের ভয় আছে কি? একথা শুনে তিনি বললেন, মানুষের হৃদয় আল্লাহ্ তা'আলার দুই আঙ্গুলের মাঝে বিদ্যমান।

৬৬৫৪. আনাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) অনেক সময় বলতেন, আমরা বললাম, ইয়া রাস্লাল্লাহ্ ! আমরা তো আপনার প্রতি এবং আপনার উপর অবতীর্ণ কিতাবের প্রতি ঈমান আনয়ন করেছি এরপরও কি আমাদের আশংকা রয়েছে? তিনি বললেন, হাঁ। মানুষের হৃদয় আল্লাহ্র দুই আঙ্গুলের মাঝে বিদ্যমান। আল্লাহ্ নিজ ইচ্ছা মৃতাবিক তা পরিবর্তন করেন।

৬৬৫৫. নাওওয়াস ইব্ন সামআন কিলাবী (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি রাসূলুল্লাহ্ (সা.) –কে বলতে শুনেছি, প্রতিটি হৃদয়ই আল্লাহ্র দুই আঙ্গুলের মাঝে বিদ্যমান। তিনি ইচ্ছা করলে তাকে স্থির রাখেন, আবার ইচ্ছা করলে তা পরিবর্তন করে দেন। রাসূলুল্লাহ্ (সা.) সব সময়েই বলতেন, মাঝেন, আবার ইচ্ছা করলে তা পরিবর্তন করে দেন। রাসূলুল্লাহ্ (সা.) সব সময়েই বলতেন, মাঝিন, আলাহ্র হাতে, এর দ্বারা তিনি কোন সম্প্রদায়কে উচ্চাসন দান করেন, আবার কাউকে নীচে নামিয়ে দেন। তিনি কিয়ামত পর্যন্ত এরূপ করে থাকবেন।

৬৬৫৬. সামুরা ইব্ন ফাতিক উস্দী (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি রাসূলুল্লাহ্ (সা.) — এর একজন সাহাবী। তিনি বলেন, নবী করীম (সা.) বলেছেন, মীযান আল্লাহ্র হাতে। এর দ্বারা তিনি কাউকে সুউচ্চ মর্যাদা দান করেন, আবার কাউকে নীচে নামিয়ে দেন। আদম সন্তানের হৃদয় রহমানের ( দয়াময়ের ) হাতের দুই আঙ্গুলের মাঝে বিদ্যমান। তিনি ইচ্ছা করলে তা বক্র করে দেন। আবার ইচ্ছা করলে তা স্থির রাখেন।

৬৬৫৭. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আমর ইব্নুল 'আস রো.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমি রাসুলুল্লাহ্ (সা.) – কে বলতে শুনেছি, এক হৃদয়ের ন্যায় সমস্ত মানুষের হৃদয় আল্লাহ্র দুই আঙ্গুলের মাঝে

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ৩৬

সুরা আলে-ইমরান ৪ ১০-১১

বিদ্যমান। তিনি যেভাবে ইচ্ছা তা পরিবর্তন করেন। এরপর রাসূলুল্লাহ্ (সা.) বলতেন, يا مصرف القلوب صرف قلوبنا الى طاعتك

৬৬৫৮. উদ্দে সালমা (রা.) থেকে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ্ (সা.) অধিকাংশ দু'আয় বলতেন, তিনি বলেন, আমি প্রশ্ন করলাম, ইয়া রাসূলাল্লাহ্ (সা.)! অন্তরে কি পরিবর্তন হয়? তিনি বললেন, হাঁ। প্রত্যেক মানুযের অন্তর আল্লাহ্র দু'টি আঙ্গুলের মধ্যে বিদ্যমান। তিনি ইচ্ছা করলে তা স্থির রাখেন, আর ইচ্ছা করলে তা পরিবর্তন করেন। অতএব, আমরা আল্লাহ্র দরবারে প্রার্থনা করি যে, হে আল্লাহ্ । পথ প্রদর্শনের পর আমাদেরকে সত্যবিমুখ প্রবণ কর না। বরং আমাদের প্রতি করুণা বর্ষণ কর। তুমি তো মহা দাতা। মানব জাতিকে একত্রে সমাবেশ করা হবে।

৯. হে আমাদের প্রতিপালক। আপনি মানব জাতিকে একদিন একত্রে সমাবেশ করবেন এতে কোন সন্দেহ নেই। নিশ্যু আল্লাহ তাঁর কথার বরখেলাফ করেন না।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (রা.) বলেন, আমরা আল-কুরআনের মৃতাশাবিহ আয়াতের উপরও ঈমান রাখি, কুরআনে বর্ণিত মুহ্কাম ও মৃতাশাবিহ সবই আমাদের প্রতিপালকের পক্ষ হতে আগত। তারা এ কথা বলার সাথে সাথে এ মর্মেও প্রার্থনা করে যে, وَيَنْ اللّهُ لاَ يُغْلِقُ اللّهُ لاَ يُخْلِقُ اللّهُ لاَ يُخْلِقُ اللّهُ لاَ يُخْلِقُ اللّهُ لاَ يُخْلِقُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الْمَلْعَادُ । অর্থ ঃ হে আমাদের প্রতিপালক । কিয়ামতের দিন আপনি লোকদেরকে সমবেত করবেন। সুতরাং সেদিন আমাদেরকে ক্ষমা করে দিন এবং আমাদেরকে মার্জনা করে দিন। আপনি তো দেয়া প্রতিশ্রুতির খেলাফ করেন না। আপনি পূর্বে প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন, যারা আপনার উপর ঈমান আনবে, আপনার রাসূলের অনুসরণ করবে এবং আপনার নির্দেশ মৃতাবিক আমল করবে, আপনি সেদিন তাদেরকে ক্ষমা করে দিবেন। স্ত্রাং আমাদেরকেও ক্ষমা করে দিন। পক্ষান্তরে এ আয়াতে বালার পক্ষ হতে আল্লাহ্র নিকট এ মর্মে আবেদন করা হচ্ছে যে, তিনি যেন তাদেরকে আল্লাহ্ ও তাঁর রাসূলের (সা.) উপর ঈমান আনয়ন করার ব্যাপারে সাহায্য প্রদান করে তাদেরকে আমৃত্যু হকের উপর অবিচল রাখেন। তিনি যদি তাদের প্রতি এ আচরণ করেন, তবে তাদের জন্য জানাত ওয়াজিব হয়ে যাবে। কেননা, আল্লাহ্ তা আলা পূর্বে ওয়াদা করেছেন যে, তাঁর বান্দাদের থেকে যারা এরূপ আমল করবে, তাদেরকে তিনি জানাত দান করবেন। বাহ্যিকভাবে এ আয়াত যদিও خبر হিসাবে ব্যবহৃত হয়েছে, কিন্তু প্রকৃত ভাবে এ হচ্ছে। কিন্ননা, এর মাধ্যমে বান্দার পক্ষ হতে আল্লাহ্র নিকট প্রার্থনা ও যাচঞা করা হয়েছে।

وَيُمْ لَا رَيْبَ فَيْهِ – এর মানে হলো, পারম্পরিক বিষয়সমূহের মীমাংসা করার দিন। যেদিন প্রত্যেককেই স্ব–স্ব কার্য অনুযায়ী দন্ডপ্রাপ্ত কিংবা পুরস্কৃত করা হবে।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, المفعال শব্দটি المفعال –এর ওযনে ব্যবহৃত হয়েছে। তা
–এর ত্থনে ব্যবহৃত হয়েছে। তা
–এর المعاد –এর المعاد –এর المعاد –এর المعاد –এর المعاد المعاد –এর المعاد المعاد –এর তাবারী (র.)

কাফিরদের ধনৈশ্বর্য ও সন্তান—সন্ততি কোন কাজে লাগবে না।

(١٠) إِنَّ النَّذِينَ كَفَرُوا لَنْ تُغْنِى عَنْهُمُ اَمُوالُهُمْ وَلَا اَوْلادُهُمْ مِّنَ اللهِ شَيْئَاءُ وَاُولَلِكَ هُمْ وَقُوْدُ النَّارِ ٥

১০. যারা কৃফরী করে আল্লাহর নিকট তাদের ধনৈশ্বর্য ও সম্ভান—সম্ভতি কোন কাজে লাগবেনা; এবং তারাই অগ্নির ইন্ধন।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, বনী ইসরাঈলের যে সব ইয়াহুদী, মুনাফিক এবং আরবের যে সব মুনাফিক ও কাফির ব্যক্তিরা হযরত মুহামাদ (সা.)—এর নবৃওয়াত সম্পর্কে জানার পরও তাঁকে অস্বীকার করে, তাদের অন্তকরণে রয়েছে বক্রতা। তারাই ফিতনা প্রত্যাশী হয়ে এবং ভুল ব্যাখ্যার উদ্দেশ্যে মুতাশাবিহ আয়াতের অনুসরণ করে। তাদের ধন—দৌলত এবং সন্তান—সন্ততি আল্লাহ্র আয়াব থেকে রেহাই দিতে পারবে না। মুতাশাবিহ আয়াতের অনুসরণ করার কারণে তাদের উপর দুনিয়াতে আয়াব আপাতিত হলে তাদের ধন—দৌলত এবং সন্তান—সন্ততি তাদেরকে আল্লাহ্র শাস্তি হতে রক্ষা করতে পারবে না এবং আল্লাহ্ পাকের দরবারে তা কোন কাজেই আসবে না। অধিকন্তু পরকালে তারাই হবে জাহানামের ইন্ধন।

(١١) كَنَاأُبِ اللِّ فِرْعَوْنَ ﴿ وَالَّذِينَ مِنْ قَبُلِهِمْ ﴿ كَنَّا بُوْا بِاللَّهِ ۚ ۚ فَاَخَذَهُمُ اللَّهُ بِنُانُو َبِهِمْ ﴿ وَاللَّهُ شَكِيْكِ اللَّهِ اللَّهُ بِنُانُو بَهِمْ ﴿ وَاللَّهُ شَكِيْكِ الْعِقَابِ ٥ .

১১. তাদের অভ্যাস ফিরাউন সম্প্রদায় ও তাদের পূর্ববর্তিগণের অভ্যাসের ন্যায় ; তাঁরা আমার আয়াতকে অস্বীকার করেছিল, ফলে আল্লাহ্ তাদের পাপের জন্য তাদেরকে শান্তিদান করেছিলেন। আল্লাহ্ দন্ডদান অত্যন্ত কঠোর।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, যারা কুফরী করে, আল্লাহ্র নিকট তাদের ধন-দৌলত ও সন্তান-সন্ততি কোন প্রকারেই উপকারী হবে না। তাদের প্রতি শান্তি আপতিত হবার সময় ফিরআউনী সম্প্রদায় ও তাদের পূর্ববর্তীদের ন্যায় তারা আমার আয়াতকে অস্বীকার করেছিল। ফলে, তাদের পাপের কারণে আমি তাদেরকে শান্তি দিয়েছিলাম এবং আমার আয়াতকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করার কালে আমি তাদেরকে ধ্বংস করে দিয়েছিলাম। তখন ফিরআউনী সম্প্রদায় তথা নৃহ, হৃদ, লৃত ও তাদের অনুরূপ সম্প্রদায় যারা ত্বরিত আযাব কামনা করছিল, তাদের ন্যায় তাদের ধন-দৌলত এবং সন্তান-সন্ততিও আল্লাহ্র নিকট কোন কাজে লাগবে না।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, كَدَابِ الْفِرْعَثَىٰ – এর ব্যাখ্যা সম্পর্কে তাফসীরকারগণের মধ্যে একাধিক মত রয়েছে। কোন কোন তাফসীরকার বলেন, كَدَابِ الْفِرْعَثَىٰ – এর মানে হলো, كَدَابِ الْفِرْعَثَىٰ – এর মানে হলো, كَسَنَّتِهِمْ

যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৬৫৯. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি كَدَأُبِ الْرِفْرَعَوْنَ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, এর মানে হলো, অর্থাৎ তাদের পন্থার ন্যায়।

কোন কোন তাফসীরকার বলেন, كَدَاْبِ الْ فَرْعَقْنَ – এর মানে হলো, كعملهم ( অর্থাৎ তাদের আমলের ন্যায় )।

৬৬৬০. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, کَدَاْبِ الْ فِرْعَوْنَ – এর অর্থ হলো, ফিরআউনী কর্মকান্ডের ন্যায়।

৬৬৬১. দাহ্হাক (র.) থেকে অন্য সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, كَدَأُبِ الْمِوْعَوْنُ –এর অর্থ হলো,। ফিরআউনী সম্প্রদায়ের কাজের ন্যায়।

৬৬৬২. ইব্ন যায়দ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ كَدَاُبِ الْفِرْعَوْنَ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, এর মানে হলো, ফিরআউনী সম্প্রদায়ের কর্মকান্ডের ন্যায়। যেমন রাস্লগণকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করা। বর্ণনাকারী এর সমর্থনে مِثْلُ دَاُبِ قَصْمُ نُوْرَ ( ৪০ ঃ ৩১ ) আয়াতটি পাঠ করেন। এখানে داب শব্দটি عمل বা কাজের অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

৬৬৬৩. ইকরামা ও মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তাঁরা বলেন, كَدَأُبِ أَلِ فَرْعَوْنَ —এর মানে হলো, كَعَالُ الْ فَرَعَوْنَ —ফিরআউনী সম্প্রদায়ের কর্মকান্ডের ন্যায়।

७७७८. देव्न षाद्वाम (ता.) थिक वर्षिठ। िन वर्णन, کَدَأُبِ أَلِ فِرُعَنَىٰ – এत मान राणा, حصنع ال فرعون – कित्रषाउनी मन्ध्रमायित कार्षात नगाय।

बन्यान्य जाक्मीत्रकात्रगं वर्तन् کَدُاْبِالْ فَرْعَوْنَ – এর মানে হলো, کَدُاْبِالْ فَرْعَوْنَ कित्रधां कित्रध

### যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

७७७৫. সुन्मी (त्र.) থেকে বর্ণিত।তিনি كُدَابِ الْهِ فَرَعَوْنَ وَالَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَذَّبُواْ بِاْيَاتِنَا فَاَخَذَهُمُ اللَّهُ – এর ব্যাখ্যায় বলেন, তাদের অস্বীকার করার বিষয়টি পূর্ববর্তিগণের অস্বীকার করার মতই

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, الداب শব্দটি মূলত دابت في الامردابا হতে গঠিত। এর অর্থ হলো, সর্বদা আমি কাজে লেগে রয়েছি এবং এ বিষয়ে কষ্ট সহ্য করেছি। তারপর আরবগণ এ শব্দটিকে কর্ম, বিষয় চরিত্র ও স্বভাবের অর্থে ব্যবহার করেছে। যেমন কবি সম্রাট ইমরাউল কায়স ইব্ন হাজর বলেন,

আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ بِاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ अ

প্রমাণাদি দ্বারা প্রতিষ্ঠিত করার পরও যারা আল্লাহ্কে অস্বীকার করে এবং তার রাসূলকে মিথ্যা সাব্যস্ত করে আল্লাহ্ তাদেরকে শান্তিদানে অত্যন্ত কঠোর।

১২. যারা কুফরী করে তাদেরকে বল, তোমরা শীঘ্রই পরাভৃত হবে এবং তোমাদেরকে জাহান্লামে একত্র করা হবে। আর তা কত নিকৃষ্ট আবাসস্থাল।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, سَتُغَلَّبُونَ وَتُحْسَرُونَ –এর পঠনরীতি সম্পর্কে একাধিক মত রয়েছে।

কেউ কেউ এ দুটো শব্দকে ভবর্ণের সাথে মধ্যম পুরুষ হিসাবে পাঠ করেছেন। এতে কাফির লোকদেরকে এ মর্মে সম্বোধন করা হয়েছে যে, জচিরেই তারা পরাভূত হবে। তারা এ পঠনরীতি গ্রহণ করার ক্ষেত্রে দুর্নিট্র ভূর্টা ট্রেই ট্রেই ট্রেই লোকদের জন্য দুটি দলের মধ্যে নিদর্শন রয়েছে ) আয়াত দারা প্রমাণ পেশ করেছেন। তারা বলেন, এ আয়াতে তি শব্দটিকে মধ্যম পুরুষ হিসাবে ব্যবহার করা হয়েছে। সুতরাং আলোচ্য আয়াতটিও মধ্যম পুরুষ হিসাবেই ব্যবহৃত হবে। তাই শব্দটি হবে আটই হিজায ও বসরার কিরাআত বিশেষজ্ঞ এবং কৃফার কতিপয় কিরাআত বিশেষজ্ঞের পঠনরীতি।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, এসব পাঠ-পদ্ধতির মধ্যে ত বর্ণসহ পাঠ করাই আমার নিকট সর্বাধিক পসন্দনীয়। তথন এর অর্থ হবে, বনী ইসরাঈলের ইয়াহুদী সম্প্রদায়ের মধ্যে যারা ফিত্না ও ভুল ব্যাখ্যা দেয়ার উদ্দেশ্যে কুরআন মজীদে উল্লিখিত মুতাশাবিহ আয়াতসমূহের অনুসরণ করে। হে মুহামাদ (সা.) ! তাদেরকে বলে দিন, তোমরা অচিরেই পরাভূত হবে এবং তোমাদেরকে জাহান্নামে একত্রিত করা হবে। জাহান্নাম কত নিকৃষ্ট আবাসস্থল। আয়াতিটকে এ বর্ণের সাথে না পড়ে ত বর্ণের সাথে পড়াকে দু'টি কারণে আমি পসন্দনীয় বলে মনে করি ঃ (১) আলোচ্য আয়াতের পরেই রয়েছে আয়াতটি। এখানে যেহেতু মধ্যম পুরুষ ব্যবহার করা হয়েছে, তাই আলোচ্য

আয়াতটিও মধ্যম পুরুষের সাথে ব্যবহৃত হওয়াই অধিক যুক্তিযুক্ত। কেননা, মধ্যম পুরুষকে মধ্যম পুরুষের সাথে সংশ্লিষ্ট করাই উত্তম। দ্বিতীয় কারণটি হচ্ছে এই যে.

৬৬৬৬. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যখন রাস্লুল্লাহ্ (সা.) বদরের যুদ্ধশেষে মদীনায় প্রত্যাবর্তন করলেন। তখন তিনি বনু কায়নুকার বাজারে ইয়াহুদী সম্প্রদায়কে একত্রিত করে বললেন, হে ইয়াহুদী সম্প্রদায়! কুরায়শরা যেমন বিপর্যস্ত হয়েছে, অনুরূপ বিপর্যস্ত হবার পূর্বেই তোমরা ইসলাম গ্রহণ করে নাও। উত্তরে তারা বলল, হে মুহামাদ! তুমি অদক্ষ, অযোগ্য কুরায়শদের সাথে যুদ্ধে জয়ী হয়ে ধোঁকায় পতিত হয়ো না। তারা তো সম্পূর্ণই যুদ্ধবিদ্যায় অপারদর্শী ও অনভিজ্ঞ। আল্লাহর কসম! তুমি যদি আমাদের সাথে যুদ্ধ করতে, তাহলে দেখতে, যুদ্ধ কাকে বলে এবং আমরা কেমন বীরপুরুষ। আজ পর্যন্ত আমাদের মত লোকদের সাথে যুদ্ধ করার কোন সুযোগ তোমার হয়নি। তখন নাযিল হয়, ধিনুটা শিকুটা তাইকার্ত্তিটা নিক্টাই পর্যন্ত।

৬৬৬৭. আসিম ইব্ন উমার উব্ন কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, বদর যুদ্ধের দিন আল্লাহ্ কুরায়শদেরকে পরাজিত করার পর রাসূল্লাহ্ (সা.) মদীনায় প্রত্যাবর্তন করে বন্ কায়নুকার বাজারে ইয়াহুদীদেরকে একত্রিত করলেন। পরবর্তী অংশ ইউনুস থেকে কুরায়বের বর্ণিত হাদীসের অনুরূপ।

৬৬৬৮. ইব্ন ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, বনূ কায়নুকার বিষয়টি ছিল এই যে, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) তাদেরকে বনূ কায়নুকার বাজারে একত্রিত করে বললেন, হে ইয়াহুদ সম্প্রদায়। কুরায়শদের প্রতি আল্লাহ্র যে ক্রোধ নিপতিত হয়েছে, অনুরূপ ক্রোধের ব্যাপারে তোমরা আল্লাহ্কে ভয় কর এবং ইসলাম গ্রহণ কর। তোমরা তো জান, আমি আল্লাহ্র প্রেরিত রাসূল। তোমাদের কিতাবেও এর উল্লেখ রয়েছে এবং এ সম্পর্কে আল্লাহ্ তোমাদের থেকে অঙ্গীকারও গ্রহণ করেছেন। এ কথা শুনে তারা বলল, হে মুহাম্মদ । তুমি কি আমাদেরকে তোমার কওমের মত মনে করছ। যুদ্ধের কৌশল সম্পর্কে অনভিজ্ঞ লোকদের সাথে যুদ্ধ করে জয়ী হয়ে ধোঁকায় পতিত হয়ো না। আমরা তোমার সাথে যুদ্ধ জড়িত হলে বুঝতে পারতে, আমরা কত বীর পুরুষ।

৬৬৬৯. ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, قُلُ لِلَّذِيْنَ كَفُرُواْ سَتُغَلَّبُوْنَ وَتُحْشَرُونَ وَالْمَا الْمَهَادُ عَلَى الْمَهَادُ عَرَفَ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

عُلُ النَّذِينَ كَفَرُوا سَتَغَلَبُونَ وَتُحَ عَامَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَى الْمَهَادُ اللَّهِ عَلَى الْمَهَادُ اللَّهِ جَهَنَمُ وَبِينُسَ الْمَهَادُ وَهُمَّا مِنْكُونَ اللَّهِ جَهَنَمُ وَبِينُسَ الْمَهَادُ وَهُمَّا عَلَى جَهَنَمُ وَبِينُسَ الْمَهَادُ وَهُمَّا عَلَى جَهَنَمُ وَبِينُسَ الْمَهَادُ وَهُمَّا عَلَى الْمُهَادُ وَهُمَّا عَلَى الْمُهَادُ وَهُمُ عَلَيْكُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, এ সব বর্ণনা এ কথাই প্রমাণ করছে যে, ইয়াহুদীদের সম্পর্কেই আলোচ্য আয়াতে বলা হয়েছে। তাদেরই সম্পর্কে নাযিল হয়েছে قَدْ كَانَ لَكُمْ لِيَةٌ فِي فَنْتَنْ وَتُحْشَرُونَ وَتُحْسَرُونَ وَتَحْسَرُونَ وَتُحْسَرُونَ وَتُعْرَفِقَ وَالْمَالِقُونَ وَتُحْسَرُونَ وَتُحْسَرُونَ وَتُعْرَفِقَ وَالْمَالِقُونَ وَتُعْرَفِقَ وَالْمَالِقِ وَالْمَالِقُونَ وَتُحْسَرُونَ وَيُعْرَفِقُونَ وَاللَّهُ وَلَيْتُهُ وَلَيْكُمُ وَلَيْكُونَ وَلَوْنَا لَعَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلِي وَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلِي وَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلِي وَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي إِلَيْكُمُ وَلِي ولِي وَلِي و

মহান আল্লাহ্র বাণীঃ وَأَصْفَرُونَ – এর মানে হচ্ছে, এবং তোমাদেরকে একত্রিত করা হবে ও জাহান্লামে টেনে নিয়ে যাওয়া হবে।

وَبِيْسُ الْمِهَادُ – এর অর্থ, জাহান্নাম কত নিকৃষ্ট আবাসস্থল, যেখানে তোমাদেরকে একত্রিত করা হবে। মুজাহিদ (র.) থেকেও অনুরূপ বর্ণিত আছে।

৬৬৭১. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহর বাণীঃ وَبُنِّسُ الْمِهَادُ – এর ব্যাখ্যায় বলেন, কাফিররা তাদের নিজেদের জন্য বিছিয়েছে অত্যন্ত নিকৃষ্ট বিছানা।

৬৬৭২. মুজাহিদ (র.) থেকে অপর সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

মুসলিম বাহিনী ও কাফির দলের বর্ণনা

(١٣) قَلْ كَانَ لَكُمُ ايكُ فَعُتَيْنِ الْتَقَتَا ﴿ فِعَةُ تُقَاتِلُ فِي سَجِيْلِ اللَّهِوَ اُخُرَى كَافِرَةً يَّرَوُ نَهُمْ مِثْلَيْهِمْ رَأْيَ الْعَيْنِ ﴿ وَاللَّهُ يُؤَيِّلُ بِنَصْرِهِ مَنْ يَّشَاءُ ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَعِبُوةً لِآولِي الْاَنْهَادِ ٥

১৩. দু'টি দলের পরস্পর সমুখীন হওয়ার মধ্যে তোমাদের জন্য নিদর্শন রয়েছে। একদল আল্লাহর পথে যুদ্ধরত ছিল, অন্যদল কাফির ছিল। তারা তাদেরকে চোখের দেখায় দ্বিগুণ দেখতে ছিল। আল্লাহ্ যাকে ইচ্ছা নিজ সাহায্য দ্বারা শক্তিশালী করেন। নিশ্চয় এতে অন্তর্দৃষ্টিসম্পন্ন লোকের জন্য শিক্ষা রয়েছে।

অর্থাৎ হে মুহামান ! ইয়াহুদী সম্প্রদায়ের মধ্যে যারা কাফির, তাদেরকে বল, قَدُ كَانَ لَكُمْ أَنِيَّ निम्हार তোমাদের জন্য নিদর্শন রয়েছে। অর্থাৎ "তোমরা অচিরেই পরাভূত হবে" বলে আমি যা বলছি, এর সত্যতার ব্যাপারে তোমাদের জন্য এতে আলামত ও নিদর্শন বিদ্যমান রয়েছে।

যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৬৭৪. রবী (র.) থেকেও অনুরূপ বর্ণিত হয়েছে। তবে তিনি এর ব্যাখ্যায় বলেছেন وَمُتَفَكِّرُ आत्म فَتَتِينَ आत्म فَوَتَينَ अर्थात فَتَتِينَ

এর অর্থ, তারা যুদ্ধের উদ্দেশ্যে পরস্পার সম্মুখীন হয়েছিল। একদিকে ছিলেন, রাসূলুল্লাহ্ সো.) ও বদর যুদ্ধে অংশগ্রহণকারী তাঁর সাহাবিগণ, অপরদিকে ছিল কুরায়শ মুশরিক ব্যক্তিবর্গ।

এর অথ, একটি দল মহান আল্লাহ্র আনুগত্য করত এবং মহান আল্লাহ্র দীনের জন্য যুদ্ধরত ছিল। এ দলে রয়েছেন রাসূল্ল্লাহ্ (সা.) ও তাঁর সাহাবিগণ। আর অপর দলটি ছিল কাফির। তারা ছিল কুরায়শ মুশরিক।

যারা এমত পোষণ করেনঃ

৬৬৭৫. ইব্নু আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র বাণীঃ وَاَيَةُ فَيْ فَتُنْيُنِ وَ وَالْتَقْتَا فَتُعَتَّا فَتُعَتَّا فَتُعَتَّا فَتُعَتَّا فَتُعَتَّا فَتُعَتَّا فَتُعَتَّا فَيُ سَبَيْلِ الله (সা.)-এর সাহাবিগণ, অপর দলটি ছিল কুরায়শ কাফির।

৬৬৭৬. ইব্ন আত্মাস (রা.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণিত আছে।

৬৬৭৭. হ্যরত ইকরামা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি وُعِنَّ تُقَاتِلُ فِي । রা কিন্তু ক্রামা (রা اللهُ فَيُ كَانَ لَكُمُ أَيَةً فِي فَنَتَيْنِ الْتَقَتَا فِئَةً تُقَاتِلُ فِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ طبيل الله – এর ব্যাখ্যায় বলেন, যুদ্ধে লিগু দু'টি দলের একদিকে ছিলেন রাস্লুল্লাহ্ (সা.) ও তার সঙ্গিগণ। আর অপরদিকে কুরায়শ কাফির সম্প্রদায়।

৬৬৭৮. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র বাণীঃ وَقُدْ كَانَ لَكُمْ أَيْدٌ فِي فِئَتَيْنِ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, বদর যুদ্ধের দু'টি দলের তথা হ্যরত মুহামাদ (সা.) ও তাঁর সাহাবিগণ এবং কুরায়শ মুশরিকদের মাঝে তোমাদের জন্য নিদর্শন রয়েছে।

৬৬৭৯. মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণিত আছে।

–এর ব্যাখ্যায় বলেন, এ আয়াত বদর যুদ্ধ সম্পর্কে নার্যিল হয়েছে। সেদিন মুসলমান ও কাফিরদের মধ্যে তুমুল লড়াই হয়েছিল।

ইমাম আবূ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, مِنْ سَيْلِ اللهِ –এর মাঝে বিদ্যমান وَعُنْتَيْنِ –এর মাঝে বিদ্যমান وَعُنْتَيْنِ –এর ক্ষাঝে তিন্তিতে পেশ দেয়া হয়েছে। পূর্বেই বলা হয়েছে যে, مبتداء শব্দটিকে-مبتداء (উদ্দেশ্য ) হওয়ার ভিত্তিতে পেশ দেয়া হয়েছে। পূর্বেই বলা হয়েছে যে, মানে হলো, مرفوع করেছে, অনুরপভাবে احداهما واحداهما تفاتل في سبيل الله হলো, مرفوع خنة শব্দটিকেও فغ (পেশ) দেয়া হয়েছে। যেমন কোন এক কবি বলেছেনঃ

فَكُنْتُ كَذِي رِجْلَيْنِ رَجُلٌ ضَحِيْحَةٌ + وَرِجْلٌ رَمَى فِيْهَا الزَّمَانُ فَسَلَّتُ

এখানে دجل শব্দটিকে مبتداء হওয়ার ভিত্তিতে رفع ( পেশ )দেয়া হয়েছে। قئة শব্দটির ক্ষেত্রেও ঠিক তদুপই করা হয়েছে। প্রখ্যাত কবি ইব্ন মুফারিঁগ –এর কবিতায়ও অনুরূপ প্রমাণ বিদ্যমান রয়েছে। তিনি বলেন ঃ

فَكُنْتُ كَذِي رِجْلَيْنِ رَجُلُ صَحِيْحَةً \* فَرِجْلٌ بِهَا رَيْبٌ مِّنَ الْحَدَثَانِ -فَأَمًّا الَّتِي صَحَّتُ فَأَزُدُ نَشَنُوا و \* وَأَمَّا الَّتِي سَلَّتُ فَأَزْدُ عُمَانٍ -

কবি উক্ত কবিতায় برجل শব্দটিকে উদ্দেশ্য مبتدا २७য়ার হিসাবে وفع (পেশ) দিয়েছেন। অনুরপভাবে আরব সাহিত্যিকগণও পুনঃ উধৃত উদ্দেশ্য যার সাথে বিধেয়ও রয়েছে এ ধরনের শব্দকে তারা কখনো পূর্বের جملة مستانفة অনুপাতে পড়ে। কখনো তারা এ ধরনের শব্দকে جملة مستانفة হিসাবে رفوع (পেশযুক্ত) পড়েন। আবার কখনো তারা তা সমাপিকা ও অসমাপিকা ক্রিয়া হিসাবে যবরও দিয়ে থাকেন। এ ধরনের শব্দকে প্রথমোক্ত শব্দের উপর অনুমান করে ২৮ দেয়াও জায়িয আছে। তখন উক্ত কবিতার প্রথম লাইনের

অর্থ হবে, فكنت كذلك رجلين : كذى رجل صحيحة ورجل سقيمة । অনুরূপভাবে আলোচ্য আয়াতে قئة শব্দটিকে في فنتين –এর উপর কিয়াস করে جر দেয়াও জায়িয় আছে। তখন এর উহ্য ইবারত হবে و في فئتين التقتا في فئة تقاتل في سبيل الله । و ا في فئتين التقتا في فئة تقاتل في سبيل الله বিশুদ্ধ কিন্তু এর বিপরীত পাঠরীতির উপর যেহেতু কিরাআত বিশেযজ্ঞগণের ইজমা সংগঠিত হয়েছে, তাই এ পঠনরীতির অনুমতি আমি দেই ना। वंदें गंभिरिक विदेश वेंदें वेंदें वेंदें वेंदें वेंदें वेंदि वेंदि वेंदि वेंदि দিকে লক্ষ্য করে যবর দিয়ে পড়া জায়িয।

মহান আল্লাহ্র বাণীঃ يَرْفَنُهُمْ مِثْلَيْهِمْ رَأَى الْعَيْنِ (তারা তাদেরকে চোখের দেখায় দিগুণ দেখছিল।) কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ এ আয়াতের পঠন প্রক্রিয়ায় একাধিক মত পোষণ করেন। মদীনার আলিমগণ تونهم –এর ৩ ( মধ্যম পরুষ ) হিসাবে পড়েছেন। এ হিসাবে এর অর্থ হবে, হে ইয়াহদ সম্প্রদায় । নিশ্চয়ই যুদ্ধলিপ্ত এ দু'টি দলের মধ্যে তোমাদের জন্য নিদর্শন রয়েছে। একটি দল আল্লাহ্র পথে সংগ্রামরত ছিল এবং অপরটি ছিল কাফির। চোখের দেখায় তোমরা মুশরিকদেরকে মুসলমানদের দ্বিগুণ দেখছিলে। এ কথার দ্বারা আল্লাহ্ তা'আলা তাদের প্রতি মুসলমানদের উপদেশের বিষয় ইঙ্গিত করেছেন। অর্থাৎ হে ইয়াহুদ সম্প্রদায় ! চোখের দেখায় মুসলমানদের সংখ্যা কম এবং মুশরিকদের সংখ্যা বেশী হওয়া সত্ত্বেও মুশরিকদের মুকাবিলায় মুসলমানগণই জয়লাভ করেছে। এ বিজয়ের মধ্যে নিশ্চয়ই তোমাদের জন্য নিদর্শন রয়েছে। কৃফা, বসরার অধিকাংশ এবং মক্কার কিছু সংখ্যক আলিম يونه অর্থাৎ ৫ ( নাম পুরুষ )–এর সাথে পাঠ করেন। এ অবস্থায় আয়াতের অর্থ হবেঃ আল্লাহ্র পথে সংগ্রামরত মুসলিম সম্প্রদায় কাফিরদেরকে নিজেদের তুলনায় দিগুণ দেখছিল। এ হিসাবে আয়াতের মর্মার্থ হলো, হে ইয়াহুদ সম্প্রদায়! সম্মুখ সমরে লিগু দু'টি দলের মধ্যে তোমাদের জন্য উপদেশ রয়েছে। এদের একটি আল্লাহ্র পথে সংগ্রাম করছিল আর অপর দলটি ছিল কাফির। মুসলমানগণ কাফিরদেরকে নিজেদের তুলনায় দ্বিগুণ দেখছিল।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, যদি কেউ প্রশ্ন করেন যে, কারা কাদেরকে নিজেদের ছিগুণ দেখেছে? মুসলমানগণ কাফিরদেরকে নিজেদের দ্বিগুণ দেখেছে, না মুশরিকরা মসলমানদেরকে নিজেদের দ্বিগুণ দেখেছে, না অপর কোন সম্প্রদায় এক দলকে অন্য দলের দ্বিগুণ দেখেছে? আর আয়াতটিকে যারা ৫ –এর সাথে পাঠ করেন, তারা কি করে এ ব্যাখ্যায় উপনীত হলেন?

উত্তরে বলা হয়, এ ব্যাখ্যার ব্যাপারে তাফসীরকারগণের মধ্যে একাধিক মত রয়েছে। কেউ কেউ বলেন, যে দলটি অন্যদেরকে নিজেদের দ্বিগুণ দেখেছিল, তারা হলো মুসলমান সম্প্রদায়। মুসলমানরা কাফিরদেরকে নিজেদের দিগুণ দেখেছিল। আল্লাহ্ তা'আলা মুশরিকদেরকে মুসলমানদের ন্যরে কমিয়ে দিয়েছিলেন। ফলে, তারা তাদেরকে নিজেদের দ্বিগুণ দেখেছিল। তারপর আবারো তাদেরকে মুসলমানদের দৃষ্টিতে কমিয়ে ধরলেন। এবার তারা তাদেরকে নিজেদের সমসংখ্যক দেখলেন। যারা আয়াতের এ ব্যাখ্যা করেন, তারা প্রমাণ স্বরূপ নির্নের বর্ণনাটি পেশ করেন।

সূরা আলে-ইমরান ঃ ১৩

৬৬৮১. ইব্ন মাসউদ (রা.) থেকে ব্রণিত। তিনি আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ الْمَعْنِينَ فَيْ الْمَعْنِينَ وَالْمَعْنِينَ وَالْمُعْنِينَ وَالْمَعْنِينَ وَالْمُعْنِينَ وَالْمُعْمِينَ وَالْمُعْنِينَ وَالْمُعْفِينَ وَالْمُعْنِينَ وَالْمُعْنِينَ وَالْمُعْنِينَ وَالْمُعْنِينَ وَالْمُعْنِينَ وَالْمُعْنِينَ وَالْمُعْنِينَ وَالْمُعْنِينَ وَ

উপরোক্ত ব্যাখ্যা অনুসারে আয়াতের মর্মার্থ হচ্ছে এই যে, হে ইয়াহুদ সম্প্রদায় । মুসলমান ও কাফিরদের বিবদমান এ দু'টি দলের মধ্যে তোমাদের জন্য নিদর্শন রয়েছে। প্রকৃতপক্ষে এ যুদ্ধে কাফিরদের সংখ্যা ছিল বেশী এবং মুসলমানদের সংখ্যা ছিল তাদের তুলনায় কম। কিন্তু আল্লাহ্র কুদরতে ক্ষুদ্র দল নিজেদেরকে নিজেদের দিগুণ দেখতে লাগল। একগুণ তো হলো তাদের নিজেদের সমপরিমাণ সৈন্য আর অপর গুণ হচ্ছে বর্ধিত সৈন্য—সামন্ত। এই। কেমানো)—এর এটাও একটি অর্থ। এ সম্পর্কেই আল্লাহ্ তা'আলা বলেছেন যে, তিনি তাদের দৃষ্টিতে তাদের সংখ্যা নগণ্য করে দেখিয়েছেন। তবে অলর অপর একটি অর্থও আছে। ইব্ন মাসউদ (রা.) তাই বলেছেন। তিনি বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা মুসলমানদের দৃষ্টিতে তাদেরকে সমপরিমাণ সংখ্যা দেখিয়েছেন, অতিরিক্ত সংখ্যা নয়। এ কথাই আল্লাহ্ তা'আলা নিম্নোক্ত আয়াতে ইরশাদ করেছেন, মান্তিনি তাদেরকে তোমাদের দৃষ্টিতে স্বল্পর সমুখীন হলে, তখন তিনি তাদেরকে তোমাদের দৃষ্টিতে স্বল্প সংখ্যক দেখাচ্ছিলেন। )

অন্যান্য মুফাস্সিরগণ বলেন, এ যুদ্ধে মুসলিম সৈন্যগণই কাফিরদেরকে নিজেদের তুলনায় विश्वণ দেখছিল। তবে নিজেদেরকে যথাযথই দেখতে পাচ্ছিল। কম দেখছিল না। অবশেষে আল্লাহ্ তা'আলা গায়েবী মদদের মাধ্যমে তাদেরকে শক্তিশালী করেছেন। বিজয়ী করেছেন। এ কারণেই আল্লাহ্ তা'আলা ইয়াহুদীদেরকে লক্ষ্য করে এ আয়াত নাযিল করেছেন এবং এর মাধ্যমে তিনি তাদেরকে জানিয়ে দিয়েছেন যে, এ বিবদমান দু'টি দলের মধ্যে তোমাদের জন্য উপদেশ রয়েছে। এ আয়াতের মাধ্যমে আল্লাহ্ পাক তাদেরকে এ মর্মে ভীতি প্রদর্শন করছেন যে, বদরে মুসলমানদের হাতে আল্লাহ্ কাফিরদের প্রতি যে আঘাত হেনেছেন, তারা যদি না মানে তবে তাদের প্রতিও এ শাস্তি আপতিত হবে।

# যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৬৮২. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র বাণীঃ وَالْكُمْ أَنِكُ فَي مُعْنَيْنَ كُافِرَةً اللّهِ وَالْخُرَى كَافِرَةً اللّهِ وَالْخُرَى كَافِرَةً اللّهِ وَالْخُرَى كَافِرَةً اللّهِ وَالْخُرَى كَافِرَةً بَعْ اللّهِ وَالْخُرَى كَافِرَةً بَعْ اللّهِ وَالْخُرَى كَافِرَةً দুঃখ–কষ্ট লাঘরের উদ্দেশ্যে নাযিল হয়। সেদিন মুজাহিদের সংখ্যা ছিল ৩১৩ আর কাফিরদের সংখ্যা ছিল তাদের দ্বিগুণ। সেদিন মুশরিকদের সংখ্যা ছিল ছয়শ ছার্বিশ। আল্লাহ্ তা জালা মু মিনগণের সাহায্য করলেন। এভাবেই তিনি মুসলমানগণের প্রতি বিষয়টিকে সহজ করে দিলেন।

বদর যুদ্ধে অংশগ্রহণকারী মুশরিকদের সংখ্যা ঐতিহাসিকগণের মতে যা বর্ণিত, এ বর্ণনা তার বিপরীত। কারণ দুই কারণে ঐতিহাসিকগণ তাদের সংখ্যা নিয়ে একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। কেউ বলেন এক হাযার আর কেউ বলেন, তাদের সংখ্যা নয়শত হতে এক হাযারের মত ছিল। যারা এক হাযারের কথা বলেন, তারা প্রমাণ স্বরূপ নিম্নোক্ত বর্ণনা পেশ করেন ঃ

৬৬৮৩. হযরত আলী (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, রাস্লুল্লাহ্ (সা.) বদর প্রান্তরের দিকে চললেন। ফলে মুশরিকদেরকে অতিক্রম করে আমরা বদর প্রান্তরে পৌছে গেলাম, তথায় আমরা দুই ব্যক্তিকে পেলাম। একজন কুরায়শী আর অপরজন হলো, উকবা ইব্ন আবৃ মুঈতের আযাদ করা গোলাম। আমাদেরকে দেখে একজন পালিয়ে গেল। তবে উকবার আযাদকৃত গোলামকে আমরা ধরে ফেললাম। আমাদেরকে আমরা তাকে জিজ্ঞেস করলাম, কুরায়শদের সংখ্যা কত? সে বলল, আল্লাহ্র কসম! তারা অনেক। তারা খুব শক্তিশালী। সে এ কথা বলার সময় মুসলমানগণ তাকে প্রহার করল। অবশেষে তাঁরা অনেক। তারা খুব শক্তিশালী। সে এ কথা বলার সময় মুসলমানগণ তাকে প্রহার করল। অবশেষে তাঁরা তাকে রাস্লুল্লাহ্ (সা.)—এর নিকট নিয়ে গেলেন। তিনি তাকে জিজ্ঞেস করলেন, "তাদের সংখ্যা কত?" সে বলল, অনেক এবং তারা খুব শক্তিশালী। তারপর রাস্লুল্লাহ্ (সা.) তার থেকে তাদের সঠিক সংখ্যা জানার জন্য খুবই চেষ্টা করেছেন কিন্তু সে তা প্রকাশ করতে অস্বীকার করেছে। তারপর রাস্লুল্লাহ্ (সা.) তাকে জিজ্ঞেস করলেন, তারা দৈনিক কতটা উট যবাহ করে? সে বলল, প্রত্যহ দশটি। এ কথা শুনে রাস্লুল্লাহ্ (সা.) বললেন, তা হলে তাদের সংখ্যা হবে এক হাযার।

৬৬৮৪. আবদুল্লাহ্ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, বদর যুদ্ধের দিন আমরা তাদের অর্থাৎ মুশরিকদের এক ব্যক্তিকে বন্দী করে তাকে জিজ্ঞেস কর্লাম, তোমাদের সংখ্যা কত? সে বলল, এক হাযার।

যারা বলেন, তাদের সংখ্যা ছিল নয়শত থেকে এক হাযারের মত, তারা নিম্নের বর্ণনাসমূহ প্রমাণ স্বরূপ পেশ করেন ঃ

৬৬৮৫. উরওয়া ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, বদর যুদ্ধের সময় রাস্লুল্লাহ্ (সা.) খবর সংগ্রহ করার জন্য তাঁর একদল সাহাবীকে বদরের পানির দিকে প্রেরণ করলেন। তারপর তারা কুরায়শের কয়েকজন পানি সরবরাহকারীকে পেলেন। তাদের মধ্যে ছিল হাজ্জাজ গোত্রের গোলাম আসলাম, এবং বনী আসের গোলাম আবৃ ইয়াসার। তারা তাদেরকে রাস্লুল্লাহ্ (সা.)—এর নিকট নিয়ে এলেন। রাস্লুল্লাহ্ (সা.) তাদেরকে জিজ্জেস করলেন, তোমাদের সৈন্য সংখ্যা কতং সে বলল, অনেক। পুনরায় তিনি বললেন, তাদের সংখ্যা কতং তারা বলল, আমরা জানি না। তিনি বললেন, দৈনিক তোমরা কৃতটি উট যবাহ করং তারা বলল, কোন দিন নয়টি আবার কোন দিন দশটি। তখন হয়রত রাস্লুল্লাহ্ (সা.) বললেন, তাহলে এদের সংখ্যা হবে নয় শত থেকে এক হাজার।

৬৬৮৬. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র বাণী । الله وَأَخْرَى كَافِرَةُ يَرَفُنَهُمْ مِثْلَيْهُمْ رَأَى الْعَيْنِ وَلَا الله وَأَخْرَى كَافِرَةُ يَرَفُنَهُمْ مِثْلَيْهُمْ رَأَى الْعَيْنِ وَلِي الله وَأَخْرَى كَافِرَةُ يَرَفُنَهُمْ مِثْلَيْهُمْ رَأَى الْعَيْنِ وَلِي الله وَأَخْرَى كَافِرَةُ يَرَفُنَهُمْ مِثْلَيْهُمْ رَأَى الْعَيْنِ وَلِي الله وَأَخْرَى كَافِرَةُ يَرِفُنَهُمْ مِثْلِيهِمْ رَأَى الْعَيْنِ عَلَيْهِمْ رَأَى الْعَيْنِ عِلَيْهِمْ رَأَى الْعَيْنِ عِلَيْهِمْ مِثْلِي اللهِ وَأَخْرَى كَافِرَةُ يَرِفُنَهُمْ مِثْلِيهِمْ رَأَى الْعَيْنِ عِلَى اللهِ وَالْعَرَى كَافِرَةُ يَرِفُنَهُمْ مِثْلِيهِمْ رَأَى الْعَيْنِ عَلَيْهِمْ رَأَى الْعَيْنِ عَلَيْهِمْ رَأَى الْعَيْنِ عَلَيْهِمْ وَاللّهُ وَالْعَرْمُ وَلَيْهُمْ وَالْمُ الْعَيْنِ وَاللّهُ وَالْعَرَى كَافِرَةً يَرِفُونَهُمْ وَاللّهُ وَالْعَلَى اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْعَلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْهُمْ وَلَيْهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْكُونَا لَهُ مُ وَلَيْكُونَ وَلَيْهُمْ وَاللّهُ وَلَيْكُونَ وَلَيْكُونَا لَعُلّمُ اللّهُ وَلَيْكُونَ وَلَيْكُمْ وَلَيْكُونَا لَكُونَا لَعَلَى اللّهُ وَلَيْكُونَ وَلَيْكُونَا لَكُونَا لَهُ وَلَيْكُونَا لَكُونَا لَعَلَيْكُونَا لَا لَعُلّمُ وَلَيْكُونَا لَهُ مُعْلَى اللّهُ وَلَيْكُونَا لَعُونَا لَا لَهُ وَلَيْكُونَا لَكُونَا لَهُ وَلَيْكُونَا لَعْلَى اللّهُ وَلَيْكُونَا لَا لَعْلَى مُعْلَمُ وَلَيْكُونَا لَهُ وَلَيْكُونَا لَا لَهُ عَلَيْكُونَا لَمُ وَلَيْكُونَا لَكُونَا لَعُلَالُهُ وَلَيْكُونَا لَا لَعَلَى مُعَلّمُ وَلَيْكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَمْ مُنْ مُعْلَى مُعْلَمُ وَلِمُ لَكُونَا لَكُونَا لَعُلَاللّهُ وَلَا لَعُلْمُ وَلَمْ لَلْمُ لَلّهُ مُعِلّمُ وَلِمُ لَلْمُعِلّمُ لِللّهُ عَلَيْكُونَا لَمُ لَا لَهُ عَلَيْكُمْ وَلِهُ لَلّمُ لِللّهُ لِلْمُعِلّمُ لِعَلَالْمُ لِلللّهُ لِلّمُ لِللللّهُ لِللللّهُ لَلّهُ لِلللّهُ لِلّهُ لَلّهُ لَلْمُ لِن

৬৬৮৯. ইব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, রাসূলুল্লাহ্ (সা.)–এরসাহাবিগণেরসংখ্যা ছিল তিন শত দশের চেয়েও অধিক। আর মুশরিকদের সংখ্যা ছিল নয় শত হতে এক হাযারের মত।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, উল্লিখিত এ সমস্ত বর্ণনা ইবৃন আর্বাস (রা.)—এর বর্ণনার পরিপন্থী। তবে নয়শতের অধিক হওয়া যেহেতু রিওয়ায়াত দ্বারা প্রমাণিত, তাই ইবৃন মাসউদ (রা.)—এর বর্ণনা মৃতাবিক ব্যাখ্যা করাই সমধিক উত্তম।

هبابا المعالمة المع

তামাদেরকে তোমাদের তিনগুণ দেখতে পাচ্ছি। এসবগুলোর অর্থ হলো, আমি

অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেন, এর যথাযথ অর্থ হচ্ছে এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা কাফির সম্প্রদায়ের দৃষ্টিতে মুসলমানদেরকে তাদের দিগুণ দেখিয়েছেন। তবে এ ব্যাখ্যা আল-কুরআনের বাহ্যিক অর্থের পরিপন্থী। কেননা, আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন ঃ وَاذْ يُرِيْكُمُوْهُمُ إِذَا الْتَقَيْتُمُ فَيْ ٱعْيِنْكُمْ قَلِيلُا وَيَقَالِّكُمْ وَيْ ٱعْيَنْكُمْ قَلِيلُا وَيَقَالِكُمْ وَيْ ٱعْيَنْكُمْ قَلِيلُا وَيَقَالْكُمْ وَيْ ٱعْيَنْكُمْ قَلْيلُا وَيَقَالْكُمْ وَيْ ٱعْيَنْكُمْ قَلْيلُا وَيَقَالْكُمْ وَيْ ٱعْيَنْكُمْ وَيْ ٱلْكُمْ وَيْ ٱعْيَنْكُمْ وَيْ ٱلْكَالْكُمْ وَيْ ٱلْكُمْ وَيْ ٱللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيْ اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيْ الْكُمْ وَيْ اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيْ اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيْ اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيْ اللّهُ وَيْ أَعْلَى اللّهُ وَيُواللّهُ وَيْ اللّهُ وَيْ اللّهُ وَيْ اللّهُ وَيُعْلِيلُونُ وَيْ اللّهُ وَيُعْلِيلُونُ وَيْ اللّهُ وَيْ اللّهُ وَيُعْلِيلُونُ وَيْ اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيُعْلِيلُونُ وَيْعَالِيلُونُ وَالْمُولِقُونُ وَاللّهُ وَالْمُولِقُلِيلُونُ وَاللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِي الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّمُولُولُولُكُولُولُ وَلِلللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالل

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন ঃ অন্যান্য কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ আয়াতটিকে حونهم – تونهم – تونهم – تونهم – تونهم – تونهم و তাম কের পেশ দিয়ে পাঠ করেছেন। এ হিসাবে এর অর্থ হবে, يُرِيُكُمُوْمُ اللهُ مِثْلَيْهِمُ اللهُ مِثْلَيْهِمُ اللهُ مِثْلَيْهِمُ اللهُ مِثْلَيْهِمُ اللهُ مِثْلَيْهِمُ اللهُ مِثْلَيْهِمُ وَاللهُ مِثْلَيْهُمُ اللهُ مِثْلَيْهِمُ وَاللهُ اللهُ مِثْلَيْهِمُ اللهُ مِثْلَيْهُمُ اللهُ مُثْلِيْهُمُ اللهُ مِثْلَيْهُمُ اللهُ مِثْلُكُ مِثْلُكُ اللهُ مِثْلُكُ اللهُ مِثْلُكُ اللهُ مِثْلُكُ اللهُ مِثْلُكُ مِنْ اللهُ مِثْلُكُ مُ اللهُ مِثْلِكُ مُ اللهُ مِثْلُكُ اللهُ مِثْلُكُ اللهُ مِثْلُكُ اللهُ مِثْلُكُ مِنْ اللهُ مُثْلِكُ اللهُ مِثْلُكُ اللهُ مِثْلُكُ اللهُ مِثْلِكُ اللهُ مِثْلُكُ اللهُ مُثْلِكُ اللهُ مِثْلُكُ اللهُ مُثْلِكُ مِنْ اللهُ مِثْلُكُ مُ اللهُ ال

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, যারা শব্দটিকে ৫ বর্ণের সাথে প্রেড্ন, তাদের কিরাআতই আমার নিকট অন্যান্য কিরাআত হতে অধিক বিশুদ্ধ। তখন আলোচ্য আয়াতের অর্থ হবে, আর অপর দলটি হলো কাফির। তাদেরকে মুসসলমানগণ নিজেদের সংখ্যার দ্বিগুণ দেখে। এর কারণ ছিল এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা প্রথমত তাদেরকে মুসলমানদের দৃষ্টিতে কম করে দেখিয়েছেন। তাই তারা অনুরূপ অনুমান করেছেন। এরপর আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে মুসলমানদের দৃষ্টিতে কম করে দেখিয়েছেন। এবার তারা তাদেরকে নিজেদের সংখ্যার সমপরিমাণ অনুমান করেছেন। এরপর তৃতীয় বার আবার আল্লাহ্ তা'আলা তাদের সংখ্যাকে মুসলমানদের দৃষ্টিতে কম করে দেখিয়েছেন। এবার তারা তাদেরকে নিজেদের সংখ্যা হতে স্বল্প সংখ্যক বলে অনুমান করেছেন।

# যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৬৯০. আবদুল্লাহ্ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, বদর যুদ্ধের দিন তাদেরকে আমাদের দৃষ্টিতে স্বল্প সংখ্যক করে দেখান হলো। এমতাবস্থায় আমি আমার পাশের লোকটিকে জিজ্জেস করলাম, তুমি কি তাদেরকে সন্তুর সংখ্যক দেখতে পাচ্ছ? সে বলল, আমি তাদেরকে একশত দেখতে পাচ্ছি। তারপর আমরা তাদের একজনকে বন্দী করে এনে জিজ্জেস করলাম, তোমাদের সংখ্যা কত ছিল? উত্তরে সেবলন, এক হাযার।

কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত আছে যে, তিনি বলেছেন, তোমরা যদি তাদেরকে দেখতে, তাহলে তোমরা তাদেরকে তোমাদের দিগুণ দেখতে।

৬৬৯১. কাতাদা (র.) থেকে অপর সূত্রেও অনুরূপ বর্ণিত আছে।

এ উভয় বর্ণনা যা ইব্ন মাসউদ (রা.) থেকে আমি বর্ণনা করেছি, এর মধ্যে মুশরিকদের সংখ্যা নির্ণয়ের ক্ষেত্রে মুসলমানগণের মতপার্থক্যের কথাই প্রকাশ করা হয়েছে। তবে এ সংখ্যা নির্ণয়ের ব্যাপারটি বিভিন্ন সময়ে সংঘটিত হয়েছে। মুশরিকদের সংখ্যা নির্ণয়ের ক্ষেত্রে মুসলমানগণের সংখ্যা

সূরা আলে-ইমরান ঃ ১৩

সম্পর্কে আল্লাহ্ তা'আলা ইয়াহুদ সম্প্রদায়কে জানিয়ে দিলেন যে, তিনি মুসলমানদেরকে সহায়তা করবেন। অথচ ইয়াহুদীরা উভয় সম্প্রদায়ের আসল সংখ্যা সম্পর্কে সম্পূর্ণ অবগত ছিল। এর উদ্দেশ্য ছিল যেন তারা নিজেদের সংখ্যাধিক্য ও শৌর্য-বীর্য দেখে ধোঁকা না খায় এবং যেন তারা ভীত হয় এ কারণে যে, মুশরিকদের অবাধ্যতার কারণে বদর প্রান্তরে যেমনিভাবে মহান আল্লাহ্ তাদেরকে মুসলমানগণের হাতে শান্তি দিয়েছেন, তারাও যদি ঐ পথ অবলয়ন করে, তবে তাদেরকে ঠিক তদুপ শান্তি দেয়া হবে।

আল্লাহ্র বাণী ঃ مصدر ধাতুমূল ।। শব্দটি رايته ক্রিয়ার مصدر ধাতুমূল )।

যেমন বলা হয়, رایته المنام رؤیا حسنة غیر مجراة — ساته و المنام رؤیا حسنة غیر مجراة — ساته و المنام رؤیا حسنة غیر مجراة — ساته و ساته

মহান আল্লাহ্র বাণী ঃ

(जर्थ : जाल्लार् यात्क रेष्टा निज وَاللَّهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَنْ يَسْاءُ انَّ فِي ذَٰلِكَ لَعِبْرَةَ لَاُوْلِي الْاَبْصَارِ সাহায্যে শক্তিশালী করেন। নিশ্চয়ই এতে অন্তর্দৃষ্টিসম্পন্ন লোকদের জন্য শিক্ষা রয়েছে।)

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, এ আয়াতের ব্যাখ্যা এই যে, হে ইয়াহুদ সম্প্রদায়! যুদ্ধে লিপ্ত এ দু'টি দলের মধ্যে তোমাদের জন্য নিদর্শন রয়েছে। একটি দল যুদ্ধরত ছিল আল্লাহ্র পথে। আর অপর দলটি ছিল কাফির। মুসলমানগণ তাদেরকে চোখের দেখায় নিজেদের চেয়ে দ্বিগুণ দেখছিল। তারপর মুসলমানগণ সংখ্যায় কম হওয়া সত্ত্বেও আমি তাদেরকে সুদৃঢ়, শক্তিশালী করলাম কাফিরদের উপর, যদিও তারা সংখ্যায় ছিল অনেক। ফলে, মুসলমানগণ কাফিরদের উপর জয়লাভ করে। এতে রয়েছে উপদেশ ও গভীর চিন্তার বিষয়। আল্লাহ্ পাক যাকে ইচ্ছা নিজ সাহায্যে শক্তিশালী করেন। তারপর আল্লাহ্ পাক ঘোষণা করেন, নিশ্চয়ই এতে অর্থাৎ উল্লিখিত লোকদের সাথে স্বল্প সংখ্যক মুসলমানকে অধিক সংখ্যক কাফিরের উপর বিজয় দান করে আমি যে সাহায্য করেছি, তাতে চিন্তাশীল ও বৃদ্ধিমান লোকদের জন্য উপদেশ রয়েছে।

যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৬৯২. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র বাণীঃ اِنَّ فَيْ ذَالِكَ لَعِبْرَةٌ لِّأُولِي الْكَبْصَارِ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, এ ঘটনায় তাদের জন্য উপদেশ এবং চিন্তার খোরাক রয়েছে। কেননা, আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে শক্তিশালী করেছেন এবং তাদের শক্তদের মুকাবিলায় সাহায্য করেছেন।

**৬৬৯৩.** রবী' (র.) থেকেও অনুরূপ বর্ণিত আছে।

নারী, সন্তান, সোনা, রূপা ও ক্ষেত-খামারের প্রতি আসঞ্জি

১৪. নারী, সম্ভান, রাশিকৃত স্বর্ণ, রৌপ্য আর চিহ্নিত অশ্বরাজি, গবাদি পশু এবং ক্ষেত-খামারের প্রতি আসক্তি মানুষের নিকট মনোরম করা হয়েছে। এসব এ জীবনের ভোগ্যবস্তু। আর আল্লাহ্ তাঁর নিকট উত্তম আশ্রয়-স্থল।

ব্যাখ্যা ঃ মানুষের জন্য নারী, সন্তান ও উল্লিখিত যাবতীয় চিন্তাকর্যক বস্তুর আসক্তি মনোরম করা হয়েছে। এর দারা ইয়াহুদী সম্প্রদায় যারা রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর সত্যবাদিতা সম্পর্কে জানা সত্ত্বেও তাঁর জনুসরণের উপর দুনিয়ার সামগ্রী ও নেতৃত্বের মায়াকে প্রাধান্য দেয়, তাদেরকে আল্লাহ্ তা'আলা ধমক দিয়েছেন।

৬৬৯৪. আবুল আশআছ হতেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

وَيُنَ النَّاسِ नायिन रवात পत र्यत्र हेन्न हिम्स हेन्न मा'म (त.) (थर्क विनि विन विन क्षेत्र हेन्न हिम्स के नायिन रवात भत र्यत्र हिम्स हिम्स के नायिन रवात भत र्यत्र हिम्स हिम्स के नायिन रवात भत र्यत्र हिम्स हि

শব্দটি قنطار –এর বহুবচন। এর পরিমাণ নিয়ে তাফসীরকারগণের মধ্যে একাধিক মত রয়েছে। কেউ কেউ বলেন, ত্রানা, এক হাযার দুইশত উকিয়া। এক প্রকার স্বর্ণ বা রৌপ্য মুদ্রা।

যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৬৯৬. মূআয ইব্ন জাবাল (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এক হাযার দুইশত উকিয়ায় এক হয়।

৬৬৯৭. মুআয (রা.) থেকে অনুরূপ আরেকটি বর্ণনা রয়েছে।

৬৬৯৮. ইব্ন উমর (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এক হাযার দুইশত উকিয়ায় এক কিন্তার।

৬৬৯৯. আসিম ইব্ন আবিন নুজ্দ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এক হাযার দুই শত উকিয়ায় এক কিনতার।

৬৭০০. আবৃ হুরায়রা (রা.) থেকেও অনুরূপ বর্ণিত আছে।

৬৭০১. উবায় ইব্ন কা'ব (রা.) থেকে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ্ (সা.) বলেন, এক হাযার দুইশত উকিয়ায় এক 'কিনতার'।

কোন কোন তাফসীরকার বলেন, এক হাযার দুইশত দীনারে এক 'কিনতার'।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

**৬৭০২. হ**যরত হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ্ (সা.) বলেন, এক হাযার দুই শত দীনারে এক কিনতার।

**৬৭০৩.** হযরত হাসান (র.) থেকে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, এক হাযার দুইশত দীনারে এক কিনতার।

৬৭০৪. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এক হাযার দুইশত দীনারে এক কিনতার এবং এক হাযার দুইশত মিসকাল রৌপ্যে এক কিনতার।

৬৭০৫. দাহহাক ইব্ন মু্যাহিম (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, القناطيل মানে অনেক সোনা–রূপা। স্বর্ণ মূদ্রার এক হাযার দুইশত দীনার ও রৌপ্য মূদ্রার বার শত মিসকালে এক কিনতার।

কেউ কেউ বলেন, 'এক হাযার দুইশত দিরহাম অথবা এক হাযার দীনারে এক কিনতার।

# যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৭০৬. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এক হাযার দুইশত দিরহাম বা এক হাযার দীনারে এক কিনতার হয়।

**৬৭০৭.** দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এক হাযার দীনার বা এক হাযার দুইশত দিরহামে এক কিন্তার।

৬৭০৮. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন বার হাযারে এক কিন্তার।

৬৭০৯. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন বার হাযারে এক কিন্তার হয়।

৬৭১০. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, বার হাযারে এক কিনৃতার হয়।

৬৭১১. হাসান (র.) থেকে অপর সূর্ত্তে অনুরূপ বর্ণনা করেছেন।

৬৭১২. হাসান (র.) থেকে অন্য এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, দিয়াতের সমপরিমান এক হাজার দীনারে এক কিন্তার।

কেউ কেউ বলেছেন, কিন্তার হল, আশি হাযার দিরহাম অথবা একশত রিতল (এক রিতল সমান সাত্ছটাক) এর সমপরিমান।

যারা এমত পোষণ করেনঃ

৬৭১৩. সাঈদ ইব্ন মুসায়্যিব (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আশি হাযারে এক কিন্তার।

৬৭১৪. সাঈদ ইব্ন মুসায়্যিব (র.) থেকে বর্ণিত। অপর সূত্রে তিনি বলেন, আশি হাযারে এক কিন্তার।

৬৭১৫. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আমরা বলতাম, একশত রিতল স্বর্ণ—মুদ্রা বা আশি হাযার রৌপ্য মদ্রায় এক কিন্তার হয়।

৬৭১৬. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, একশত রিতল স্বর্ণমুদ্রা বা আমি হাজার দিরহামে এক কিন্তার হয়।

৬৭১৭. আবূ সালিহ্ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, একশত রিত্লে এক কিনৃতার হয়।

৬৭১৮. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, একশত র্তিলে এক কিন্তার হয়। আর তা হচ্ছে আট হাযার মিসকালের সমপরিমাণ।

কেউ কেউ বলেন, সত্তর হাযারে এক কিনতার।

যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৭১৯. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ وَلَقَنَاطِيْرُالُمُقَنْظُرَةِ —এর ব্যাখ্যায় বলেন, সতুর হাযার দীনারে এক কিন্তার।

৬৭২০. মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৬৭২১. আতা—আল খুরাসানী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, ইব্ন উমর (রা.) কিন্তার সম্পর্কে জিজ্ঞাসিত হবার পর উত্তরে তিনি বললেন, সত্তর হাযারে এক কিন্তার হয়।

কারো কারো মতে, কিনতার হলো, একটি গরুর চামড়া ভর্তি স্বর্ণ।

যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৭২২. আবৃ নায্রা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এক গরুর চামড়া ভর্তি স্বর্ণ হলো এক কিন্তার।

৬৭২৩. আবৃ নায্রা (র.) থেকে অপর সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, এক গরুর চামড়া ভর্তি স্বর্ণ হলো এক কিন্তার।

কারো কারো মতে অধিক মালকে কিনতার বলা হয়।

# যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৭২৪. রবী' ইব্ন আনাস (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, اَلْقَنَاطِيْرُ الْمُقَنْطِرَةِ —এর মানে হচ্ছে=অধিক মাল। যেগুলোর কতক অংশ অন্য কতক অংশের তুলনায় অধিক। কোন কোন আলিম

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ৩৮

আরবদের ভাবধারা উল্লেখ করে বলেন যে, আরবরা কিন্তার শব্দটিকে কোন নির্দিষ্টি পরিমাণ ওযনের মধ্যে সীমাবদ্ধ করত না। তবে তাঁরা বলত, এটা একটা পরিমাপের নাম। ইমাম তাবারী (র) বলেন, এমনটি হওয়াই অধিক সমীচীন। কেননা, যদি এর পরিমাণ নির্ধারিত হতো, তবে পূর্ববর্তা ব্যাখ্যাকরদের মাঝে এ ধরনের মতবিরোধ কখনো হতো না। সূতরাং আমার মতে এ কথা বলাই যথাযথ মনে হচ্ছে যে, মানে অধিক মাল। যেমন বলেছেন রবী ইব্ন আনাস (র.)। আর এর কোন পরিমাণও নির্দিষ্ট নয়। উপরোল্লিখিত বর্ণনার প্রেক্ষিতে তাফসীরকারগণ যা বলেছেন, তা তো সকলের সামনেই পরিষ্কার। মানে ত্রাধার কর্মান বিল্ল নার পরিক। যার কির্মাণংশ অপর অংশের তুলনায় অধিক। হাদীসেও অনুরূপ বর্ণিত আছে।

৬৭২৫. কাতাদা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, স্বর্ণ রৌপ্যের সম্পদকে القناطيرالمقنطرة বলা হয়। আর مقنطرة মানে হলো, এমন বহু পরিমাণ মাল, যার কিয়দংশ অপর অংশের তুলনায় অধিক।

৬৭২৬. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি القناطيرالمقنطرة – এর ব্যাখ্যায় বলেন, এর মানে হচ্ছে সোনা–রূপা জাতীয় প্রচুর সম্পদ।

কারো কারো মতে, المقنطرة অর্থসীল মোহরকৃত স্বর্ণ ও রৌপ্য মুদ্রা।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৭২৭. সৃদ্দী (র) থেকে বর্ণিত। তিনি المقنطرة – এর ব্যাখ্যায় বলেন, সীল মোহরকৃত দিরহাম ও দীনারসমূহ। وَأَتَيْتُمُ إِحْدَاهُنُ قَبْطَاراً – এর অনুরূপ ব্যাখ্যা নবী করীম (সা.) থেকেও বর্ণিত রয়েছে। এ বর্ণনা যদি সহীহ্ হয়, তবে এটাই যথেষ্ট।

৬৭২৮. আনাস ইব্ন মালিক রো.) থেকে বর্ণিত। তিনি রাসূলুল্লাহ্ (সা.) হতে আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ
-এর ব্যাখ্যায় বলেন, قَنْطُارُأُ -এর পরিমাণ হলো দু'হাযার।

আল্লাহ্র বাণী : وَٱلْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ ( চিহ্নিত অশ্বরাজি ) – এর ব্যাখ্যা ؛

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, المسومة – এর ব্যাখ্যায় তাফসীরকারগণ একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। কেউ কেউ বলেন, المسومة – এর মানে الراعية অর্থাৎ বিচরণ করে আহারকারী।

# যারা এমত পোষণ করেনঃ

৬৭২৯. সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি الخليل المسومة – এর ব্যাখ্যায় বলেন, বিচরণ করে আহারকারী অশ্বরাজি।

**৬৭৩০.** সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে অপর সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৬৭৩১. সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৬৭৩২. সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এর মানে বিচরণ করে আহারকারী অশ্বরাজি।

৬৭৩৩. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আবদ্র রহমান ইব্ন আব্যা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এর মানে মাঠে বিচরণশীল অশ্বরাজি।

৬৭৩৪. হযরত ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, الخيل المسومة – এর মানে মাঠে বিচরণশীল অশ্বরাজি।

৬৭৩৫. হযরত হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, الخيل المسومة –এর মানে মাঠে বিচরণশীল অশ্বরাজি।

৬৭৩৬. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, الخيل المسومة –এর মানে মাঠে বিচরণশীল অশ্বরাজি।

৬৭৩৭. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলতেন, এর মানে মাঠে বিচরণশীল অশ্বরাজি। কোন কোন মুফাস্সির বলেন, আন্ত্রাজ্য অর্থ সুন্দর ঘোড়া।

৬৭৩৮. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, المسومة –এর অর্থ হলো–সুন্দর ঘোড়া।

৬৭৩৯. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি الخيل المسومة – এর ব্যাখ্যায় বলেন, এর মানে, সুন্দর ঘোড়া।

৬৭৪০. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি الخيل المسومة –এর ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ সুন্দর উত্তম ঘোড়া।

৬৭৪১. মুজাহিদ (রা.) থেকেও অনুরূপ আরেকটি বর্ণনা রয়েছে।

৬৭৪২. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এর মানে সুন্দর ঘোড়া।

৬৭৪৩. বশীর ইবৃন আবী আমর খাওলানী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, الخيل المسومة সম্পর্কে আমি ইকরামা (রা.)–কে জিজ্ঞেস করলে তিনি বললেন, এর অর্থ সুন্দর ঘোড়া।

৬৭৪৪. বশীর ইব্ন আবী আমর খাওলানী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এ সম্পর্কে আমি ইকরামা (রা.) – কে জিজ্ঞেস করলে তিনি বললেন, সুন্দর ঘোড়া।

৬৭৪৫. সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, الخيل المسومة – এর মানে সুন্দর বাহাদুর ঘোড়া। এ সনদে আম্র ইব্ন হামাদের সূত্রে বর্ণিত আছে যে, এর অর্থ মাঠে বিচরণশালী অশ্বরাজি। অন্যান্য তাফসীরকার বলেছেন, الخيل المسومة – والخيل المسومة – الفيل المسومة

যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৭৪৬. ইব্ন আহ্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, الخيل المسومة এর অর্থ, চিহ্নিত অশ্বরাজি।

৬৭৪৭. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি الخيال المسوة – এর ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ, চিহ্নিত অশ্বরাজি। এদের বিশেষ নিদর্শন হলো, এদের চিহ্নসমূহ।

৬৭৪৮. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এর মানে ঐ সমস্ত ঘোড়া, যাদের কপালে সাদা চিহ্ন আছে।

সূরা আলে-ইমরান ঃ ১৪

কারো কারো মতে, المسومة অর্থ, ঐ অশ্বরাজি যা জিহাদের জন্য তৈরী রাখা হয়েছে। যারা এমত পোষণ করেনঃ

৬৭৪৯· ইব্ন যায়দ (র.) বলেন, الخيل المسومة মানে, ঐ সব অশ্ব, যা জিহাদের জন্য প্রস্তুত রাখা হয়েছে।

والخيل المسومة – الخيل المسومة – الخيل المسومة – والخيل المسومة वला ह्य اعلام उ मुन्नत আকৃতিসম্পন্ন চিহ্নিত অশ্বাজি। কেননা, আরবী ভাষায় تسويم वला ह्य العلام ( ঘোষণা দেয়া )—কে। আর সন্দুর ঘোড়াও যেহেতু নিজ উত্তম রং ও উত্তম আকৃতির বিশেষ চিহ্নের মাধ্যমে নিজ সৌন্দর্যের কথা ঘোষণা করে, তাই এগুলোকে الخيل المسومة वला হয়। আরব কাব্যেও এ ধরনের ব্যবহার বিদ্যমান আছে। যুবইয়ান গোত্রের নাবিগা নামক মহিলা কবি ঘোড়ার প্রশংসা করে বলেছেনঃ

# بِضُمُرٍ كَالِقَدَاحِ مُسَوَّمَاتٍ عَلَيْهَا مَعْشَرٌ ٱشْبَاهُ جِنِّ

प्रथात्न مسومات भनि معلمات अर्थाए हिस्छि अर्थ व्यवश्व राय्यहा अनुस्त्रभाव नवीत्नत कविकाय आरह : وَغَدَاةً قَاعِ الْقُرُنَتَيْنِ الْتَيْنَهُمُ \* زُجُلاً يُلُوحُ خِلاً لَهَا السَّمُويِمُ الشويم

ويم المعلمة التسويم المعلمة التسويم المعلمة المعلمة

আখতালের কবিতার মধ্যেও আলোচ্য শব্দের অনুরূপ ব্যবহার পাওয়া যায় ঃ

এর মানে راعية الاجمال । মাঠে বিচরণকারী পশু বুঝাতে হলে তারা বলে, اراعية الاجمال – ا م কারণেই বলা হয়, ابل سائمة অর্থাৎ المحتول – তবে এর ব্যবহার আরবদের মধ্যে প্রসিদ্ধ নয়। তবে এর ব্যবহার আরবদের মধ্যে প্রসিদ্ধ নয়। – এর অর্থে ব্যবহৃত হলে আলোচ্য – এর অর্থে ব্যবহৃত হলে আলোচ্য শব্দের অর্থ এই হবে। উপরোক্ত বক্তব্যের আলোকে مسومة – এর চিহ্নিত এ কথা বলাই সর্বাধিক বিশুদ্ধ। ইব্ন যায়দের বর্ণনার আলোকে مسومة – এর অর্থ এই হবে ।।

গবাদিপশু এবং ক্ষেত-খামার) –এর ব্যাখ্যা ؛

انعام – এরবহু বচন। এর মধ্যে আট প্রকার পশু শামিল রয়েছে, যা আল্ কুরআনে জন্যত্র বর্ণিত রয়েছে। যথা মেষ, ছাগল, গরু ও উট ইত্যাদি। الْصَرُّتُ – এর মানে হলো, ক্ষেত–খামার। এ হিসাবে

আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যা হচ্ছে এই যে, নারী, সন্তান ইত্যাদি গবাদি পশু ও ক্ষেত–খামারের আসক্তি মানুষের নিকট মনোরম করা হয়েছে।

् و الْكَنْ مَتَاعُ الْكَنْ وَاللَّهُ عِنْدَهُ حُسُنُ الْمَاٰبِ ( এ সব পার্থিব জীবনের সাম্গ্রী। আর আল্লাহ্ পাকের নিকটেই রয়েছে উত্তম আশ্রয়স্থল। )—এর ব্যাখ্যা ঃ

السم اشاره শব্দটি السم اشاره । এর দারা আয়াতে উল্লিখিত সমুদয় বিয়য়াদি তথা নারী, সন্তান, রাশিকৃত স্বর্গ–রৌপ্য আর চিহ্নিত অশ্বরাজি, গবাদি পশু এবং ক্ষেত–খামারের প্রতি ইংগিত করা হয়েছে। এর দারা এ কথা সুস্পটভাবে প্রতীয়মান হয় যে, এ১ শব্দটি বহু অর্থবোধক বিভিন্ন বস্তুর উপর ব্যবহৃত হয় এবং এর দারা বহু বস্তুকে বুঝান হয়।

এ আয়াতাংশে আল্লাহ্ পাক ঘোষণা করেছেন যে, এ সব কিছু পার্থিব ভোগ্য সামগ্রী। অর্থাৎ এগুলো জীবিত লোকদের জীবনোপকরণ এবং নিজেদের প্রবৃত্তির চাহিদা পূরা করার উপায়। পার্থিব জগতে এগুলোর আসক্তি মানুযের নিকট লোভনীয় করে দেয়া হয়েছে। তবে এগুলো পরকালে মহান আল্লাহ্র নৈকট্য লাভের উপকরণ নয়। হাঁা, যদি এগুলোকে আল্লাহ্ পাকের রাস্তায় ব্যবহার করা হয়, এগুলোও পরকালে কাজে আসবে।

অর্থ আর আল্লাহ্ পাকের নিকটই উত্তম আশ্রয়স্থল।

৬৭৫০. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, عُشْنُ الْمَاْبِ অর্থ, উত্তম প্রত্যাবর্তন-স্থল। আর তা হলো জান্নাত।

مصدر (ক্রিয়মূল) مصدر (ক্রিয়মূল) مصدر (ক্রিয়মূল) مصدر (ক্রেয়মূল) مصدر (ক্রিয়মূল) مصدر (ক্রিয়মূল) ( লাকটি আমাদের নিকট ফিরে এলো। ) এ বন্দটিতে الف – এর পূর্বে যবর থাকার কারণে তা الف দারা পরিবর্তন করা হয়েছে। ফলে এর ক্রেটিতে محال – معاد – ماب যবরকে চায়। যবরকে চায়। عين كلمة শব্দগুলা مفعل – এর মত ব্যবহৃত হয়েছে। এগুলোর مغلل – مفعل ( মধ্যক্ষর ) – এর মত ব্যবহৃত হয়েছে। এগুলোর مفعل ( মধ্যক্ষর ) – এর মত ব্যবহৃত হয়েছে। এগুলোর الف – ياء ماء واق রা واق واق واق হয়েছে এগুলার কারণে।

यिन কেউ প্রশ্ন করে যে, মহান আল্লাহ্র নিকট তো মর্মন্তুদ শান্তিও রয়েছে এতদসত্ত্বেও কেমন করে বলা হলো। وَاللَّهُ عَنْدُهُ مُسْنَالُهُ اللَّهِ ( আর মহান আল্লাহ্র নিকটই রয়েছে উত্তম প্রত্যাবর্তন—স্থল )। তবে এর উত্তরে বলা হবে, এ সুসংবাদ এক বিশেষ গুণের অধিকারী মানুষের জন্য। এ হিসাবে আয়াতের অর্থ হবে এই যে, যারা আল্লাহ্ পাককে ভয় করে, তাদের জন্য রয়েছে মহান আল্লাহ্র নিকট উত্তম প্রত্যাবর্তন—স্থল। পরবর্তী আয়াতে এ উত্তম প্রত্যাবর্তন—স্থলেরই বিবরণ পেশ করা হয়েছে।

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, উত্তম প্রতাবর্তন—স্থল কি, এ সম্পর্কে যদি কেউ প্রশ্ন করে, তবে এর উত্তরে বলা হবে যে, তা হলো, ঐ জানাত, যার পাদদেশে নদীসমূহ প্রবাহিত। সেখানে তারা চিরস্থায়ী হবে এবং তাদের জন্য থাকবে পবিত্র সঙ্গিনী ও তারা অর্জন করবে আল্লাহ পাকের সন্তষ্টি।

# জান্লাত ও জান্নাতবাসীদের বর্ণনা

(١٥) قُلْ اَوْنَكِبِّكُمْ بِخَيْرٍ مِّنْ ذَلِكُمْ ﴿ لِلَّذِيْنَ الَّقَوْا عِنْكَ كَرَبِّهِمْ جَنَّتَ تَجُرِي مِنْ تَخْتِهَا الْأَنْهُرُ خُلِدِيْنَ فِيْهَا وَازْوَاجٌ مُّكَمَّهُ لِللَّهُ مَا لِللَّهِ ﴿ وَاللّٰهُ بَصِيْرُ بِالْعِبَادِ ٥ تَخْتِهَا الْأَنْهُرُ خُلِدِيْنَ فِيْهَا وَاللّٰهُ بَصِيْرُ بِالْعِبَادِ ٥ تَخْتِهَا الْأَنْفُرُ خُلِدِيْنَ فِيْهَا وَاللّٰهُ بَصِيْرُ بِالْعِبَادِ ٥ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُو

১৫. বল, আমি কি তোমাদেরকে এসব বস্তু হতে উৎকৃষ্টতর কোন কিছুর সংবাদ দিব? যারা তাক্ওয়া অবলম্বন করে চলে তাদের জন্য উদ্যানসমূহ রয়েছে যার পাদদেশে নদী প্রবাহিত ; সেখানে তারা স্থায়ী হবে, তাদের জন্য পবিত্র সন্ধিনী এবং আল্লাহর নিকট হতে সন্তুষ্টি রয়েছে। আল্লাহ বান্দাদের সম্পর্কে সম্যক দ্রষ্টা।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, এখানে আল্লাহ্ পাক ঘোষণা করেন ঃ হে মুহামাদ (সা.)! নারী, সন্তান এবং আয়াতে বর্ণিত অন্যান্য বিষয়াদির আসক্তি যাদের নিকট মনোরম করা হয়েছে, আপনি তাদেরকে বলুন, আমি কি তোমাদেরকে এর চেয়েও উৎকৃষ্টতর বস্তুর সংবাদ দিব? অর্থাৎ নারী, সন্তান, সঞ্চিত স্বর্ণ—রৌপ্য এবং পার্থিব জগতে রকমারি ভোগ—সম্পদের আসক্তি যাদের নিকট মনোরম করা হয়েছে, এ সমস্ত বিষয় হতেও উৎকৃষ্টতর বস্তু সম্পর্কে আমি কি তোমাদেরকে সংবাদ দিব?

ইমামু আবৃ জা ফর তাবারী (র.) বলেন, خَالِدِينَ فَيْهُ শব্দটিতে যবর হওয়া এখানে বাঙ্গীয় والْنَيْنَ الْتَوْلَ وَالْمِينَ وَالْمُ وَالْمِينَ وَالْمُ وَالْمِينَ وَالْمُولَ وَالْمِينَ وَالْمُولِ وَالْمِينَ وَالْمُولِ وَالْمِينَ وَالْمُولِ وَالْمُ وَالْمُولِ وَالْمُ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِي وَالْمُولِ وَالْمُولِي وَالْمُولِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُ

ورضوانا ورض

ইমাম আব্ জা'ফর তাবারী (র.) বলেনঃ যারা তাকওয়া অবলম্বন করে চলে, তাদের জন্য যে উৎকৃষ্টতর পুরস্কারের কথা উল্লেখ করা হয়েছে তা হলো আল্লাহ্ পাকের সন্তুষ্টি। কারণ আল্লাহ্র সন্তুষ্টিই জান্নাতী লোকদের সর্বশ্রেষ্ঠ সম্মান।

## যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৭৫১. জাবির ইব্ন আবদুল্লাহ্ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, জানাতী লোকেরা জানাতে প্রবেশ করার পর আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে বলবেন, এর চেয়েও শ্রেষ্ঠ বস্তু আমি তোমাদেরকে দান করব কি? তারা বলল, হে আমাদের প্রতিপালক । এর চেয়েও উৎকৃষ্ট বস্তু আবার কি? তিনি বলবেন, তা হচ্ছে আমার সন্তুষ্টি।

अतु याशाह وَاللَّهُ بَصِيْرٌ بُالْعِبَادِ

যে আল্লাহ্কে ভয় করে, তাঁর আনুগত্য করে এবং মুত্তাকী লোকদের জন্য আল্লাহ্ যা তৈরি করে রেখেছেন, এগুলোকে যারা নারী, সন্তান এবং পার্থিব ভোগ্য বিষয়বস্তুর উপর প্রাধান্য দেয়, তাদের প্রতি আল্লাহ্ পাক সম্যক দুষ্টা। অনুরূপভাবে তিনি সম্যক দুষ্টা ঐ লোকদের প্রতিও, যারা আল্লাহ্কে ভয় করে না, বরং আল্লাহ্র নাফরমানী করে, শয়তানের আনুগত্য করে এবং নারী, সন্তান ও তাদের নিকটস্থ পার্থিব ধন—দৌলতকে আল্লাহ্ প্রদন্ত নিআমতের উপর প্রাধান্য দেয়। আল্লাহ্ উভয় দল সম্পর্কে সম্যক দুষ্টা। তাই তিনি তাদের সকলকে তাঁর নিকট প্রত্যাবর্তনের পর প্রতিদান দিবেন। অর্থাৎ নেককার বান্দাকে উত্তম প্রতিদান দিবেন এবং পাপী লোকদেরকে শান্তি দেবেন।

(١٦) ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَآ إِبِّنَآ أَمَتًا فَاغْفِرُلَنَا ذُنُوبُنَا وَقِنَا عَذَابَ النَّادِ ٥

১৬. যারা বলে, হে আমাদের প্রতিপালক। আমরা ঈমান এনেছি; স্তরাং তুমি আমাদের পাপ ক্ষমা কর এবং আমাদেরকে আগুনের আযাব হতে রক্ষা কর।

আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যা হলো, হে নবী (সা.) বলুন, আমি কি তোমাদেরকে এর চেয়েও উৎকৃষ্টতর বিষয়ের সংবাদ দেব? যারা তাকওয়া অবলম্বন করে চলে তারা বলে, হে আমাদের প্রতিপালক । আমরা ঈমান এনেছি, সুতরাং তুমি আমাদের পাপ ক্ষমা করে দাও এবং আমাদেরকে আগুনের আযাব হতে রক্ষা কর।

الَّذِيْنَ يَقُوْلُونَ رَبَّنَا اِنَّنَا اَمَنًا فَاعُفْرِلَنَا ذُنُوْبَنَا –এর মানে, যারা বলে, হে আমাদের প্রতিপালক! আমরা আপনার প্রতি, আপনার দীনের প্রতি এবং আপনার দেয়া বিধানের প্রতি ঈমান এনেছি। কাজেই আমাদের পাপসমূহকে ঢেকে দিন, দোযথের আযাব থেকে আমাদেরকে নাজাত দিন।

এখানে জাহান্নামের শাস্তি থেকে রক্ষা পাবার জন্য বিশেষ ভাবে দু'আ করা হয়েছে। এর কারণ, যাকে জাহান্নামের আযাব থেকে দূরে রাখা হবে, সে–ই হবে সফলকাম।

শব্দটি فَقَى اللّٰهُ فُلَانًا থেকে উদ্ভূত হয়েছে। এ আয়াতাংশের অর্থঃ আল্লাহ্ তাকে বিপদ থেকে রক্ষা করেছেন। এ ধরনের বিষয়ে কেউ যদি কারো কাছে সাহায্য প্রার্থনা করে, তবে বলে اقتى كذا

(١٧) اَلصّْبِرِيْنَ وَالصَّدِقِيْنَ وَالْقُنِتِيْنَ وَالْمُنْفِقِيْنَ وَالْمُنْفِقِيْنَ وَالْمُسْتَغْفِرِيْنَ بالرَّسْحَادِ ٥

১৭. তারা ধৈর্যশীল, সত্যবাদী, অনুগত, ব্যয়কারী এবং উষাকালে ক্ষমাপ্রার্থী।

الصَّابِرِينَ –এর মানে, অর্থ সংকটে, দৃঃখ–ক্রেশে ও সংগ্রাম–সংকটে তারা ধৈর্যের পরাকাষ্ঠা। প্রদর্শন করেছে।

এবং তাঁর প্রতি যা নাযিল হয়েছে, সে বিষয়ে স্মান আনে এবং আল্লাহ্–রাসূলের বিধি–নিষেধ মুতাবিক আমল করে।

এর অর্থ, যারা মহান আল্লাহ্র অনুগত। ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতের প্রত্যেকটি শব্দ সম্পর্কে আমি পূর্বেই প্রমাণাদিসহ বিস্তারিত আলোচনা করেছি। তাই পুনরায় এখানে আলোচনা করা নিষ্প্রয়োজন মনে করছি। কাতাদা (র.) এ আয়াতের ব্যাখ্যায় বিশদ আলোচনা করেছেন।

کابِرِیْنَ বৈর্যশীল, অর্থাৎ যারা মহান আল্লাহ্র আনুগত্যের ব্যাপারে অটল থেকে বিভিন্ন অবৈধ কাজ পরিত্যাগ করে পরম ধৈর্যের পরাকাষ্ঠা প্রদর্শন করেছেন।

যারা মহান আল্লাহ্র পুরাপুরি অনুগত।

যারা নিজেদের মালের যাকাত আদায় করে এবং মহান আল্লাহ্র নির্দেশিত খাতে তা প্রদান করে। যারা মহান আল্লাহ্র নির্দেশিত পথে নিজেদের মাল অকাতরে ব্যয় করে।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, اَلْذِينَ يَقُولُونَ اٰمَنَّا بِهِ अन्छला السَّابِرِيْنَ وَالصَّابِوَيْنَ المَّابِ بِهِ अन्छला اللَّذِينَ يَقُولُونَ اٰمَنَّا بِهِ – এর থেকে البَّدِينَ يَقُولُونَ अन्यत থেকে اللهِ হওয়ার ভিত্তিতে যের যুক্ত হয়েছে। আর এগুলোতে যের দিয়ে পাঠ করা এ কথাই প্রমাণ করে যে, اللَّذِينَ التَّقُولُ عِنْدَ رَبِّهِمْ अन्यति पाठ कर्ता হয়েছে اللهِ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللللهُ وَاللّهُ و الللّهُ وَاللّهُ وَلّا لِلللللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

রাতের শেষ প্রহরে ক্ষমাপ্রাথীর বর্ণনা وَالْمُسْتَغْفِرِيْنَ بِالْاَسْعَار এবং রাতের শেষ প্রহরে ক্ষমাপ্রাথী ) –এর ব্যাখ্যা ঃ

কারা উপরোক্ত গুণে গুণানিত এ সম্পর্কে তাফসীরকারগণের মধ্যে একাধিক মত রয়েছে। কোন কোন তাফসীরকার বলেন, তারা হলো, রাতের শেষ প্রহরে সালাত আদায়কারী ব্যক্তি।

**যাঁরা এমত পোষণ করেন**ঃ

৬৭৫৩. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَالْمُسْتَغُفِرِيْنَ بِالْاَسْحَارِ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, তারা হলো রাতের শেষ প্রহরে সালাত আদায়কারী।

৬৭৫৪. কাতাদা (র.) থেকে অন্য সূত্রে বর্ণিত। তিনি وَالْمُسْتَغُفُورِيْنَ بِالْاَسْحَارِ বলেন, তারা হলো ঐসমস্ত লোক, যারা রাতের শেষ প্রহরে সালাত আদায় করে।

অন্যান্য তাফসীরকারের মতে তারা হলো, ক্ষমা প্রার্থনাকারী।

যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৭৫৫. হাতিব (র.) তাঁর পিতা থেকে বর্ণনা করেন, একদিন শেষ রাতে মসজিদের কোণে কোন এক ব্যক্তিকে বলতে শুনলাম যে, হে আমার প্রতিপালক ! তুমি যা নির্দেশ দিয়েছ, তা অকাতরে পালন করেছি। এ তো রাতের শেষ প্রহর। সূতরাং আমাকে ক্ষমা কর। তারপর তাকিয়ে দেখি যে, তিনি ইব্ন মাসউদ (রা.)।

৬৭৫৬. নাফি' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, ইব্ন উমর (রা.) রাত জেগে সালাত আদায় করতেন। তারপর নাফি' (র.)—কে জিজ্ঞেস করতেন, হে নাফি! আমরা রাতের শেষ প্রহরে পৌছেছি কি? যদি নাফি নেতিবাচক জবাব দিতেন, তবে তিনি পুনরায় সালাতে মশগুল হয়ে যেতেন। আর যদি ইতিবাচক জবাব দিতেন, তবে তিনি বসে দু'আ ও ইস্তিগফারে লিপ্ত হতেন। আর এমনিভাবেই তার সকাল হতো।

৬৭৫৭. আনাস ইব্ন মালিক (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, রাস্লুল্লাহ্ (সা.) আমাদেরকে রাতের শেষ প্রহরে সন্তরবার ইস্তিগফার করতে নির্দেশ দিয়েছেন।

৬৭৫৮. জা'ফর ইব্ন মুহামাদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যে ব্যক্তি রাতে সালাত আদায় করে রাতের শেষাংশে সত্তরবার ইন্তিগফার করবে, তার নাম اَلْمُسْتَغُفْرِيْنَ بِالْاَسْمَارِ – রাতের শেষ প্রহরে প্রার্থনাকারীদের তালিকায় লিপিবদ্ধ করা হবে।

অন্যান্য তাফসীরকারের মতে اَلْمُسْتَغُفِرِيْنَ بِالْأَسْحَارِ হচ্ছে ঐ সমন্ত লোক, যারা ফজরের জামাআতে হাযির হয়।

যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৭৫৯. ইয়াক্ব ইব্ন আবদ্র রহমান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, একদিন আমি যায়দ ইব্ন আসলামকে জিজ্ঞেস করলাম, রাতের শেষ প্রহরে প্রার্থনাকারী কারা? উত্তরে তিনি বললেন, যারা ফজরের জামাআতে হাযির হয়।

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ৩৯

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, اَلْمُسْتَغُفُورِيْنَ بِالْاَسْحَار –এর বিশুদ্ধতম ব্যাখ্যা হলো, তারা হচ্ছে ঐ সমস্ত লোক, যারা তাদের প্রতিপালকের নিক্ট এ মর্মে রাতের শেষ প্রহরে দু'আ করে যে, আল্লাহ্ যেন তাদেরকে লজ্জাকর পরিস্থিতি হতে বাঁচিয়ে রাখেন।

سحر – اسحار শব্দের বহুবচন। আলোচ্য আয়াতের প্রসিদ্ধ অর্থ হচ্ছে, যারা রাতের শেষ প্রহরে প্রার্থনা করে। তবে আয়াতের অর্থ এ–ও হতে পারে যে, তারা আমল ও সালাতের মাধ্যমে ক্ষমার জন্য প্রার্থনা করে থাকে। তবে দু'আ ও প্রার্থনার অর্থেই শব্দটি অধিক প্রসিদ্ধ। ইসলামই আল্লাহ্ নিকট একমাত্র দীন।

(١٨) شَهِلُ اللهُ آنَّةُ لَآ اِللهَ اللهُ هُوَ ﴿ وَالْمَلْيِكَةُ وَ اُولُوا الْعِلْمِ قَآيِمًا بِالْقِسْطِ ﴿ لَآ اِللهَ اللَّا هُوَالْعَزِيْرُ الْحَكِيْمُ وَ وَالْمَلْيِكَةُ وَ الْمُلْيِكَةُ وَ الْوَلُوا الْعِلْمِ قَآيِمًا بِالْقِسْطِ ﴿ لَآ اِللَّهَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّل

১৮. আল্লাহ সাক্ষ্য দেন যে, তিনি ব্যতীত অন্য কোন ইলাহ নেই; ফেরেশতাগণ এবং জ্ঞানিগণও ইলাহ আল্লাহ ন্যায়নীতিতে প্রতিষ্ঠিত, তিনি ব্যতীত অন্য কোন ইলাহ নেই। তিনি পরাক্রমশালী, প্রজ্ঞাময়।

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, আল্লাহ্ সাক্ষ্য দেন যে, তিনি ব্যতীত অন্য কোন মাবৃদ নেই। অনুরূপভাবে ফেরেশতা ও জ্ঞানিগণও সাক্ষ্য দেন।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেছেন ঃ বসরাবাসী কতিপয় ব্যাখ্যাকার এ আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, الْمُلْئِكُةُ মানে, عَضَى اللهُ অর্থাৎ আল্লাহ্ ফয়সালা করেন। তারা مُضَى اللهُ শব্দটিকে এ মর্মে পেশ দেন যে, তর্থন এর অর্থ দাঁড়াবে, ফেরেশতাগণ এবং জ্ঞানিগণ সাক্ষ্য দেয়।

মহান আল্লাহ্র বাণী ঃ قَامُنَا بِالْقَسْطِ –এর মানে হলো, তিনি তাঁর বান্দাদের মধ্যে আদল ও সুবিচার প্রতিষ্ঠা করেন। আর্থ ন্যার ও সুবিচার। যেমন বলা হয়, هوقسط তিনি ন্যায়পরায়ণ ও সুবিচারক। যদি কেউ সুবিচার প্রতিষ্ঠা করেন, তখন বলা হয়,

বসরাবাসী ইল্মে নাহ্র কোন কোন বিশেষজ্ঞ বলেন, قَائِمًا بِالْقِسُطِ শক্টি وَلَا اللهُ إِلاَّ هُوَ শক্টি এ থেকে الله হয়েছে। কৃফাবাসী ইলমে নাহুর কোন কোন বিশেষজ্ঞ বলেন, এ শব্দটি شُهِدُاللّٰهُ –এর শব্দ থেকে এ১ হয়েছে। অর্থাৎ সুবিচার প্রতিষ্ঠাকারী আল্লাহ্ সাক্ষ্য দেন যে, তিনি ব্যতীত র্জন্য কোন াবৃদ নেই। বর্ণিত আছে যে, বাক্যটি হযরত আবদুল্লাহ্ ইব্ন মাসঊদ (রা.)–এর পাঠরীতি অনুসারে े किल। তারপর القائم (शरक الف ولام किल। তারপর وَأُولُوا الْعِلْمِ الْقَائِمُ بِالْقِسْطِ हिल তা معرفة ( অনির্দিষ্ট ) হয়ে যায়। তবে এ শব্দটি যেহেতু এখানে معرفة ( নির্দিষ্ট ) –এর বিশেষণ ইসাবে ব্যবহৃত হয়েছে, তাই তাতে نصب ( যবর ) দেয়া হয়েছে।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, শব্দটির বিশুদ্ধতম ব্যাখ্যা হলো ঐ ব্যাখ্যা, যারা বলেন যে, এ শব্দটি اللُّهُ শব্দের বিশেষণ হিসাবে এখানে ব্যবহৃত হয়েছে। কেননা, اللُّهُ শব্দের বিশেষণ হিসাবে এখানে ব্যবহৃত ণব্দের উপরই مطف করা হয়েছে। তাই الله শব্দ থেকে তা الله সাব্যস্ত করাই উত্তম।

মহান আল্লাহ্র বাণী ؛ لا إِنَّ الْهُ اللهُ عَلَى وَالْعَرْمِينُ الْحَكِيْمُ لا اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَّى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلْ শরীক নেই । তিনি ব্যতীত আর কেউ মাবূদ হবার উপযুক্ত নয়। العزيز –এর অর্থ, তিনি এমন পরাক্রমশালী, যাঁর ইচ্ছাকে কেউ রোধ করতে পারে না এবং তিনি যদি কাউকে শাস্তি দেন বা কারো থেকে প্রতিশোধ গ্রহণ করেন, তবে তার থেকে প্রতিকার গ্রহণ করার মতও কোন সন্তা নেই। الحكيم অর্থ, প্রজ্ঞাময়। যাঁর পরিচালনায় কোন ক্রটি নেই।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা হ্যরত ঈসা (আ.)–এর নব্তয়াত নিয়ে রাস্লুল্লাহ্ (সা.)–এর সাথে বিতর্ককারী খৃষ্টান সম্প্রদায় এবং আল্লাহ্র সাথে শরীক নির্ধারণকারী ও আল্লাহ্কে উপেক্ষা করে অন্য কাউকে মাবৃদরূপে গ্রহণকারী মৃশরিক সম্প্রদায়ের অহেতুক বক্তব্যকে খন্ডন করেছেন এবং উক্ত লোকদের প্রতি ঘোষণা করে দিয়েছেন যে, সমস্ত কিছুর তিনিই স্রষ্টা এবং কাফির ও মুশরিকদের মনগড়া মাবৃদদেরও রব তিনিই। এ বিষয়ে আল্লাহ্ পাক নিজেও সাক্ষ্য দেন এবং সাক্ষ্য দেন ফেরেশতা ও তাঁর বান্দাগণের মধ্যে যাঁরা জ্ঞানীগুণী। সাক্ষ্য প্রদানের ক্ষেত্রে আল্লাহ্ তা'আলা নিজেকে প্রথমে উল্লেখ করেছেন নিজের মর্যাদা প্রকাশ করার জন্য এবং মুশরিকদের আরোপিত অপবাদসমূহ থেকে নিজের পবিত্রতা ঘোষণা করার জন্য। এ বিষয়টি এমন, যেমন আল্লাহ্ পাক মানুষকে আদব শিক্ষাদানের উদ্দেশ্যে নিজেদের কাজকর্মের ক্ষেত্রে প্রথমত তার নাম নিয়ে আরম্ভ করার হুকুম দিয়েছেন।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতের অর্থ হলো, মহান আল্লাহ্র মনোনীত বান্দাদের সাক্ষ্য সম্পর্কে সংবাদ দেয়া। তাই তিনি প্রথমে নিজের কথা এবং পরে ফেরেশতা ও জ্ঞানিগণের কথা উল্লেখ করেছেন। তারপর তিনি তাদেরকে জানিয়েছেন যে, ফেরেশতা পূজারী মুশরিক, যারা ফেরেশতার প্রতি সম্মান প্রদর্শন করে এবং আরো অন্যান্য অনেকেই করে আর আলিম সম্প্রদায় তাদের প্রতিষ্ঠিত কুফ্র ও শিরকী কার্যক্রমকে অপসন্দ করে এবং অপসন্দ করে হ্যরত ঈসা (আ.) সম্পর্কে তাদের মতামত ও আল্লাহ্ ব্যতীত অন্যদেরকে মাবৃদরূপে গ্রহণকারী লোকদের মতামতকে, এসব কথা বর্ণনা করার পর আল্লাহ্ রারুল আলামীন ঘোষণা করেছেন যে, ফেরেশতা ও জ্ঞানী লোকেরা সকলেই এ মর্মে সাক্ষ্য দেয় যে, তিনি ব্যতীত অন্য কোন মাবৃদ নেই এবং মহান আল্লাহ্কে বর্জন করে সূরা আলে-ইমরান ঃ ১৯ ্রজন্যদেরকে মাবৃদ রূপে গ্রহণকারী মিথ্যাবাদী। এ আয়াত হ্যরত ঈসা (আ.) সম্পর্কে নবী করীম (সা.)–এর সাথে বিতর্ককারী নাজরানের খৃষ্টান সম্প্রদায়ের বিরুদ্ধে প্রমাণ স্বরূপ।

وَاعْلَمُواْ انْمًا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْ فَإِنَّ لِلَّهِ अप्राजार्भ جملة معترضه अप्राजार्भ انَّهُ لا الله الآهو वं جَمْلَةُ - هُمْ अर्था विमाभान مُنَانَّالُهُ ضُمْسَهُ अाग्नाजाल्म مُحْمُسَهُ

এখানে মহান আল্লাহ্র নামের বর্ণনা আরম্ভ করা হয়েছে। ঠিক তদুপ আলোচ্য আয়াতেও আল্লাহ্র নামের বর্ণনা আরম্ভ করা হয়েছে এবং নিজ সাক্ষ্যের কথা উল্লেখ করে নিজের স্তৃতি ও গুণাবলী প্রকাশ করার মাধ্যমে তিনি অন্যদের মাবৃদ হওয়ার বিষয়টি রদ করে দিয়েছেন এবং মুশরিকদের মিথ্যাবাদী হওয়ার বিষয়টি পরিফার বর্ণনা করে দিয়েছেন।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, যারা বলেন, ক্রিক মানে ক্রিক তাদের এ ব্যাখ্যা ঠিক নয়। কারণ, এ ধরনের ব্যাখ্যা আরব—অনারব কোন অভিধানে নেই। কেননা, شهد এবং قضى উভয়ের অর্থ তিররূপ। আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় আমি যা বলেছি متقدمين তথা পূর্ববর্তী কোন কোন আলিম হতেও

৬৭৬১. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি উক্ত আয়াতের ব্যাখ্যায় তা বৰ্ণিত আছে। বলেন, নাজরানের খৃষ্টান সম্প্রদায়ের মতামতের বিপক্ষে আল্লাহ্ পাক সাক্ষ্য দেন যে, তিনি ব্যতীত অন্য কোন মাবৃদ নেই এবং ফেরেশতা ও জ্ঞানিগণও সাক্ষ্য দেন যে, আল্লাহ্ ন্যায়নীতিতে প্রতিষ্ঠিত।

৬৭৬২. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, القسط অর্থ العدل অর্থাৎ ইনসাফ। ইসলাম আল্লাহর নিকট একমাত্র দীন

মহান আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ

(١٩) إِنَّ الرِّينَ عِنْدَاللَّهِ الْإِسُلَامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوْتُوا الْكِتْبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءً. هُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ ﴿ وَمَنْ يَكُفُرُ بِاللَّهِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ سَرِيْعُ الْحِسَابِ ٥

১৯. ইসলামই আল্লাহর নিকট একমাত্র জীবন ব্যবস্থা। যাদেরকে কিতাব দেয়া হয়েছিল তারা পরস্পর বিদ্বেষবশত তাদের নিকট জ্ঞান আসবার পর মতানৈক্য ঘটিয়েছিল। আর, কেউ আল্লাহর নিদর্শনকে প্রত্যাখান করলে আল্লাহ হিসাব গ্রহণে অত্যন্ত তৎপর।

এ ক্ষেত্রে দীন শব্দের অর্থ আনুগত্য ও বিনয়। যেমন কবি বলেছেনঃ

এখানে দীন শব্দটি বিনয়ের সাথে আনুগত্যের অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। অনুরূপভাবে কবি কান্তামীর কবিতার মধ্যেও দীন শব্দটিকে বিনয়ের অর্থে ব্যবহার করা হয়েছে। তিনি বলেন, كَانَتُ نَوَارُ تَدْيْنُكُ الْأَدْيَانَا

এ পংক্তিতে ندينك শব্দটি ذلل ( বিনয়ের ) – এর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। এমনিভাবে আ শা মায়মূন ইব্ন কায়স –এর কবিতায় রয়েছে যে, إِنْ عَنْ وَقَ وَصِيالِ काয়স –এর কবিতায় রয়েছে যে,

বসরাবাসী ইল্মে নাহ্র কোন কোন বিশেষজ্ঞ বলেন, قَائِماً بِالْقِسْطِ وَهِمَ الْفَالِمُ الْفَلِمُ الْفَلِمُ الْفَلِمُ الْفَلِمُ الْفَلِمُ الْفَالِمُ الْفِلْمُ الْفِيلِمُ الْفَالِمُ الْفَالِمُ الْفَالِمُ الْفَالِمُ الْفِيلِمُ الْفَالِمُ الْفِيلِمُ الْفَالِمُ الْفِيلِمُ الْفَالِمُ الْفَالِمُ الْفَالِمُ الْفَالِمُ الْفَالِمُ الْفِلِمُ الْفِيلِمُ الْفِيلِمُ

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, শব্দটির বিশুদ্ধতম ব্যাখ্যা হলো ঐ ব্যাখ্যা, যারা বলেন যে, এ শব্দটি اللهُ শব্দের বিশেষণ হিসাবে এখানে ব্যবহৃত হয়েছে। কেননা, اللهُ اللهُ اللهُ করা হয়েছে। তাই اللهُ শব্দ থেকে তা عطف সাব্যস্ত করাই উত্তম।

মহান আল্লাহ্র বাণী । مُوَالُوَيْرُالُكِيْمُ لَا الْهَ الْاَ الْاَ الْهَ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ مَامَةً – এর আর্গ্র কোন শরীক নেই । তিনি ব্যতীত আর কের্ড মাবূদ হবার উপযুক্ত নয়। العزيز – এর আর্থ, তিনি এমন পরাক্রমশালী, যাঁর ইচ্ছাকে কেউ রোধ করতে পারে না এবং তিনি যদি কাউকে শান্তি দেন বা কারো থেকে প্রতিশোধ গ্রহণ করেন, তবে তার থেকে প্রতিকার গ্রহণ করার মতও কোন সন্তা নেই। الحكيم আর্থ, প্রজ্ঞাময়। যাঁর পরিচালনায় কোন ক্রুটি নেই।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা হযরত ঈসা (আ.)—এর নবৃওয়াত নিয়ে রাস্লুল্লাহ্ (সা.)—এর সাথে বিতর্ককারী খৃষ্টান সম্প্রদায় এবং আল্লাহ্র সাথে শরীক নির্ধারণকারী ও আল্লাহ্কে উপেক্ষা করে অন্য কাউকে মাবৃদরূপে গ্রহণকারী মুশরিক সম্প্রদায়ের অহেতুক বক্তব্যকে খন্ডন করেছেন এবং উক্ত লোকদের প্রতি ঘোষণা করে দিয়েছেন যে, সমস্ত কিছুর তিনিই স্রষ্টা এবং কাফির ও মুশরিকদের মনগড়া মাবৃদদেরও রব তিনিই। এ বিষয়ে আল্লাহ্ পাক নিজেও সাক্ষ্য দেন এবং সাক্ষ্য দেন ফেরেশতা ও তাঁর বান্দাগণের মধ্যে যাঁরা জ্ঞানীগুণী। সাক্ষ্য প্রদানের ক্ষেত্রে আল্লাহ্ তা'আলা নিজেকে প্রথমে উল্লেখ করেছেন নিজের মর্যাদা প্রকাশ করার জন্য এবং মুশরিকদের আরোপিত অপবাদসমূহ থেকে নিজের পবিত্রতা ঘোষণা করার জন্য। এ বিষয়টি এমন, যেমন আল্লাহ্ পাক মানুষকে আদব শিক্ষাদানের উদ্দেশ্যে নিজেদের কাজকর্মের ক্ষেত্রে প্রথমত তার নাম নিয়ে আরম্ভ করার হুকুম দিয়েছেন।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতের অর্থ হলো, মহান আল্লাহ্র মনোনীত রান্দাদের সাক্ষ্য সম্পর্কে সংবাদ দেয়া। তাই তিনি প্রথমে নিজের কথা এবং পরে ফেরেশতা ও জ্ঞানিগণের কথা উল্লেখ করেছেন। তারপর তিনি তাদেরকে জানিয়েছেন যে, ফেরেশতা পূজারী মুশরিক, যারা ফেরেশতার প্রতি সম্মান প্রদর্শন করে এবং আরো অন্যান্য অনেকেই করে আর আলিম সম্প্রদায় তাদের প্রতিষ্ঠিত কুফ্র ও শিরকী কার্যক্রমকে অপসন্দ করে এবং অপসন্দ করে হযরত ঈসা (আ.) সম্পর্কে তাদের মতামত ও আল্লাহ্ ব্যতীত অন্যদেরকে মাবৃদরূপে গ্রহণকারী লোকদের মতামতকে, এসব কথা বর্ণনা করার পর আল্লাহ্ রার্ল আলামীন ঘোষণা করেছেন যে, ফেরেশতা ও জ্ঞানী লোকেরা সকলেই এ মর্মে সাক্ষ্য দেয় যে, তিনি ব্যতীত অন্য কোন মাবৃদ নেই এবং মহান আল্লাহ্কে বর্জন করে

জন্যদেরকে মাবূদ রূপে গ্রহণকারী মিথ্যাবাদী। এ আয়াত হযরত ঈসা (আ.) সম্পর্কে নবী করীম (সা.)–এর সাথে বিতর্ককারী নাজরানের খৃষ্টান সম্প্রদায়ের বিরুদ্ধে প্রমাণ স্বরূপ।

وَاعْلَمُواْ اَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْ فَاَنَّ لِلَّهِ अयानिভात्त جملة معترضه आयाजार्भ اَنَّهُ لاَ الله الأَ هُوَ ا جملة معترضه आयाजार्भ فَانَّللُّهُ خُمُسَهُ पायाजार्भ - خُمُسَهُ अध्यात्व - خُمُسَهُ

এখানে মহান আল্লাহ্র নামের বর্ণনা আরম্ভ করা হয়েছে। ঠিক তদুপ আলোচ্য আয়াতেও আল্লাহ্র নামের বর্ণনা আরম্ভ করা হয়েছে এবং নিজ সাক্ষ্যের কথা উল্লেখ করে নিজের স্তৃতি ও গুণাবলী প্রকাশ করার মাধ্যমে তিনি অন্যদের মাবৃদ হওয়ার বিষয়টি রদ করে দিয়েছেন এবং মুশরিকদের মিথ্যাবাদী হওয়ার বিষয়টি পরিষ্কার বর্ণনা করে দিয়েছেন।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, যারা বলেন, আনু মানে قَضْی তাদের এ ব্যাখ্যা ঠিক নয়। কারণ, এ ধরনের ব্যাখ্যা আরব—অনারব কোন অভিধানে নেই। কেননা, আনু এবং قضی উভয়ের অর্থ ভিন্নরপ। আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় আমি যা বলেছি متقدمین তথা পূর্ববর্তী কোন কোন আলিম হতেও তা বর্ণিত আছে।

৬৭৬১. মুহাম্মাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি উক্ত আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, নাজরানের খৃষ্টান সম্প্রদায়ের মতামতের বিপক্ষে আল্লাহ্ পাক সাক্ষ্য দেন যে, তিনি ব্যতীত অন্য কোন মাবুদ নেই এবং ফেরেশতা ও জ্ঞানিগণও সাক্ষ্য দেন যে, আল্লাহ্ ন্যায়নীতিতে প্রতিষ্ঠিত।

৬৭৬২. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, العدل অর্থ العدل অর্থাৎ ইনসাফ। ইসলাম আল্লাহর নিকট একমাত্র দীন

মহান আল্লাহ্ পাকের বাণী ঃ

(١٩) إِنَّ الرِّيْنَ عِنْدَاللهِ الْاِسْلاَمُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِيْنَ اُوْتُوا الْكِتْبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَ. هُمُ الْحِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَكُفُرُ بِاينِ اللهِ فَإِنَّ اللهَ سَرِيْعُ الْحِسَابِ ٥

১৯. ইসলামই আল্লাহর নিকট একমাত্র জীবন ব্যবস্থা। যাদেরকে কিতাব দেয়া হয়েছিল তারা পরম্পর বিদ্বেষবশত তাদের নিকট জ্ঞান আসবার পর মতীনেক্য ঘটিয়েছিল। আর, কেউ আল্লাহর নিদর্শনকে প্রত্যাখান করলে আল্লাহ হিসাব গ্রহণে অত্যন্ত তৎপর।

এ ক্ষেত্রে দীন শব্দের অর্থ আনুগত্য ও বিনয়। যেমন কবি বলেছেনঃ

এখানে দীন শব্দটি বিনয়ের সাথে আনুগত্যের অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। অনুরূপভাবে কবি কান্তামীর কবিতার মধ্যেও দীন শব্দটিকে বিনয়ের অর্থে ব্যবহার করা হয়েছে। তিনি বলেন, كَانَتُ نَوَارُ تَعَرِيْكُ الْكَذَيْكُ الْكَذَيْكُ

و পংক্তিতে ندینك শব্দটি ذلل विनस्तित ) – এর অর্থে ব্যবস্থত হয়েছে। এমনিভাবে আ'শা মায়মূন ﴿ كُورُ مُو الدِّينَ دِرَاكًا بِغَنْ وَصِيالِ ﴿ विनस्तित अंश्रम – এর ক্বিভায় রয়েছে যে, هُوَدَانَ الرِّبَابَ اِذْكَرِ هُوَ الدِّينَ دِرَاكًا بِغَنْ وَصِيالِ

মানে বিনয় ও নাম্বান তাঁও শব্দের অর্থ الدين ও دلك অর্থাৎ বিনয় ও আনুগত্য নামের মানে বিনয় ও নাম্বান সাথে আনুগত্য প্রকাশ করা। এর মূল হতে ক্রিয়াপদ اسلم –এর অর্থ হলো, সে ইসলামে প্রবেশ করেছে। যেমন বলা হয়, المسلم –তারা বসন্তকালে প্রবেশ করেছে। অনুরূপভাবে السلم মানে হলো, তারা ইসলামে প্রবেশ করেছে। তারা বসন্তকালে প্রবেশ করেছে। অনুরূপভাবে ارْبَعُوْ নামের হলো, তারা ইসলামে প্রবেশ করেছে। ইসলাম হলো, বিনয়ের সাথে আনুগত্য প্রকাশ করা ও নিষিদ্ধ কাজসমূহ বর্জন করা। এ হিসাবে المسلم – এর ব্যাখ্যা হলো, যথাযথ আনুগত্য একমাত্র তাঁরই জন্য, মুখে স্থীকার করা এবং অন্তরে পূর্ণ বিশ্বাস করা। বিনয়ের সাথে তাঁর ইবাদত করা। আর তাঁর আদেশ –নিষেধ পালনের মাধ্যমে আনুগত্য প্রকাশ করা। তাঁর সামনে বিনয়াবনত হওয়া। আত্মন্তরিতা নয় এবং আল্লাহ্ বিমুখতাও নয়। সর্বোপরি তাঁর ইবাদতে কাউকে ও শরীক না বানানো। একদল মুফাস্সির আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় তাই বলেছেন।

# ্ যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৭৬৩. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি ازَّ الدَّيْنَ عِنْدُ اللهِ الْاَسْلَامُ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, ইসলাম হলো, সাক্ষ্য দেয়া যে, মহান আল্লাহ্ ব্যতীত কোন মাবৃদ নেই এবং মহান আল্লাহ্র পক্ষ হতে আগত বিধানসমূহের প্রতি স্বীকৃতি প্রদান করা। এটিই হলো মহান আল্লাহ্র দীন। এ দীন সহকারেই তিনি তাঁর রাসূলগণকে প্রেরণ করেছেন এবং তাঁর ওয়ালীগণকে এর দিকেই তিনি পথ–নির্দেশনা দিয়েছেন। এ ছাড়া আর কোন ধর্মমত মহান আল্লাহ্র নিকট গ্রহণযোগ্য নয় এবং তা কোন কাজেও আসবে না।

৬৭৬৪. আবুল আলিয়া (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি از الدَّيْنَ عِنْدُ الله الْاسْلام – এর ব্যাখ্যায় বলেন, । এর অর্থ হলো, এক আল্লাহ্তে বিশ্বাস স্থাপন করা, আল্লাহ্র সাথে অন্য কাউকে শরীক না করে একনিষ্ঠভাবে তাঁর ইবাদত করা, নামায কায়েম করা, যাকাত দান করা এবং ফর্যসমূহ যথাযথভাবে আদায় করা।

৬৭৬৫. ইব্ন যায়দ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র বাণীঃ أَسُلُمُنَا –এর ব্যাখ্যায় বলেন, এর মানে, আমরা লড়াই বর্জন করে শান্তিতে প্রবেশ করেছি।

৬৭৬৬. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি الْوَالْدُوْمُ عَنْ اللّٰهِ الْاَسْكُمُ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, এর মানে, হে রাসূল ! আপনি বলুন, মহান আল্লাহর একত্ববাদ এবং রাসূলগণের প্রতি বিশ্বাস আপনার পক্ষ হতে নয় বরং এ দাওয়াত আপনার প্রতিপালকের পক্ষ হতে আগত শাখ্ত দাওয়াত।

আলোচ্য আয়াতের কিতাব শব্দ দ্বারা ইনজীল কিতাবকে বুঝান হয়েছে। আলোচ্য আয়াতে হয়রত ঈসা (আ.) সম্পর্কেও খৃষ্টান কর্তৃক মহান আল্লাহ্র প্রতি আরোপিত অপবাদসমূহ সম্পর্কে আলোকপাত করা হয়েছে। এ বিষয়ে তাদের মধ্যে চরম মতবিরোধ ঘটেছে এবং এ কারণেই তারা একে অন্যের থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে পড়েছে। অবশেষে একে অন্যের রক্তপাত ঘটানোকেও বৈধ ভাবতে আরম্ভ করেছে। তাদের এ পারস্পরিক মতবিরোধ তাদের নিকট জ্ঞান আসার পর বিদ্বেষবশত সংঘটিত হয়েছে। অর্থাৎ হককে জানার পরও তারা মতবিরোধে লিপ্ত হয়েছে। এমনকি তাদের ইয়াকীন ছিল যে, অপবাদমূলক তারা যা বলছে, তা একেবারেই বাতিল। তাই আল্লাহ্ তা আলা বান্দাদের প্রতি এ মর্মে ঘোষণা করেছেন যে, তারা যা বলছে, তা একেবারেই বাতিল এবং তাদের বক্তব্য পরিষ্কার কুফ্রীর অন্তর্ভুক্ত। তাদের এহেন বক্তব্য অক্ততার কারণে নয় বরং তারা ইচ্ছাকৃতভাবে একথা বলছে এবং ক্ষমতা, নেতৃত্ব, বাদশাহীর লোভ ও পরস্পর বিদ্বেষবশত তারা এরূপ মতবিরোধে জড়িয়ে পড়েছে।

৬৭৬৭. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র বাণী । گَاالْخِتَافَالُنْ يُنْ الْوَالْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمُ وَالْخِتَافَالَا بَعْنَا الْفِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمُ وَمَا خَاءَهُمُ الْفِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمُ وَمِنْ بَعْدَ مَا جَاءَهُمُ الْفِلْمُ بَغْياً بَيْنَهُمُ وَمِنْ بَعْدَ مَا مِنْ بَعْدَ مَا جَاءَهُمُ اللّهُ وَمِنْ بَعْدَ مَا مَنْ بَعْدَ مَا مَا جَاءَهُمُ وَمِنْ بَعْدَ مِنْ بَغْياً بَيْنَهُمُ وَمِنْ بَعْدَ مِنْ بَعْدَ مَا جَاءَهُمُ اللّهُ وَمِنْ بَعْدَ مِنْ مَا بَعْدَ مِنْ مَا بَعْدَ وَمِنْ الْمُعْرَفِي وَمِنْ مَا مِنْ مُعْلِيدًا لِمُعْلَى اللّهُ وَمِنْ الْمُعْلَى الْمُعْمَالِ وَمِنْ مُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللّهُ وَمُنْ الْمُعْلَى الْمُؤْمُونُ وَالْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِيلًا الْمُعْلَى الْمُعْلِيلِي الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْ

وَالدَّيْنَ عِنْدَ اللهُ الْاَسْلاَمُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِيْنَ اللّهِ الْاَسْلاَمُ وَمَا الْحَتَابَ اللّهِ الْكَتَابَ اللّهِ مِنْ بَعْدَمًا جَاءَ هُمُ الْعَلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَ الْكَتَابَ اللّهِ مِنْ بَعْدَمًا جَاءَ هُمُ الْعَلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَ وَ وَ الْكَتَابَ اللّهُ مِنْ بَعْدَمًا جَاءَ هُمُ الْعَلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَ وَ وَ الْكَتَابَ اللّهُ مِنْ بَعْدَمًا جَاءَ هُمُ الْعَلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَ وَ وَ وَ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهِ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

৬৭৬৯. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, হ্যরত মূসা (আ.) মৃত্যুমুখে পতিত অবস্থায় বনী ইসরাঈলের সত্তর জন আলিমকে নিজের কাছে ডেকে আনলেন এবং তিনি তাদের প্রতি তাওরাত হিফাযতের দায়িত্বভার অর্পণ করলেন। তিনি তাদেরকে তাওরাত হিফাযতের ব্যাপারে আমীন (আমানতদার) নির্ধারণ করলেন। প্রত্যেককে এক এক অংশের দায়িত্বভার প্রদান করলেন। বিদায়কালে হ্যরত মূসা (আ.) ইউশা ইব্ন নূন (আ.) – কে তাঁর স্থলাভিষিক্ত নিয়োজিত করে যান। হ্যরত মূসা (আ.) – এর ইন্তিকালের পর এক যুগ, দুই যুগ এবং তিন যুগ অতিবাহিত হলে তাদের মধ্যে মতানৈক্য দেখা দেয়। অথচ যে সত্তর জনকে কিতাবের হিফাযতের দায়িত্ব দেয়া হয়েছিল, তারা ছিল ঐ সত্তর জনেরই বংশধর। অবশেষে তাদের মাঝে অন্যায় রক্তপাতের সূচনা হয় এবং পরম্পর কলহ—ছন্ম্ব চরম আকার ধারণ করে। তাদের দ্বন্ধের মূলে ছিল পার্থিব জগতের ক্ষমতা, রাজত্ব ও ধন—ভাভার হাসিল করার অশুভ মোহ। এ কারণে আল্লাহ্ পাক জালিম বাদশাহ্কে তাদের উপর চাপিয়ে দেন এবং ঘোষণা করেন যে, ইসলামই আল্লাহ্র নিকট একমাত্র দীন। আল্লাহ্ তাঁর বান্দাদের প্রতি সম্যক দ্রন্তা।

রবী' ইব্ন আনাস (রা.) বলেন, এতে বুঝা যায় যে, اَنْتُوا الْكَتَابُ –এর দ্বারা বনী ইসরাঈলের ইয়াহদী সম্প্রদায়কে বুঝান হয়েছে, খৃষ্টান সম্প্রদায় নয় । কিন্তু অন্যরা বলেন, اَنْتُوا الْكِتَابُ দ্বারা ইনজীল কিতাবপ্রাপ্ত খৃষ্টান সম্প্রদায়কে বুঝান হয়েছে। খারা এমত পোষণ করেনঃ

মহান আল্লাহ্র বাণী ঃ وَمَنْ يَكُفُرُ بِاٰيَاتِ اللّٰهِ فَانَّ اللّٰهَ سَرِيْعُ الْحِسَابِ (আর যে মহান আল্লাহ্র নিদর্শনকে অবিশ্বাস করে, তার জানা উচিত যে, আ্ল্লাহ্ পাক হিসাব গ্রহণে অত্যন্ত তৎপর। )

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন ঃ আল্লাহ্ তা'আলা জ্ঞানী ও উপদেশ গ্রহণকারীদের জন্য যে নিদর্শনাবলী ও দলীল—প্রমাণাদি প্রদান করেছেন, এগুলোকে যারা অস্বীকার করে, তিনি তাদের হিসাব অতি সত্ত্বর গ্রহণ করবেন। অর্থাৎ দ্নিয়াতে যে যা আমল করবে, আল্লাহ্ পাক তা হিসাব করে রাখবেন। তারপর পরকালে তিনি তাদের প্রতিদান দিবেন। কেননা, আল্লাহ্ তা'আলা অতি সত্ত্বর তাদের হিসাব গ্রহণ করবেন। আল্লাহ্ তা'আলা অতি সত্ত্বর হিসাব গ্রহণ করবেন এর মানে, আল্লাহ্ তা'আলা সকলের আমলকে সংরক্ষণ করেন। এতে মানুযের মত অঙ্গুলি দিয়ে গণনা করার তাঁর প্রয়োজন হয় না এবং হাদয়ের সাহায্যের তাঁর দরকার হয় না। সাহায্য—সহযোগিতা এবং কোন প্রকার কষ্ট ব্যতিরেকেই তিনি এগুলোর সংরক্ষণ করতে সক্ষম। মুজাহিদ (র.) থেকেও অনুন্র্যাধ্যাত্ত্ব অনুরূপ ব্যাখ্যা বর্ণিত আছে।

৬৭৭১. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি مَنَ يَكُفُرُ بِأِيَاتِ اللَّهِ فَانَّ اللَّهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ —এর ব্যাখ্যায় বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা তাদের অন্যায় আচরণসমূহের হিসাব অতি সত্ত্বর গ্রহণ করবেন।

७११२. मूजारिन (त्र.) থেকে বর্ণিত। তিনি سَرْيُعُ الْحِسَابِ – وَمَنْ يَكُفُرُ بِأَيَاتِ اللَّهِ فَانَّ اللّهَ سَرْيُعُ الْحِسَابِ – وَمَنْ يَكُفُرُ بِأَيَاتِ اللّهِ فَانَّ اللّهَ سَرْيُعُ الْحِسَابِ – وَمَنْ يَكُفُرُ بِأَيَاتِ اللّهِ فَانَّ اللّهَ سَرْيُعُ الْحِسَابِ – وَمَ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى ا

(٢٠) فَإِنْ حَاجُّوكَ فَقُلُ ٱسْلَمْتُ وَجُرِى لِللهِ وَمَنِ الثَّبَعَنِ وَقُلُ لِلَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِنْبَ وَ الْأُمِّ لَهِ وَمَنِ الثَّبَعَنِ وَقُلُ لِلَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِنْبَ وَ اللهُ بَصِيْلًا اللهُ بَصِيْلًا عَلَيْكَ الْبَلْخُ وَ اللهُ بَصِيْلًا اللهُ بَصِيْلًا عَلَيْكَ الْبَلْخُ وَ اللهُ بَصِيْلًا بِالْحِبَادِ ٥ بِالْحِبَادِ ٥

২০. যদি তারা আপনার সাথে বিতর্কে লিপ্ত হয়, তবে আপনি বলুন আমি আল্লাহর নিকট আত্মসমর্পণ করেছি এবং আমার অনুসারিগণও। আর যাদেরকে কিতাব দেয়া হয়েছে, তাদেরকে ও নিরক্ষরদেরকে বলুন, তোমরাও কি আত্মসমর্পণ করেছ? যদি তারা আত্মসমর্পণ করে, তবে নিশ্চয় তারা সুপথ পাবে। আর যদি তারা মুখ ফিরিয়ে নেয়, তবে আপনার কর্তব্য শুধু প্রচার করা। আল্লাহ বান্দাদের সম্পর্কে সম্যক দ্রষ্টা।

অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলা এ আয়াতের দ্বারা রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—কে সম্বোধন করে ইরশাদ করেন যে, থে রাসূল! নাজরানের খৃষ্টান সম্প্রদায় যদি আপনার সাথে ঈসা (আ.) সম্পর্কে বিতর্কে লিগু হতে চায়, তবে তাঁরা আপনার সাথে বাতিল ও অন্যায় পদ্ধতিতে বিতর্ক করবে। তাই আপনি তাদেরকে বলে দিন, আমি আমার অন্তর, মুখ এবং সমস্ত অঙ্গ–প্রত্যঙ্গ মহান আল্লাহ্র প্রতি সমর্পণ করে দিয়েছে। আলোচ্য আয়াতে এ অর্থাৎ মুখমন্ডলের কথা বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। এর কারণ, মুখমন্ডল হলো, মানব সন্তানের অঙ্গ–প্রত্যঙ্গের মধ্যে সর্বাধিক সম্মানী। কাজেই, মুখমন্ডল যখন কোন কিছুর সামনে আত্মসমর্পণ করে, তখন অবশিষ্ট অঙ্গ–প্রত্যঙ্গসমূহও তার সম্মানার্থে নিজেকে সমর্পিত করে দেবে।

আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ فَمَنِ الشَّبَعَنِ –এর মানে হচ্ছে, আমার অনুসারিগণও আত্মসমর্পণ করেছে। আলোচ্য আয়াতে عطف করা হয়েছে।

খাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৭৭৩. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَانُحَاجُونُ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, তারা যখন বাতিল পদ্ধতিতে তথা خلفنا – فعلنا – فعلنا – خلفنا ইত্যাদি বলে আপনার সাথে বিতর্কে লিপ্ত হবে ( এতো বাতিল পদ্ধতি। তবে হক কোন্টি তারা তা জানে ) তখন আপনি তাদেরকে বলে দিবেন, আমি তো আল্লাহ্র নিকট আত্মসমর্পণ করেছি এবং আমার অনুসারিগণও।

قَالُ اللَّذِيْنُ الْثُوا الْكِتَابَ وَالْأُمْيِّنَ ٱ اَسْلَمُتُمْ فَالْ اَسْلَمُوا فَقَدِ الْمُتَدُولَ ( আর যাদেরকে কিতাব দেয়া হয়েছে, তাদেরকেও নিরক্ষরদেরকে বলুন, তোমরাও কি আআসমর্পণ করেছ? যদি তারা আআসমর্পণ করে, তবে নিচয় তারা পথ পাবে।) –এর ব্যাখ্যা ঃ

আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করেন যে, হে রাসূল ! ইয়াহুদ ও খৃষ্টানদের কিতাবধারী লোকদেরকে এবং আরবের মুশরিক সম্প্রদায়, যাদের কোন কিতাব দেয়া হয়নি এ ধরনের লোকদেরকে আপনি জিজ্ঞেস করুন। তোমরা কি মহান আল্লাহ্র একত্ববাদে বিশ্বাস স্থাপন করছ এবং ইবাদতের ক্ষেত্রে মহান আল্লাহ্র সাথে তোমরা যাদেরকে শরীক করছ, তাদেরকে বর্জন করে বিশ্ব—জাহানের প্রতিপালক আল্লাহ্ রারুল আলামীনের জন্য ইবাদত ও দাসত্বকে একনিষ্ঠ করে নিয়েছ? অথচ তোমরা জান যে, আল্লাহ্ পাক ব্যতীত অন্য কোন প্রতিপালক নেই এবং তিনি ব্যতীত অন্য কোন মাবৃদ নেই। যদি তারা আত্মসমর্পণ করে অর্থাৎ আল্লাহ্ পাকের একত্ববাদের উপর দৃঢ় ঈমান রাখে এবং একনিষ্ঠভাবে তাঁর ইবাদত করে, তবে তারা পথ পাবে। অর্থাৎ তারা হক ও সত্যের সন্ধান পাবে এবং হিদায়াতের পথে চলতে সক্ষম হবে।

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) - ৪০

(۱۱۲: ٥) السَمَاء و مارته و

৬৭৭৪. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনিহুঁ وَقُلُ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتَابَوَا لاَمِينِ -এর ব্যাখ্যায় বলেন, أُمِينِ वा निরক্ষর ঐসব লোক, যাদেরকে কোন কিতাব প্রদান করা হয়নি।

৬৭৭৫. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি أَمُنِينَ أُوْتَى الْكِتَابَ وَالْكِتَابَ وَالْكِتَابَ وَالْكِتَابَ وَالْكَتِابَ وَالْكِتَابَ وَالْكَتِابَ وَالْكِتَابَ وَالْكَتِابَ وَالْكَتَابَ وَالْكَالِدُ وَالْكُلُوبُ وَاللّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَاللّ

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী ៖ وَانْ تَرَلُّوا فَانِّمَا عَلَيْكَ الْبَلاعُ وَاللَّهُ بَصِيْرٌ بِالْعَبِادِ মুখ ফিরিয়ে নেয়, তবে আপনার কর্তব্য শুধু প্রচার করা। আল্লাহ্ বান্দাদের প্রতি লক্ষ্য রাখেন।

অর্থাৎ আল্লাহ্ পাক ইরশাদ করেন, আপনি তাদেরকে যে ইসলাম ও বিশ্ব–প্রতিপালকের একত্ববাদের দিকে আহবান করছেন, তারা যদি এ আহবানে সাড়া না দেয়, তবে আপনি তো শুধু আমার রাসূল, আমার বাণী পৌছে দেয়াই আপনার কাজ। যে পয়গাম দিয়ে আপনাকে আমি আমার সৃষ্টির নিকট প্রেরণ করেছি, তা পৌছান ব্যতীত আপনার অন্য কোন দায়িত্ব নেই। আপনার করণীয় তো কেবল আমার দেয়া আমানত আদায় করা। আল্লাহ্ বান্দাদের প্রতি লক্ষ্য রাখেন। অর্থাৎ আল্লাহ্ পাক তাঁর বান্দাদের মধ্যে কার ইবাদতকে গ্রহণ করবেন এ সম্পর্কে তিনি সম্পূর্ণ অবগত। অবহিত ঐ ব্যক্তি সম্পর্কে যে ইসলাম গ্রহণ করে না ও নাফরমানীতে লিপ্ত হয়।

(٢١) إِنَّ الَّذِيْنَ يَكُفُرُونَ بِاللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِحَقٍ ﴿ وَيَقْتُلُونَ الَّذِيْنَ يَامُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ ﴿ فَبَشِّرْهُمْ بِعَنَابِ الِيْمِ 0

২১. যারা আল্লাহ র নিদর্শনসমূহকে প্রত্যাখ্যান করে, অন্যায়রূপে নবীগণকে হত্যা করে এবং মানুষের মধ্যে যারা ন্যায়-পরায়ণতার নির্দেশ দেয় তাদেরকে হত্যা করে, তুমি তাদেরকে মর্মন্তদ শান্তির সংবাদ দাও।

অর্থাৎ আল্লাহ্র নিদর্শন ও প্রমাণসমূহকে অবিশ্বাস এবং এগুলোকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করে, তারা হলো তাওরাত ও ইনজীলের ধারক কিতাবী সম্প্রদায়।

#### যারা এমত পোষণ করেনঃ

মহান জাল্লাহর বাণীঃ وَيَقْتُلُونَ الَّذِينَ يَا مُرُونَ بِالْقَسْطِ مِنَ النَّاسِ ( অর্থঃ এবং মান্যের মধ্যে যারা ন্যায়পরায়ণতার নির্দেশ দেয়, তাদের কে হত্যা করে।)

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ এ আযাতের পাঠ পদ্ধতিতে একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। মদীনা, হিজায়, বসরা, কৃষা এবং অধিকাংশ শহরের কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ يُقَتَّلُونَ النَّاسِ بِالْقَسْطِ مِنَ النَّاسِ भक्षिक (قَتْلُ عَنْ النَّاسِ بِالْقَسْطِ مِنَ النَّاسِ भक्षिक (قَتْلُ عَنْ النَّاسِ بِالْقَسْطِ مِنَ النَّاسِ بِالْقَسْطِ مِنَ النَّاسِ भक्षिक (قَتْلُ عَنْ النَّاسِ بِالْقَسْطِ مِنَ النَّاسِ भक्षिक (قَتْلُ عَنْ النَّاسِ عَنَالُونَ النَّاسِ بِهِ بَالْقَسْطِ مِنَ النَّاسِ عَنَالُونَ عَنَالُونَ الْفَرْفِي الْقَسْطِ مِنَ النَّاسِ بِعَالَى عَنَالُونَ الْفَرْفِي الْقَسْطِ مِنَ النَّاسِ بِعَالَى عَنَالُونَ الْفَرْفِي الْقَسْطِ مِنَ النَّاسِ بِعَالَى عَنَالُونَ الْفَرْفِي الْقَسْطِ مِنَ النَّاسِ بِعَنَالُونَ الْفَرْفِي الْقَسْطِ مِنَ النَّاسِ بِعَالَى اللَّهِ الْمُعَالِي الْقَسْطِ مِنَ النَّاسِ الْمَعْلِي الْقَسْطِ مِنَ النَّاسِ بِعَالَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ ا

# যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৭৭৭. মা'কাল ইব্ন আবু মিসকীন (র.) থেকে বর্ণিত। তিনিত্ত وَيَقْتُلُونَ النَّرِينَ عِالْقِسُمَا مِنَ النَّاسِ وَ وَيَقْتُلُونَ النَّاسِ وَ النَّاسِ وَالْمَاسِ و

وَيَقْتُلُونَ النَّبِ بِنَ بِغَيْرِ حَقَّ وَيَقْلُونَ النَّبِ يَنَ بِغَيْرِ حَقَّ وَيَقْلُونَ النَّاسِ مِنَ النَّاسِ مِنْ النَّاسِ مِنَ النَّاسِ مِنْ الْمِنْ الْمُنَاسِ مِنْ النَّاسِ مِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنَاسِ مِنْ الْمُنَاسِ مِنْ الْمُنْ ال

انَّ الَّذِيْنَ يَكُفُرُونَ بِايَاتِ اللَّهُ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ কণিত। তিনি وهم হব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বণিত। তিনি وهم وهم النَّاسِ النَّاسِ عَلَيْ وَيُقْتُلُونَ الَّذِيْنَ يَامُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ صَلَّ وَيَقْتُلُونَ الَّذِيْنَ يَامُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ

লোক ছিল, তাদের নিকট ওহী আসার পর তারা যখন নিজ সম্প্রদায়কে এ ব্যাপারে উপদেশ দিত, তখন তারা উপদেশদাতা লোকদেরকে হত্যা করে দিত। তারাই হলো ঐ সম্প্রদায়, যারা লোকদেরকে ইনসাফ কায়েমের আদেশ দিত।

তারপর রাসূলুল্লাহ্ (সা.) বললেন, হে আবৃ উবায়দা! শোন, বনী ইসরাঈল সম্প্রদায় দিনের প্রথম প্রহরে একই সময়ে ৪৩ জন নবীকে হত্যা করেছিল। তারপর বনী ইসরাঈলের গোলামদের থেকে ১১২ জন লোক এর প্রতিবাদ করল এবং হত্যাকারী লোকদেরকে সৎ কাজের আদেশ দিল এবং অসৎ কাজে বাধা দিল। তারপর তারা উপদেশদাতা সমস্ত লোকদেরকে সেদিনই দিনের শেষ প্রহরে হত্যা করে দিল। এ আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা তাদের কথাই আলোচনা করেছেন। এ হিসাবে আয়াতের ব্যাখ্যা হলো, যারা আল্লাহ্র নিদর্শনসমূহকে উপেক্ষা করে এবং নবীগণকে অন্যায়ভাবে হত্যা করে এবং হত্যা করে ঐ সমস্ত উপদেশ, দাতা ব্যক্তিগণ, যারা তাদের ন্যায়পরায়ণতার নির্দেশ দেয় এবং নবীগণকে হত্যা করা ও পাপকর্মে লিপ্ত হত্যা থেকে বাধা প্রদান করে।

এর ব্যাখ্যা ঃ হে রাসূল। আপনি তাদেরকে বলে দিন এবং জানিয়ে দিন যে, আল্লাহ্র নিকট তাদের জন্য রয়েছে মর্মস্তুদ শান্তি।

মহান আল্লাহ্র বাণীঃ

(٢٢) أُولَلِكُ الَّذِينَ حَبِطَتُ اعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْهِخِرَةِ وَوَمَا لَهُمْ مِّنْ نَطِي يُن ٥

২২. এসব লোক, এদের কার্যাবলী ইহকাল ও পরকালে নিফল হবে এবং তাদের কোন সাহায্যকারী নেই।

—এর মানে, যারা আল্লাহ্র নিদর্শনসমূহকে উপেক্ষা করে ইহকাল ও পরকালে তাদের কার্যাবলী নিক্ষল হয়ে যাবে। দুনিয়াতে নিক্ষল হবার অর্থ হলো, তারা ভ্রান্ত ও বাতিল হবার কারণে লোকজন তাদের কর্মের কোন প্রশংসা বা তারীফ করবে না এবং আল্লাহ্ও তাদের মর্যাদা বা খ্যাতি দান করবেন না। বরং তাদের প্রতি অভিসম্পাত করবেন এবং নবীগণের উপর কিতাব অবতীর্ণ করতে নবীগণের মুখে তাদের গোপন বদ আমলের কথা মানুষের নিকট প্রকাশ করে দিবেন। ফলে দুনিয়াতে তাদের কেবল

দূর্নামই বাকী থেকে যাবে। ইহকালে এভাবেই তাদের কার্যক্রম নিশ্চল ও ব্যর্থ হয়ে যাবে। আর পরকালে নিশ্চল ও ব্যর্থ হবার মানে আল্লাহ্ পাক পরকালে তাদের জন্য শান্তি প্রস্তুত করে রেখেছেন। শান্তির বিবরণ কুরআন মজীদে বর্ণিত আছে। এ আয়াতে আল্লাহ্ পাক তাঁর বান্দাদের প্রতি ঘোষণা করেছেন, সেদিন তাদের কার্যক্রম নিশ্চল হয়ে যাবে এবং এর বিনিময়ে তারা কোন প্রতিদান পাবে না। কেননা, আল্লাহ্ পাককে অস্বীকার করা অবস্থায় তারা এ আমল করেছে। তাই তাদের শান্তি হবে চিরস্থায়ী জাহারাম।

মহান আল্লাহ্র বাণীঃ وَمَا لَهُمْ مَنُ النَّاصِرِيْنَ –এর মর্মার্থ হলো, এসব মানুষের কোন সাহায্যকারী নেই। তাদের অপরাধের কারণে আল্লাহ্ পাক যখন শান্তি দেবেন, তা থেকে অব্যাহতি দেবার কেউ নেই।

( ٢٣ ) اَلَمْ تَوَ إِلَى الَّذِيْنَ اُوْتُواْ نَصِيْبً مِنَ الْكِتْبِ يُنْ عَوْنَ إِلَىٰ كِتْبِ اللهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَّىٰ وَرِيْقٌ مِّنْهُمْ وَهُمْ مُّعْدِضُوْنَ 0

২৩. তুমি কি তাদেরকে দেখনি, যাদেরকে আসমানী কিতাবের কিছু অংশ প্রদান করা হয়েছিল, তাদেরকে আল্লাহ পাকের কিতাবের প্রতি আহবান করা হয়েছিল যেন তা তাদের মধ্যে সে কিতাব মীমাংসা করে দেয়, তারপর একদল মুখ ফিরিয়ে নেয়।

ইমাম আবৃ জাফর (র) তাবারী বলেন, এখানে আল্লাহ্ পাক ইরশাদ করেন, হে রাসূল! যাদের কিতাবের কিয়দংশ প্রদান করা হয়েছে আপনি কি তাদের দেখেন না? তাদেরকে আল্লাহর কিতাবের প্রতি আহবান করা হয়েছিল। আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ مُرُونُالُوكِتَابِاللهِ তে বর্ণিত" "الكتاب" থেকে কোন্ কিতাব উদ্দেশ্য তা নিরপণে মুফাস্সিরগণের একাধিক মত রয়েছে। কারো কারো মতে কিতাব বলতে তাওরাতকে বুঝান হয়েছে। এ কিতাবের বিধানের প্রতি স্বতঃষ্কৃত সন্তুষ্টি প্রকাশের জন্যই তাদেরকে আহবান করা হয়েছে। অথচ এ কিতাব রহিতকরণের পূর্বে এর প্রতি এবং এর বিধানের সত্যতায় তারা স্বীকৃতি প্রদান করত।

## যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৭৮১. ইব্ন আববাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, একবার রাস্লুল্লাহ্ (সা.) ইয়াহুদীদের শিক্ষাগারে একদল ইয়াহুদীর নিকট গমন করলেন। তারপর তিনি তাদেরকে আল্লাহ্র দিকে দাওয়াত দিলেন। তখন নুআয়ম ইব্ন আম্র এবং হারিছ ইব্ন যায়দ তাঁকে বলল, হে মুহামাদ! তুমি কোন্ দীনের অনুসারী? উত্তরে তিনি বললেন, ইবরাহীম (আ.)—এর মিল্লাত ও তার দীনের আমি অনুসারী। এ কথা শুনে তারা বলল, হ্যরত ইবরাহীম (আ.) ইয়াহুদী ধর্মের লোক ছিলেন। তারপর নবী (সা.) বললেন, তাহলে তাওরাত নিয়ে এসো তাওরাত আমাদের পরস্পরের বিবাদ মীমাংসা করে দিবে। এতে তারা অধীকৃতি প্রকাশ করল। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ্ তা'আলা নাথিল করলেনঃ

اَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِيْنَ ا أُوْتُوا نَصِيْبًا مِّنَ الْكِتَابِ يُدْعَوْنَ الِّي كِتَابِ اللَّهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيْقٌ مَّنْهُمْ مُّ مَّنْهُمْ مُّ مَنْهُمْ مُّا كَانُوا يَفْتَرُوْنَ مَنْهُمْ مُعْرِضُوْنَ - ذَٰلِكَ بِإِنَّهُمْ قَالُوا لَنُ تَمَسَّنَا النَّارُ الِاَّ آيَّامًا مَّعْدُوْ دَاتٍ - وَغَرَّهُمْ فِي دَيْنِهِمْ مَّا كَانُوا يَفْتَرُوْنَ مَنْهُمْ

৬৭৮২. হযরত ইব্ন আরাস রো.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, একবার রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ইয়াহুদীদের একটি পাঠাগারে প্রবেশ করেন। তারপর তিনি পূর্বের হাদীসের অনুরূপ বর্ণনা করেন। তবে এ হাদীস ملما الى القواة বর্ণিত আছে। এতে এ কথাও উল্লেখ আছে যে, তারপর আল্লাহ্ তা'আলা এ দুই ব্যক্তি সম্পর্কে নাযিল করেন الكتاب বিষয়বস্তুর দিকে থেকে এ হাদীস কুরায়বের হাদীসের সাথে সম্পূর্ণভাবে সামঞ্জস্যপূর্ণ।

কোন কোন তাফসীরকার বলেন, আলোচ্য আয়াতে কিতাব বলে কুরআন মজীদকেই বুঝান হয়েছে। যা হযরত মুহাম্মাদ (সা.) –এর প্রতি নাযিল করা হয়েছে। সেদিকেই একদল ইয়াহুদীকে আহবান করা হয়েছিল তাদের মাঝে সঠিক মীমাংসা করার জন্য। কিন্তু তারা অস্বীকৃতি প্রকাশ করে।

## যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৭৮৩. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র বাণী । نَمْ الْنَيْنَ الْنَيْنَ الْنَيْنَ الْنَيْ اللّهِ الْحَكُمُ بَيْنَهُمْ ثُمَّ بِيَّالُهُ وَهُمْ مُعْرَضُونَ - এর ব্যাখ্যায় বলেন, তারা হলো, আল্লাহ্র দুশমন ইয়াহুদী সম্প্রদায়। তাদের পারম্পরিক বিরোধ মীমাংসার জন্য তাদেরকে মহান আল্লাহ্র কিতাব এবং তার নবী (সা.)—এর প্রতি আহ্বান করা হয়েছিল যার উল্লেখ রয়েছে। তাদের নিকটস্থ কিতাব তাওরাত এবং ইনজীলে। তারপর তারা এর থেকে বিমুখ হয়ে ফিরে যায়।

৬৭৮৪. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র বাণী । مَنْ الْكِتَابِ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, তারা ছিল ইয়াহুদী সম্প্রদায়। তাদেরকে মহান আল্লাহ্র কিতাব এবং তার নবীর প্রতি আহবান করা হয়েছিল, যার উল্লেখ রয়েছে তাদের কাছে রক্ষিত কিতাবে। এতদ্সত্ত্বেও তারা এর থেকে বিমুখ হয়ে ফিরে যায়।

উপ৮৫. ইব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র বাণী । الْمُتَرَائِينَ الْنَيْنَ الْنَيْنَ الْنَيْنَ الْنَيْنَ الْنَيْنَ اللّهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمُ وَهُمُ اللّهُ اللّهُ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمُ وَهُمُ اللّهُ اللّهُ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمُ وَهُمُ وَهُمُ وَاللّهُ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمُ وَهُمُ وَاللّهُ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمُ وَهُمُ وَهُمُ وَهُمُ وَاللّهُ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمُ وَهُمُ وَاللّهُ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمُ وَهُمُ وَاللّهُ وَهُمُ اللّهُ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمُ وَهُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ لِللّهُ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمُ وَاللّهُ وَاللّه

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় যে সকল মতামত ব্যক্ত করা হয়েছে। আমার মতে এ সকল ব্যাখ্যার মধ্যে উত্তম ব্যাখ্যা হলো এই যে, আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ্ রারুল আলামীন একদল ইয়াহুদী সম্পর্কে ঘোষণা করেছেন। যারা ছিল রাসূলুল্লাহ (সা.)—এর জীবদ্দশায় তাঁর মুহাজির সাহাবা কিরামের মাঝে ছিল তাদেরকে মহান আল্লাহ্র কিতাব তাওরাতের দিকে আহবান করা হলো, তারা পাঠ করত। তাদের ও রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর মধ্যকার বিবাদ মীমাংসার জন্য। তাদের পরম্পরের বিবাদ মীমাংসার জন্য। তাদের পরম্পরের বিবাদ মীমাংসার জন্য তাওরাতের বিধানের প্রতি আহবান করা হয়েছিল। কিন্তু এ আহবানে তারা সাড়া দেয়নি। বিবাদের বিষয়টি কি ছিলং এ ব্যাপারে বিভিন্ন ব্যাখ্যা হতে পারে। হতে পারে তাদের এ বিবাদ ছিল রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ও তাঁর নবৃওয়াত সম্পর্কে। হতে পারে এ বিবাদ ছিল, হযরত ইব্রাহীম

(আ.) ও তাঁর দীন সম্পর্কে আর এমনও হতে পারে, তাদের এ বিবাদ ছিল, ইসলামকে মেনে নেয়া সম্পর্কে। এও হতে পারে তাদের এ বিবাদ ছিল দন্ডবিধান সম্পর্কে। কেননা, রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর সাথে এসব বিষয়েই তাদের বিবাদ ছিল। তারপর তাদেরকে তাওরাতের বিধান মেনে নেয়ার জন্য আহবান করা হলে তারা এ আহবানে সাড়া দিতে অস্বীকার করে।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, অবাধ্যকে এবং কোন্ বিষয়ে তারা অবাধ্যতা প্রকাশ করেছে, এ ব্যাপারে আয়াতে সুস্পষ্ট কোন বিবরণ নেই। তাই বলা যায়, তারা অমুক লোক, অমুক নয়। এ কারণে এ বিষয়টি জানার আমাদের কোন প্রয়োজন নেই। কেননা, আয়াতের অর্থ যে বিষয়ের দিকে তাদেরকে আহবান করা হয়েছে, সে বিষয়ের প্রতি সাড়া দেয়া তাদের জন্য অপরিহার্য ছিল। কিন্তু তারা সে ডাকে সাড়া দেয়নি। তাই আল্লাহ্ তা'আলা তাদের কিতাবে বর্ণিত যেসব বিষয়ের উপর আমল করার ব্যাপারে তাদের থেকে অঙ্গীকার নিয়েছেন এগুলোর প্রতি তাদের অস্বীকৃতির কথা বর্ণনা করে এ কথাই ঘোষণা করেছেন যে, হযরত মৃসা (আ.)—এর সময়কালের লোকেরা মৃসা (আ.) ও তাঁর প্রতি অবতীর্ণ বিধানকে যেমনিভাবে উপেক্ষা করেছে, অনুরূপভাবে রাস্লুল্লাহ্ (সা.)—এর সমসাময়িক লোকেরাও যেন হযরত মুসা (সা.) ও তাঁর প্রতি অবতীর্ণ সত্যের দাওয়াতকে উপেক্ষা করে পিছনে ফেলে না দেয়। অথচ হযরত মুসা (আ.)—এর সমসাময়িক লোকেরা ঐ কিতাব পাঠ করত।

মহান আল্লাহ্র বাণী । শুনু কি কি কি নু ক

( ٢٤ ) ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوْا لَنُ تَكَتَّنَا النَّارُ اللَّ آيَامًا مَّعُكُاوُدْتٍ وَغَرَّهُمْ فِي دِيْنِهِمْ مَّا كَانُوْا يَفْتَرُونَ 0

২৪. তা এ কারণে যে, তারা বলে থাকে, নির্ধারিত কয়েকটি দিন ব্যতীত আমাদেরকে অগ্নি স্পর্শ করবে না। বস্তুত ধর্মীয় ব্যাপারে তাদেরকে এসব মনগড়া কথা প্রবঞ্চিত করেছে।

অর্থাৎ রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর সাথে বিতর্কিত বিষয়ে সঠিক মীমাংসা করার জন্য যাদেরকে আল্লাহ্র কিতাবের প্রতি আহবান করা হয়েছিল, তারা তাওরাতের সঠিক বিধানের প্রতি সাড়া দিতে অস্বীকৃতি প্রকাশ করে, তাদের এহেন আচরণের মূল কারণ হলোঃ তারা বলে, দিনকতক ব্যতীত আমাদেরকে অমি স্পর্শ করবে না। তা হলো ৪০দিন। যে দিনগুলোতে তারা গো—বাছ্র পূজা করেছিল। তারা নিজেদের দীন সম্বন্ধে মিথ্যা উদ্ভাবন করার কারণে তারা প্রবঞ্চিত হয়ে বলে তারপর আমাদের প্রতিপালক আমাদেরকে জাহারাম থেকে নিষ্কৃতি দান করবেন। দীনের ব্যাপারে তাদের মিথ্যা উদ্ভাবন হলো তাদের

মিথ্যা দাবী অর্থাৎ তাদের এ কথা বলা যে, আমরা আল্লাহ্র সন্তান এবং আল্লাহ্ তা'আলা তাদের পূর্ব-পুরুষ ইয়াকৃব (আ.)—এর সাথে এমর্মে অঙ্গীকার করেছেন যে, শপথ হতে মুক্তি লাভের সময় ব্যতিরেকে তিনি তার সন্তানদের কাউকে জাহান্লামে প্রবেশ করাবেন না। এসব উক্তিকে আল্লাহ্ তা'আলা মিথ্যা প্রতিপন্ন করেঃ তাঁরা নবী হযরত মুহামাদ (সা.)—কে এ মর্মে জানিয়ে দেন যে, তারা হলো, জাহান্লামী এবং তথায় তারা চিরস্থায়ী হবে। তবে যারা আল্লাহ্ ও তাঁর রাসূলের প্রতি ঈমান এনেছে এবং ঈমান এনেছে তাঁর নিয়ে আসা বিধানসমূহের উপর, তারা জাহান্লামী নয়।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৭৮৬. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ ذَلْكَ بِانَّهُمْ قَالُوْا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارَ —এর ব্যাখ্যায় বলেন, তারা বলে, কসম হতে মুক্তির সম পরিমাণ সময় ব্যতীত অগ্নি আমাদেরকে স্পর্শ করবে না। যে সময় আমরা গো-বৎস পূজা করেছি। তারপর আমাদের থেকে আযাব বন্ধ হয়ে যাবে।

আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন ঃ وَغَرَّهُمُ فَيُ دَيْنِهِمْ مَّا كَانُواْ يَفْتَرُوْنَ অথাৎ দীন সহস্কে তাদের মিথ্যা উদ্ভাবন অর্থাৎ তাদের কথা ঃ "আমরা আল্লাহ্র সন্তান এবং আমরা আল্লাহ্র বন্ধু" ইত্যাদি তাদেরকে প্রবঞ্চিত করেছে।

৬৭৮৭. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্র বাণী ঃ أَلْنَا اللَّهُ وَالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلِمُ وَاللّمِ وَالْمُؤْلِمُ وَاللّمِ وَاللّمِ وَالْمُؤْلِمُ وَاللّمِ وَالْمُؤْلِمُ وَاللّمِ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَاللّمِ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ لِلْمُلْمُ وَالْمُؤْلِم

৬৭৮৮. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্র বাণীঃ وَغُرَّهُمْ فَيْ دِيْنِهِمْ مَّا كَانُواْ يَفْتَرُفَنَ وَالْكَا اللهِ এর ব্যাখ্যায় বলেন, তাদেরকে তাদের কথা "দিন কতক ব্যতীত অগ্নি আমাদেরকে স্পূর্ণ করবে না" প্রবঞ্চিত করেছে।

(٢٠) فَكَيْفَ إِذَا جَمَعُنْهُمْ لِيَوْمِ لِآرَيْبَ فِيهِ مِنْ وَفُقِيتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمُّ لِأ يُظْلَنُونَ o

২৫. কিন্তু সেদিন, যাতে কোন সন্দেহ নেই, তাদের কি অবস্থা হবে? যেদিন আমি তাদেরকে একত্রিত করব এবং প্রত্যেককে তার অর্জিত কর্মের প্রতিদান পূর্ণভাবে দেয়া হবে এবং তাদের প্রতি কোন অন্যায় করা হবেনা।

অর্থাৎ যেদিন আমি তাদেরকে একত্র করব, সেদিন এসব লোকের কি অবস্থা হবে? যারা এসব কথা বলেছে এবং যারা মহান আল্লাহ্র কিতাব থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়ে এই আচরণ করেছে। তাদের প্রতিপালক সম্বন্ধে প্রবঞ্চিত হয়েছে ও তার প্রতি মিথ্যা উদ্ভাবন করেছে এতে মহান আল্লাহ্র পক্ষ হতে রয়েছে। তাদের জন্য ধ্মক ও সতর্কবাণী।

মহান আল্লাহ্র বাণী । ﴿ الْكَيْفَارِدَا جَمَعْنَهُ -এর মানে, যে দিন তারা মহান আল্লাহর পক্ষ হতে শাস্তি ও আযাবের সম্মুখীন হবে, সেদিনের অবস্থা তাদের কত ভয়াবহ হবে। সেদিন তাদেরকে একত্র করে প্রত্যেকের কৃতকর্ম অনুযায়ী পূর্ণ পুরস্কার বা শাস্তি বিধান করব। তখন কারো প্রতি কোন প্রকার অবিচার করা হবে না। কেননা, কাউকে অন্যায়ের অতিরিক্ত শাস্তি প্রদান করা হবে না এবং আমলের পরিপন্থী কাউকে পাকড়াও করা হবে না। ন্যায়পরায়ণ লোকদেরকে উত্তম পুরস্কার দেয়া হবে এবং মন্দ লোকদেরকে মন্দা পুরস্কার দেয়া হবে। কোন অবিচার ও ক্ষতির কারো কোন আশংকা নেই।

यि कि अन्न करतन य विशास فَكَيْفَ اذَا جَمَعْنَاهُمْ فَي لِيثُورٍ لا رَيبَ فَيهُ حَالَم करतन य विशास في न्यत वर्ण في न्यत वर्ण वर्ण वर्ण विशासन वर्ण वर्ण

لاريب فيه –এর অর্থ হলো, এর আগমন ও সংঘটিত হবার ব্যাপারে কোন সংশয় এবং সন্দেহ নেই। পূর্বে এ সম্পর্কে যৌক্তিকভাবে প্রমাণসহ বিস্তারিত আলোচনা করেছি। এখানে এর পুনরল্লেখ নিষ্প্রয়োজন মনে করছি।

মহান আল্লাহ্র বাণী ঃ عُنْفَقَ –এর অর্থ হলো, মানুষ ভাল–মন্দ যা আমল করেছে মহান আল্লাহ্ এর পুঙ্খানুপুঙ্খ প্রতিদান দিবেন এবং তাদের প্রতি কোন অবিচার করা হবে না। কোন নেককার ব্যক্তির নেকের প্রতিদান কম দেয়া হবে না এবং কোন অপরাধীকে অপরাধ ব্যতীত শাস্তি দেয়া হবে না।

(٢٦) قُلِ اللّٰهُمَّ مٰلِكَ الْمُلُكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَأْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنَ تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَنْ تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَنْ تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَنْ تَشَاءُ وَيَعِزُ

২৬. হে রাস্ল। আপনি বল্ন, হে সার্বভৌম শক্তির মালিক। আপনি যাকে ইচ্ছা ক্ষমতা প্রদান করেন এবং যার থেকে ইচ্ছা ক্ষমতা নিয়ে নেন, যাকে ইচ্ছা ইযযত দান করেন এবং যাকে ইচ্ছা অপমানিত করেন, সমস্ত কল্যাণ আপনারই হাতে। নিশ্য আপনি সকলের বিষয়ে সর্ব শক্তিমান।

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) - ৪১

তবে কেউ এ ব্যাখ্যাকে অস্বীকার করেছেন। তারা বুলেন, আরবী ভাষাবিদগণ, ميم ও النه शैन শব্দকে যেমনভাবে ي দ্বারা আহবান করে, অনুরপভাবে তারা اللهم শব্দতে ي युकु করে তাকে اللهم দিয়ে থাকে। তাঁরা বলেন, পূর্বের কথা যদি বিশুদ্ধ হয়, তাহলে আরবী ভাষাবিদ اللهم শব্দে কখনো ي युकु করত না। অথচ اللهم শব্দে আরবী ভাষাবিদগণ তা ব্যবহার করেছেন। আরবদের লেখায় তার ন্যীর পাওয়া যায়ঃ اللهم عَلَيْكَ اَنْ تَقُولَى كُلَّمَا – صَلَّيْتِ اَوْ كَبُرتِ يَا اللهُمَّا – اُرْدُدُ عَلَيْنَا شَيْخَنَا مُسَلَّمًا ء

কান কোন বর্ণনায় রয়েছে سبب السبب المعاد المساء القصة الماء المسبب المعاد الم

مُبَارَكٌ هُوَّ وَمَنْ سَمَّاهُ \* عَلَى اسمِكَ اللَّهُمَّ يَا اللَّهُ ـ

তারা বলেন, আরবী ভাষায় اَللَّهُمُ শব্দ বহুল পরিমাণে ব্যবহৃত হয়। তাই কোন কোন ক্ষেত্রে এর ميم কে তাশদীদ ব্যতিরেকেও পাঠ করা হয়। যেমন বলা হয়,

كَحَلَفَةً مِّن أَبِي رِيَاحٍ \* يَسمَعُهَا اللَّهُمُ الكُبَارُ

কবিতায় বর্ণিত يُسمَعُهُا لاَ هُهُ الكُبَارُ শুক্টিকে কোন কোন বর্ণনাকারী يُسمَعُهُا للهُمُّ পড়েছেন। আবার কেউ কেউ তা পড়েন يَسْمَعُهُا اللهُ وَاللهُ كُبَارِ

মহান আল্লাহ্র বাণী ঃ أَمَاكُ تُوْتِي الْمَلُكُ مَنْ تَشَاءُ وَتَثَرَعُ الْمَلُكُ مِمَّنْ تَشَاءُ وَ الْمَلُكُ مِمَّنْ تَشَاءُ وَتَثَرَعُ الْمَلُكُ مِمَّنْ تَشَاءُ وَ সার্বভৌম শক্তির মালিক, আপনি যাকে ইচ্ছা ক্ষমতা প্রদান করেন এবং যার নিকট হতে ইচ্ছা ক্ষমতা নিয়ে নেন।)

ইমাম আবূ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, এর অর্থ ঃ সার্বভৌম শক্তির মালিক। হে দুনিয়া—আথিরাতের নিরংকৃশ ক্ষমতার মালিক। আপনি ব্যতীত আর কেউ এরূপ ক্ষমতার মালিক নয়। যেমন—

৬৭৮৯. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত, তিনি اللَّهُمَّ اللَّهُ الْمُلُكِ -এর ব্যাখ্যায় বলেন, হে মানুষের প্রতিপালক! ক্ষমতার অধিকারী সন্তা আপনিই তাদের একমাত্র বিচারক!

طَالُوَ مَنْ تَشَاءُ تُوْتِي –এর অর্থ হলো, আপনি যাকে ইচ্ছা রাজত্ব দান করেন এবং ক্ষমতার অধিকারী করেন এবং যাদের উপর ইচ্ছা আপনি কাউকে কর্তৃক দান করেন।

وَتَنْزَعُ الْمَلْكُ مِمَنْ تَشَاءُ وَلَا عَلَيْهُ مِنْ تَشَاءُ وَلَا الْمَلْكُ مِمَنْ تَشَاءُ وَلَا الْمَلْكُ مِمْنُ تَشَاءُ وَلَا الْمَلْكُ مِمْنُ تَشَاءُ وَلَا الْمَلْكُ مِمْنُ تَشَاءُ وَلَا الْمَلْكُ مِمْنُ تَشَاءُ وَلَا الله وَ وَلِي وَالله وَ وَلَا الله وَ وَلَا الله وَ وَلِمُ وَلِي وَالله وَالله وَ وَلِمُ وَلِي وَلِمُ وَلِي وَالله وَ وَلِمُ وَلِي وَالله وَالله وَ وَلِمُ وَلِي وَالله وَ وَلِمُ وَلِي وَالله وَ وَلِمُ وَلِي وَالله وَ وَلِي وَالله وَ وَالله وَ وَلِي وَالله وَ وَالله وَالله وَ وَالله وَالله وَ وَالله وَ وَالله وَالله

# যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৭৯০. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, একবার নবী করীম (সা.) আল্লাহ্ রারুল আলামীনের দরবারে এ মর্মে দরখাস্ত করেছিলেন যে, তিনি যেন রোম ও পারস্যের রাজত্ব তাঁর উম্মতকে দিয়ে দেন। নবী করীম (সা.)—এর এ আর্যীর জবাবে আল্লাহ্ তা'আলা নাযিল করলেনঃ

৬৭৯১. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, একদিন নবী করীম (সা) তার প্রতিপালকের নিকট এ মর্মে দু'আ করলেন যে, তিনি যেন রোম ও পারস্য সাম্রাজ্য তাঁর উন্মতের করতলগত করে দেন। এ দু'আর জবাবে আল্লাহ্ তা'আলা উক্ত আয়াত নাথিল করেন। মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত আছে যে, তিনি বলেন, এখানে এটি অর্থ হচ্ছে নবুওয়াত।

७१৯২. হযরত মুজাহিদ (त.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ পাকের বাণী ؛ ثُوْتِي الْمَلْكُ مِنْ تَشَاءُ وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مِمْنْ تَشَاءُ وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مِمْنْ تَشَاءُ

**৬৭৯৩. হ**যরত মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণিত আছে।

মহান আল্লাহ্র বাণী । وَتُعْزُّ مَنْ تَشْنَاءُ مِنْ تَشْنَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرِ اِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَنَىُ قَدِيْرٌ وَ كَالْ مَنْ تَشْنَاءُ مِنْ تَشْنَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرِ اِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَنَىُ قَدِيْرٌ وَ كَالَ مَنْ تَشْنَاءُ وَتَدَيْرًا وَكَا الْخَيْرِ اِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَنَىُ قَدِيْرٌ وَكَا اللّهِ كَاللّهُ عَلَى كُلُ شَنَىُ قَدِيْرٌ وَكَاللّهُ عَلَى كُلُ شَنَىُ قَدِيْرٌ وَكَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى كُلُ شَنَى قَدِيْرٌ وَكَاللّهُ عَلَى كُلُ مُنْ تَشْنَاءُ وَتَعْلَا اللّهُ عَلَى كُلُ مِنْ مُعَلّمُ وَلَا اللّهُ عَلَى كُلُ مُنْ يَشْنَى اللّهُ عَلَى كُلُ مُنْ يَكُونُ مُنْ تَشْنَاءُ وَتَدُولُ مَنْ تَشْنَاءُ وَتَعْلَى اللّهُ عَلَى كُلُ مِنْ عَلَيْكُ مِنْ مُنْ تَشْنَاءُ وَتُعْلِيدُ اللّهُ عَلَى كُلُ مُنْ مُنْ عَلَيْكُ مِنْ تَشْنَاءُ وَتُعْلِيدُ وَاللّهُ عَلَى كُلُ مُنْ عَلَيْكُونُ مُنْ تَشْنَاءُ وَتُعْلِيدُ وَاللّهُ عَلَى كُلُ مُنْ عَلَيْكُ مِنْ عَلَيْكُونُ مُنْ تَشْنَاءُ وَمُنْ عَلَيْكُ مِنْ عَلَيْكُونُ مُنْ عَلَيْكُ مِنْ عَلَيْكُ مُنْ عَلَيْكُ مِنْ عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْ عَلَى كُلُ مُنْ عَلْمُ مُنْ عَنْكُ مُنْ عَلْمُ عَلَيْكُ فَلَا لَهُ عَلَيْكُ مُنْ عَلَيْكُ مُنْ عَلْمُ عَلَى عَلَيْكُ مُنْ عَلْمُ عَلَيْكُ مِنْ عَلَيْكُ مُنْ عَلْمُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْكُ مِنْ عَلَيْكُ عَلَى عَلَى عَلَيْكُ مِنْ عَلَيْكُ مِنْ عَلَيْكُ عَلَى عَلَى عَلَيْكُ مِنْ عَلَيْكُ مِنْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مِنْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مِنْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَي عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولِكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ

অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, আপনি যাকে ইচ্ছা ক্ষমতা, রাজত্ব ও শক্তি প্রদান করে পরাক্রমশালী করেন। আর যাকে ইচ্ছা আপনি রাজত্ব কেড়ে নিয়ে এবং তার শক্রকে তার উপর বিজয়ী করে হীনতম করেন। সমস্ত কল্যাণ আপনারই হাতে। এ ব্যাপারে কারো কোন ক্ষমতা নেই। কেননা, আপনিই সর্ব বিষয়ে সর্বশক্তিমান। অন্য কোন মাখলুক নয় এবং কিতাবী ও আরব নিরক্ষর মুশরিক সম্প্রদায় আপনাকে বাদ দিয়ে যাদেরকে মা'বৃদরূপে গ্রহণ করেছে, তাদের কেউই এ ব্যাপারে সক্ষম নয়। যেমন ঈসা (আ.) এবং মানুষের মনগড়া প্রভূগণ। যেমন হাদীসে বর্ণিত আছে।

৬৭৯৪. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, এসব বিষয় আপনারই হাতে। অন্য কারো হাতে নয়। নিশ্চয় আপনি সকল বিষয়ে সর্বশক্তিমান। অর্থাৎ যেহেতু ক্ষমতা ও রাজত্ব আপনারই, তাই আপনি ব্যতীত অন্য কেউ এ সমস্ত বিষয়ে সক্ষম নয়।

মহান আল্লাহু পাকের বাণী ঃ

২৭. আপনি রাতকে দিনে রূপান্তরিত করেন এবং দিনকে রাতে পরিণত করেন। আপনি মৃত হতে জীবন্তের আবির্ভাব ঘটান, আবার জীবন্ত হতে মৃতের আবির্ভাব ঘটান। আপনি যাকে ইচ্ছা অপরিমিত জীবনোপকরণদান করেন।

षर्था९ षाद्वार्ण 'षानात वानी : تُذُخِلُ भारन تُذُخِلُ –। यथन कि जात वाज़ीत्व প्রदिশ करत, ज्यन वना रग्न, أوَلَجَ بَعَ مَضَارع वना रग्न, فَدُولَجَ فَلَانَ مَنزِلَه عَلَى وَلَجَ الله عَلَى الله عَلَى

মহান আল্লাহর বাণী ؛ تُوْلِجُ النَّهَارِ এর মানে রাতকে কমিয়ে আপনি তাকে দিনে রূপান্তরিত করেন। ফলে দিন বেড়ে যায় এবং রাত কমে যায়। وَتُوْلِجُ النَّهَارَفِي النَّهِ اللَّهَارَفِي النَّهِ اللَّهَارَفِي النَّهَارَفِي النَّهَارَ عَلَيْهِ الْمُعَالَّمُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُعَالَيْنِ اللَّهُ اللَّهَارَ اللَّهُ اللَّهَارَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الْمُلْلِمُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللللْمُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللِ

৬৭৯৫. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি بَوْلِجُ النَّهَارِ وَتُوْلِجُ النَّهَارِ وَتُوْلِجُ النَّهَارِ فَي اللَّهَارِ فَي النَّهَامِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ اللللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ الللللل

৬৭৯৬. ইব্ন আর্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, দিবসের যে অংশটুকু কমে তা রাত্রে পরিণত হয়। আর রাত্রের যে অংশটুকু কমে তা দিবসে পরিণত হয়।

ه ৬৭৯৭. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্ তা আলার বাণী ঃ تُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَا رِوْتُولِجُ اللَّهَارِ فِي اللَّهَاءِ وَهِي هُمَا اللَّهَاءِ وَهِي اللَّهَاءِ وَهُو اللَّهَاءِ وَهُ وَاللَّهَاءِ وَهُمَا اللَّهَاءِ وَهُمَاءًا اللَّهَاءِ وَهُمَا اللَّهَاءِ وَهُمَا اللَّهَاءِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمُعَالِّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَل

৬৭৯৮. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র বাণী ؛ تُوْلِجُ النَّهَارِ وَتُوْلِجُ النَّهَارَ وَالْمَالِةُ النَّهُارِ وَالْمَالِةُ النَّهَارَ وَالْمَالِةُ وَالْمُعَالِّةُ وَالْمُعَالِّةُ وَالْمُعَالِّةُ وَلِمَا الْمُعَالِّةُ وَالْمُعَالِّةُ وَالْمُعَالِّةُ وَالْمُعَالِّةُ وَالْمُعَالِّةُ وَالْمُعَالِّةُ وَالْمُعَالِّةُ وَالْمُعَالِةُ وَالْمُعَالِّةُ وَالْمُعَالِقُوالِمُ اللَّهُ وَالْمُعَالِّةُ وَالْمُعَالِقُولِ اللَّهُ وَالْمُعَالِّةُ وَالْمُعَالِقُولِ وَالْمُعَالِقُولِ وَلْمُعَالِقُولِهُ وَالْمُعَالِقُولِ وَالْمُعَالِقُولِ وَالْمُعَالِقُولِ وَالْمُعَالِقُولِ وَالْمُعَالِّةُ وَالْمُعَالِقُولِ وَالْمُعَالِقُولِ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِقُولُ وَالْمُعَالِقُولُولِيَا اللّهُ وَالْمُعَالِقُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولِهُ وَالْمُعَالِّةُ وَاللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ و

৬৭৯৯. হ্যরত হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি صُوْلِجُ النَّهَارِ وَتُوْلِجُ النَّهَارِ وَتُوْلِجُ النَّهَارِ فِي النَّهَارِ وَتُوْلِجُ النَّهَارِ وَتُوْلِجُ النَّهَارِ وَتُوْلِجُ النَّهَارِ وَتُوْلِجُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْ

৬৮০০. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র বাণী ؛ ثُولِجُ النَّهَارِوَتُولِجُ اللَّهَاءِ وَهِي النَّيْلِ وَلَيْهِ وَالْمَاكِ وَالْمَاكِةُ وَالْمَاكِةُ وَالْمَاكِةُ وَلَيْهِ اللَّهَاءِ وَلَيْ اللَّهُ وَالْمَاكِةُ وَلَيْهُ اللَّهُ الْمَاكِمُ اللَّهُ الْمُعَالِّمُ اللَّهُ الْمُعَالِّمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللللْمُ الللللِّ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللِّهُ اللللْمُ الللِّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ اللْمُ اللْمُ الللْمُ

৬৮০১. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহর বাণী ঃ وَنُوْلِيَّ النَّهَا رِوْتُوْلِيَّ وَالنَّهَا وَهِي النَّهَارَ فِي النَّهُارَ فِي النَّهُمَالِكُ عَلَيْهَا النَّهَارَ فَي النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فَي النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فَي النَّهَالِيَّالِيَّةَ عَلَيْكُونَا لِيَعْلَى النَّهَارَ فَي النَّهَارَ فَيْلِ النَّهُالِيَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ الللْهُ اللَّهُ الللْمُعِلَّ اللْمُعَلِيْلِ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْمُعَلِيْلِي الللْهُ اللللْهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ

৬৮০২. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহর বাণী ؛ تُوْلِجُ النَّهَارِ وَتُوْلِجُ النَّهَارَ وَ اللَّهَارِ وَتُوْلِجُ النَّهَارَ وَ اللَّهَارِ وَتُوْلِجُ النَّهَارَ وَ اللَّهَاءِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّةُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ اللللْمُ اللللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللِّهُ اللللللْمُلِمُ اللَّاللَّةُ الللللِّ الللللْمُ الللِّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْم

৬৮০৩. ইব্ন যায়দ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহর বাণী : ثُولِجُ النَّهَا رِوَتُولِجُ النَّهَارُ اللهِ الله

মহান আল্লাহ্র বাণী ؛ يُخْرِجُ الْحَيَّةِ وَتُخْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيِّ ( আপিনই মৃত থেকে জীবিতকে বের করেন এবং জীবিত থেকে মৃতের আবির্ভাব ঘটান। )

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় তাফসীরকারগণ একাধিক মত প্রকাশ করেছেন।

কেউ কেউ বলেন, এর ব্যাখ্যা হলো, তিনিই নির্জীব শুক্র হতে জীবিতের আবির্ভাব ঘটান, আবার জীবিতের থেকে নির্জীব শুক্রের আবির্ভাব ঘটান।

# যাঁরা এমত সমর্থন করেনঃ

৬৮০৪. হ্যরত আবদুল্লাহ্ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি رِّمَالُمْ يَوْمُ الْمُمْيِّتِ وَتُخْرِجُ الْمَيْتِ وَالْمَيْتِ وَالْمَلْمِيْتِ وَالْمَلْمِيْتِ وَالْمَيْتِ وَالْمَلْمِيْتِ وَالْمَلْمِيْتِ وَالْمَلْمِيْتِ وَالْمَلْمِيْتِ وَالْمَلْمِيْتِ وَالْمَلْمِيْتِ وَالْمَلْمِيْتِ وَالْمَلْمِيْتِ وَالْمَلْمِيْتِ وَالْمُلْمِيْتِ وَالْمُلْمِيْتِ وَالْمَلْمِيْتِ وَالْمُلْمِيْتِ وَالْمُلْمِيْتِ وَالْمُلْمِيْتِ وَالْمُلْمِيْتِ وَالْمُلْمِيْتِ وَالْمُلْمِيْتِ وَالْمُلْمِيْتِ وَلَّمِ وَالْمُلْمِيْتِ وَالْمُلْمِيْتِ وَالْمُلْمِيْتِ وَالْمُلْمِيْتِ وَالْمُلْمِيْتِ وَلَامِيْتِ وَالْمُلْمِيْتِ وَالْمُلْمِيْتِ وَلَامِيْتِ وَلَامِيْتِ وَلَامِيْتِ وَلَامِيْتِ وَلَامِيْتِ وَلِيْعِلِي وَلِيْعِ وَلِيْعِ وَلِيْعِلْمِ وَالْمِلْمِيْتِ وَلِيْعِلِي وَلِيْعِ وَلِي الْمُلْمِيْتِ وَلِيْعِ وَلِيْعِ وَلِيْعِ وَلِيْعِ وَلِيْعِ وَلِيْعِ وَلِيْعِ وَلِي وَلِيْعِ وَلِيْعِ وَلِي وَلِيْعِ وَلِي وَلِي وَلْمِيْعِ وَلِي وَالْمِ – এর ব্যাখ্যায় বলেন, তিনি শুক্রবিন্দুর আবির্ভাব ঘটান পুরুষ থেকে। শুক্রবিন্দু নির্জীব আর পুরুষ জীবন্ত। আবার তিনি এ শুক্রবিন্দু হতে জীবন্ত পুরুষের আবির্ভাব ঘটান। অথচ এ শুক্রবিন্দু নির্জীব।

भुष्ठ (त.) (थरक वर्षिण। जिनि भशन आल्लार्त वानी : خُرِيَ الْمَيْتِ وَتُخْرِيجُ الْمَدِينِ وَتُخْرِيجُ এর ব্যাখ্যায় বলেন, শুক্রবিন্দু হতে জীবন্ত মানুষ পয়দা হয়। অথচ শুক্রবিন্দু নিজীব - এর ব্যাখ্যায় বলেন, শুক্রবিন্দু নিজীব বস্তু। আবার তিনি জীবস্ত মানুষ ও চতুষ্পদ জস্তু হতে শুক্রবিন্দুর আবির্ভাব ঘটান। অথচ শুক্রবিন্দু নিজীব।

৬৮০৬. মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণিত আছে।

لْمُيِّتُ مِنَ الْحَيِّ وَالْمَيِّتُ مِنَ الْحَيِّ وَالْمَيِّتُ مِنَ الْحَيِّ

تُخْرِجُ الْحَىَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ ؟ अफ्फे तान वाद्वार्त वानी ؛ تُخْرِجُ الْحَىَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ े এর ব্যাখ্যায় বলেন, শুক্রবিন্দু নিজীব। তিনি তা জীবর্ত্ত মানুষ হতে সৃষ্টি করেন। আবার এ মৃত শুক্রবিন্দু হতে তিনি জীবন্ত মানুষ সৃষ্টি করেন।

चें الْحَيَّمِنُ الْمَيْتِ ﴿ अफ्र अलिम (त्र.) थिएक वर्षिण। जिनि महान जाल्लाह्त वानी ﴿ الْمَيْتِ الْمَيْتِ - مِنَ الْمَيِّتَ مِنَ الْمَيِّ وَالْمَيِّتَ مِنَ الْمَيِّ مِنَ الْمَيِّ مِنَ الْمَيِّ مِنَ الْمَيّ এবং শুক্রবিন্দু হতে পুরুষ পয়দা করেন।

تُخْرِجُ الْحَيِّ مِنَ الْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ وَ कार्णामा (त.) थरक वर्षिण। जिन पशन आल्लाहत वानी : ﴿ فَي مِنَ الْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ الْحَالِي الْمَالِيَةِ وَالْمُعَالِينِ الْمَيْتِ وَتُخْرِجُ الْمَالِينِ الْمَالِينِ الْمَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ এর ব্যাখ্যায় বলেন, আল্লাহ্ তা আলা এ মৃত শুক্রবিন্দু হতে জীবন্ত মানুষ সৃষ্টি করেন الْمَيْتَ مِنَ الْحَيْ এবং মানুষ হতে এ নির্জীব শুক্রবিন্দু তৈরি করেন।

تُخْرِجُ الْحَيَّمِنَ الْمَيْتِ وَتُخْرِجُ ؟ अ्राहिन (त.) থেকে वर्ণिण। जिनि महान आल्लाहत वानी وَ رُوطُولُ এর ব্যাখ্যায় বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা এ শুক্রবিন্সুসমূহ থেকে জীবন্ত মানুষের – الْمَيْتَ مِنَ الْحَيّ আবির্ভাব ঘটান এবং জীবন্ত মানুষ থেকে নির্জব শুক্রবিন্দুসমূহের আবির্ভাব ঘটান। তিনি চতুম্পদ জন্তু ও উদ্ভিদসমূহ থেকেও অনুরূপভাবে পয়দা করেন।

ইব্ন জুরাইজ (র.) --- সাঈদ ইব্ন জুবাইর (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, মানুষ থেকে শুক্রবিন্দুর আবির্ভাব ঘটানো এবং শুক্রবিন্দু হতে মানুষের আবির্ভাব ঘটানো এ একমাত্র তাঁরই কাজ।

يُخْرِجُ الْحَيَّمِنَ الْمَيْتِ وَتُخْرِجُ ؟ देव्न याग्रम (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি মহান আল্লাহ্র বাণী এর ব্যাখ্যায় বলেন, শুক্রবিন্দু হলো নিজীব। এর থেকে তিনি জীবন্ত মানুষ তৈরি – الْمَيْتَ مِنَ الْحَيْ করেন। আবার তিনি এ সমস্ত জীবন্ত মানুষ থেকে শুক্রবিন্দুসমূহ তৈরি করেন। অনুরূপভাবে নির্জীব বীজ থেকে তিনি চারাগাছ জন্মান। আবার জীবন্ত বৃক্ষ হতে নির্জীব বীজ পয়দা করেন।

অন্যান্য মুফাস্সিরগণ এ আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, আয়াতের অর্থ, আল্লাহ্ তা'আলা বীজ হতে খেজুর বৃক্ষ এবং খেজুর বৃক্ষ হতে বীজ, শস্যকণা হতে শীষ এবং শীষ হতে শস্যকণা , মুরগীর পেট হতে ডিম এবং ডিম হতে মুরগী সৃষ্টি করেন।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

সুরা আলে-ইমরান ঃ ২৭

৬৮১৩. হযরত ইকরামা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি تُحْرِجُ الْحَيِّ مِنُ الْمَيْتِ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, তা হল ডিম। জীবন্ত মুরগী হতে তিনি মৃত ডিমের আবির্ভাব ঘটান। তারপর এর থেকে আবার জীবন্ত মুরগীর আবির্ভাব ঘটান।

تُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ الْمَيِّتِ الْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ الْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ الْمَيِّتِ - এর ব্যাখ্যায় বলেন, আলোচ্য আয়াতের অর্থ হলো, বীর্জ হতে খেজুর বৃক্ষ এবং খেজুর বৃক্ষ হতে বীজ শীষ হতে শীষকণা এবং শস্যকণা হতে তিনি বীজ তৈরি করেন।

অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেন, আলোচ্য আয়াতের অর্থ হলো, তিনি কাফির হতে মু'মিন এবং মু'মিন হতে কাফিরের আবির্ভাব ঘটান।

# যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

चें الْحَى منَ الْمَيِّت कि इयत्र हाजान (त.) थिक विषिठ। जिनि आल्लाइ जा आनात वानी : تُخْرِجُ الْحَى منَ الْمَيِّت এর ব্যাখ্যায় বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা কাফির হতে মু'মিন এবং মু'মিন হতে وتُخْرِجُ الْمَيْتُ مِنَ الْحَيّ কাফিরের আবির্ভাব ঘটান। অথচ মু'মিনের জন্তর জীবন্ত আর কাফিরের জন্তর মৃত।

تُخْرِجُ الْحَيَّ: (अर्क अन्य वक मृद्ध वर्षिण। जिनि आन्नार् भारकत वानी تُخْرِجُ الْحَيَّ: - مِنَ الْمَيْتِ وَتُخْرِجُ الْمَيْتُ مِنَ الْحَيّ - مِنَ الْمَيْتِ وَتُخْرِجُ الْمَيْتُ مِنَ الْحَيّ ম'মিন থেকে কাফিরের আবির্ভাব ঘটান।

تُخْرِجُ الْحَىَّ مِنَّ الْمَيْتِ يَتُخْرِجُ विनि و अध्यक्ष हामान (त.) (थरक ज्ञत এक मृख विनि و هلاسا এর ব্যাখ্যায় বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা কাফির হতে মু'মিন এবং মু'মিন হতে কাফিরের আবির্ভাব ঘটান।

৬৮২০. হ্যরত সালমান (রা.) অথবা ইবন মাস্উদ (রা.) থেকে বর্ণিত। বর্ণনাকারী বলেন, আমার প্রবল ধারণা, তিনি হলেন হযরত সালমান (রা.)। তিনি বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা মাটির খামীরা থেকে ৪০ রাত–দিনে আদম (আ.)–কে তৈরি করেছেন। এরপর পবিত্র হাত দ্বারা এর দিকে ইশারা করলে পবিত্রাত্মা সকল তাঁর ডান হাতে এবং কলুষ আত্মাগুলো তার বাঁ হাতে বেরিয়ে এলো। এরপর তিনি এগুলোকে মিশ্রিত করে এর থেকে আদম (আ.) – কে তৈরি করেন। একারণেই বলা যায় যে, তিনি মৃত থেকে জীবিতকে বের করেন। এবং মৃতকে জীবিত থেকে বের করেন। অর্থাৎ কাফির থেকে মু'মিন এবং মু'মিন থেকে কাফিরকে বের করেন।

৬৮২১. যুহরী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, নবী করীম (সা.) একদিন তাঁর কোন এক স্থারি কামরায় প্রবেশ করে একজন সুন্দরী স্ত্রীলোককে দেখলেন। তিনি জিজ্ঞেস করলেন, এ স্থ্রীলোকটি কে? তিনি বললেন, তিনি আপনার একজন খালা। নবী করীম (সা.) বললেন, এশহরে বসবাসকারিণী খালারা আমার অপরিচিত। কাজেই, আমার এ খালার পরিচয় কি? তিনি বললেন, ইনি আল—আসওয়াদ ইব্ন আবদে ইয়াগুছের কন্যা খালিদা। তখন নবী করীম, (সা.) বললেন, পবিত্র ঐ সন্তা, যিনি জীবিত থেকে মৃতকে বের করেন। বর্ণনাকারী বলেন, বন্তুত স্ত্রীলোকটি ছিলেন নেককার। অথচ তার পিতা ছিল কাফির। ৬৮২২. হাসান বসরী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيْ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيْ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيْ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيْ الْحَيْ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيْ الْحَيْ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيْ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيْ الْحَيْ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيْ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيْ الْحَيْ الْحَيْ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيْ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيْ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيْ وَالْمُعْلَى الْمَيْتِ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ مِنَ الْحَيْ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ مِنَ الْمَاتِ وَمُعْلَى وَمَا مِنْ مَا الْمَاتِ وَمُونِ مِنْ الْمَاتِ وَالْمَاتِ وَالْمِاتِ وَالْمَاتِ وَا

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইবৃন জারীর তাবারী (র.) বলেন, উপরোক্ত আয়াতের তাফসীর সম্পর্কে এ পর্যন্ত আমি যতগুলো অভিমত বর্ণনা করেছি, এগুলোর মধ্যে শুদ্ধতম মত হচ্ছে ঐ ব্যান্তির অভিমত যিনি বলছেন যে, এ আয়াতের তাফসীর হলো, আল্লাহ্ নির্জীব শুক্র থেকে জীবিত ইনসান, জীবিত পশু ও জন্তু—জানোয়ারের আবির্তাব ঘটান। আর তা মৃত থেকে জীবিতের আবির্তাব ঘটানোর অর্থ। তিনি আরো বলেন, জীবিত মানুষ, জীবিত জন্তু জানোয়ার থেকে আল্লাহ্ তা আলা নির্জীব শুক্রের সৃষ্টি করেন। আর এর অর্থ হচ্ছে, আল্লাহ্ জীবিত প্রাণী থেকে মৃতের সৃষ্টি করেন। বস্তুত প্রতিটি জীবিতের শরীর থেকে কোন কিছু পৃথক হলে তা মৃত হিসাবে গণ্য হয়। সূতরাং শুক্র থেকে বের হবার পরই তা মৃত বস্তু হিসাবে গণ্য হয়। পুনরায় আল্লাহ্ তা'আলা নির্জীব শুক্র থেকে জীবিত ইনসান ও জীবিত জীব-জন্তু সৃষ্টি করেন। অনুরূপভাবে আমরা বিবেচনা করতে পারি যে, প্রতিটি জীবিত বস্তু থেকে কোন কিছু পৃথক হয়ে পড়লে তা মৃত হিসাবে গণ্য হবে। আলোচ্য আয়াতাংশের উপরোক্ত তাফসীরের দৃষ্টান্ত পাওয়া যায় সূরা বাকারার ছিলে প্রাণহীন, তিনি তোমাদেরকে জীবিত করেছেন, আবার তোমাদের মৃত্যু ঘটাবেন ও পুনরায় জীবন দান করবেন। অবশেষে তাঁর নিকটেই তোমরা ফিরে যাবে। তবে যে ব্যক্তি এ আয়াতাংশের তাফসীরে বলেছেন যে, মৃত থেকে জীবিতের আবির্ভাব এবং জীবন্ত থেকে মৃতের আবির্ভাব ঘটানোর অর্থ হচ্ছে, শস্যকণাকে শস্যের শীষ থেকে এবং শীষকে শস্যকণা থেকে, ডিমকে মুরগী থেকে এবং মুরগীকে ডিম থেকে, মু'মিনকে কাফির থেকে এবং কাফিরকে মু'মিন থেকে আবির্ভাব ঘটানো। এরপ তাফসীরের যদিও একটি অর্থবহ দিক রয়েছে, কিন্তু তা তত প্রচলিত নয় এবং জনসাধারণের ব্যবহারিক কথাবার্তায় তা তত সুস্পষ্ট নয়। এটা সুবিদিত যে, জনসাধারণের কাছে বহুল ব্যবহারিত ও সুস্পষ্ট পরিভাষা দারা আল্লাহ্ তা'আলার পাক কালামের ব্যাখ্যা প্রদান করা স্বল্প ব্যবহৃত অস্পষ্ট পরিভাষা থেকে অধিক উত্তম।

আলোচ্য আয়াতাংশে উল্লিখিত الميت শন্দের পাঠ পদ্ধতিতে একাধিক মত রয়েছে। একদল কিরাআত বিশেষজ্ঞ تُخْرِجُ الْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ आয়াতাংশে উল্লিখিত ي

্কে ক্রেম্বরে পড়ে থাকেন। তখন তার অর্থ হবে যে বস্তু মরে গেছে কিংবা মরে নাই এরূপ বস্তু থেকে আল্লাহ্ তা'আলা জীবিত বস্তুর আবির্ভাব ঘটান।

তা আনা একদল কিরআত বিশেষজ্ঞ الْمَيْت وَنُخْرِجُ الْمَيْت وَنَا الله الله المُعْلِق الله المُعْلِق المُعْلِق المُعْلِق الله المُعْلِق المُعْلِق الله المُعْلِق المُعْلِقِ الله المُعْلِقِ المُع

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতে পঠনরীতিগুলোর মধ্যে অধিক শুদ্ধ হচ্ছে ঐ ব্যক্তির পাঠ পদ্ধতির বিনি الميت সহকারে পড়েছেন। কেননা, যে শুক্র কোন পুরুষ থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে নির্জীব বলে বিবেচিত হয়েছে তা থেকে মহান আল্লাহ্ তা'আলা জীবিত প্রাণী সৃষ্টি করেন। অন্য কথায়, আল্লাহ্ তা'আলা জীবিত পুরুষের পিঠে অবস্থিত নির্জীব শুক্র থেকে জীবিতকে সৃষ্টি করেন। উল্লেখ্য যে, শুলনের পূর্বে শুক্র পুরুষের পিঠে জীবিত অবস্থায় ছিল, কিন্তু শুলনের পর তা মৃত বলে বিবেচিত। আর এ মৃত বন্তু থেকেই জীবিত প্রাণী সৃষ্টি করেন। সূতরাং শুলনের পর তা মৃত বলে বিবেচিত। আর এ মৃত বন্তু থেকেই জীবিত প্রাণী সৃষ্টি করেন। সূতরাং দেয়াই প্রশংসার ক্ষেত্রে আরবদের কাছে অধিক প্রযোজ্য।

পরবর্তী আয়াতাংশে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন ؛ وَتُرْزُقُ مَنْ تَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ( তুমি যাকে ইচ্ছা অপরিমিত জীবনোপকরণ দান কর। )

—— অর্থাৎ মহান আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর মাখলুক থেকে যাকে ইচ্ছা তাকে দান করেন এবং এমন পরিমাণ দান করেন যার কোন হিসাব নেই। হিসাববিহীন হবার কারণ হচ্ছে, আল্লাহ্ তা'আলার যে সঞ্চিত সম্পদ রয়েছে তা হ্রাস পাবার কোন আশংকা নেই বা তা নিঃশেষ হয়ে যাবারও কোন সম্ভাবনা নেই।

৬৮২৩. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ وَتَرْنَقُ مَنْ تَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابِ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, আল্লাহ্ তা'আলা নিরপেক্ষ থেকে তাঁর সৃষ্টিকে এত বেশি পরিমাণ রিযুক দান করেন যে, তিনি তাঁর সংরক্ষিত সম্পদ হ্রাস পাবার কিংবা নিঃশেষ হয়ে যাবার কোন আশংকা করেন না।

ইমাম আবু জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, উল্লিখিত আয়াতের তাফসীর অনুযায়ী পূর্ণ আয়াতটির ব্যাখ্যা হচ্ছে নিমন্ত্রপঃ হে সার্বভৌম ক্ষমতার অধিকারী মহান আল্লাহ্ । আপনি যাকে ইচ্ছা ক্ষমতা প্রদান করেন এবং যার নিকট হতে ইচ্ছা ক্ষমতা নিয়ে নেন। যাকে ইচ্ছা আপনি পরাক্রমশালী তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ৪২

করেন, আর যাকে ইচ্ছা আপনি লাঞ্ছিত ও বিত্তহীন করেন। কল্যাণ আপনারই হাতে। আপনি সকল বিষয়ে সর্বশক্তিমান। মুশরিকরা যা দাবী করে তা সঠিক নয়। তারা বলে, আল্লাহ্ ব্যতীত তাদের ইলাহ, উপাস্য ও প্রতিপালক রয়েছে, আল্লাহ্ ব্যতীত তারা অন্যের ইবাদত করে, আল্লাহ্ তা'আলার সাথে তারা তাকে অংশীদার মনে করে। তারা আরো মনে করে যে, আল্লাহ্ তা'আলার সন্তান রয়েছে। কিন্তু আমরা মনে করি ও দৃঢ়ভাবে বিশ্বাস করি হে আল্লাহ্ ! আপনার হাতেই সকল শক্তি। উপরোক্ত কাজগুলো আপনি আপনার অপরিসীম শক্তি দ্বারা সম্পাদন করেন, আর আপনি সর্বশক্তিমান। আপনি রাতকে দিনে পরিণত করেন এবং দিনকে রাতে পরিণত করেন। তথন দিন হ্রাস পেয়ে যায় ও রাত বেড়ে যায়। আবার কিছুদিন পর রাত হ্রাস পেয়ে যায় ও দিন বেড়ে যায়। আপনি মৃত্যু হতে জীবন্তের আবির্ভাব ঘটান। আবার জীবন্ত হতে মৃতের আবির্ভাব ঘটান। আপনার মাখলুক থেকে আপনি যাকে ইচ্ছা অপরিমিত জীবনোপকরণ দান করেন। আপনি ব্যতীত অন্য কেউ এসব কাজ আঞ্জাম দেয়ার সামর্থ রাথে না।

উ৮২৪. মুহামাদ ইব্ন জা ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ وَأُنِيُّ الْمُرِّتَ مِنَ الْمَيِّ مِنَ الْمَيِّ وَتُخْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيِّ مِنَ الْمَيْ وَمُوالِمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَتُخْرِجُ الْمَيْتِ وَتُخْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْمَ

অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলা বলেন যে, যদি আমি হযরত ঈসা (আ.)—কে এসব বন্তু সহদ্ধে ক্ষমতা দিয়ে থাকি, যেগুলোর কারণে তারা ঈসা (আ.)—কে মাবৃদ বলে মনে করে যেমন মৃতকে জীবিত করা, রোগীদেরকে রোগমুক্ত করা, মাটি থেকে পাখি তৈরি করা এবং যাবতীয় অদৃশ্য বস্তুর সংবাদ দেয়া ইত্যাদি, তাহলে এগুলো শুধু মানুষের জন্য নিদর্শন হিসাবে এবং তাঁর সম্প্রদায়ের প্রতি আমি যে তাকে নবীরূপে প্রেরণ করেছি তার সত্যতা প্রমাণের জন্যে। তবে এমন আমার শক্তি—সামর্থ্য রয়েছে, যা আমি তাকে দান করিনি তা হচ্ছে, কাউকে রাজ্য দান করা, নবৃত্তয়াত প্রদান করা, রাতকে দিনে পরিণত করা এবং দিনকে রাতে পরিণত করা, মৃত থেকে জীবিতের আবির্ভাব ঘটানো এবং জীবিত থেকে মৃতের আবির্ভাব ঘটান; আর সৎকর্মপরায়ণ কিংবা অসৎ কর্মপরায়ণ যাকে ইচ্ছা আল্লাহ্ তা'আলা অপরিমিত রিযুক প্রদান করেন। আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, এসব শক্তি আমি ঈসা (আ.)-কে দান করিনি এবং এসব ব্যাপারে তাকে ক্ষমতা দেইনি। এর থেকে তারা উপদেশ বা শিক্ষা গ্রহণ করছে না কেন? যদি ঈসা (আ.) মাবৃদ হতেন, তাহলে সব কিছুর অধিকারীই ঈসা (আ.) হতেন। কিন্তু তাদের কোনো বিশ্বাস মতে ঈসা (আ.) বাদশাহদের থেকে পালিয়ে বেড়ান এবং বিভিন্ন শহরে ঘুরে বেড়ান। তা অবশ্য তাদের কিছু সংখ্যক লোকের বিশ্বাস ও ধারণা।

আল্লাহ্তা 'আলার বাণী ঃ

( ٢٨ ) كَ يَتَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَلِفِرِيْنَ آوْلِيَّا ءَ مِنَ دُوْنِ الْمُؤْمِنِيْنَ ، وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللهِ فِي شَيْءِ إِلَّا آنْ تَتَّقُوا مِنْهُمُ تَقُلَّهُ مَنْ اللهِ فِي شَكَاءً وَيُحَذِّ زُكُمُ اللهُ نَفْسَهُ اوَلِيَ اللهِ الْمَصِيْدُ ٥

২৮. মু'মিনগণ যেন মু'মিনগণ ব্যতীত কাফিরদেরকে বন্ধুরূপে গ্রহণ না করে। যে কেউ এরপ করবে, তার সাথে আল্লাহর কোন সম্পর্ক থাকবে না, তবে ব্যতিক্রম, যদি তোমরা তাদের নিকট থেকে আত্মরক্ষার জন্য সতর্কতা অবলম্বন কর। আর আল্লাহ তাঁর নিজের সম্বন্ধে তোমাদেরকে সাবধান করছেন এবং আল্লাহ্র দিকেই প্রত্যাবর্তন।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, কাফিরদেরকে সাহায্য-সহায়তাকারী ও বন্ধু হিসাবে গ্রহণ করতে মু'মিনগণকে মহান আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে নিষেধ করা হয়েছে। يتخذ শব্দের الله শব্দের دال অকরে زير যের ) দিয়ে পড়া হয়েছে। প্রকৃতপক্ষে এটা نير – এর نير অনুসারে শেষ অক্ষরে جنم হওয়ার কথা, কিন্তু পরবর্তী শব্দটিতে হওয়ায় উচ্চারণ করা সম্ভব না হওয়ায় শেষ অক্ষরে যের বা দেয়া হয়েছে। ( আরবী ভাষার একটি নিয়ম হচ্ছে اَذُ اُحَرَكَ عُرَكَ بِالكُسِرَةُ अर्था९ यখन দ'ুটি بزم একত্রিত হবার কারণে حرکت দেয়া প্রয়োজন হয়ে পড়ে, তখন کسره দ্বারা حرکت দিতে হয়। আয়াতে করীমার অর্থ, হে মু'মিনগণ । মু'মিনগণ ব্যতীত কাফিরদেরকে সাহায্য-সহায়তাকারী রূপে গ্রহণ করনা তারা তাদের দীনের উপর কায়েম থাকা অবস্থায় তাদেরকে বন্ধুরূপে গ্রহণ করনা, অন্য মু'মিনগণের বিরুদ্ধেতাদেরকেসাহায্য-সহায়তা কর না এবং মুসলমানগণের দুর্বলতা তাদের কাছে ব্যক্ত করনা। যারা এরূপ করবে তাদের সাথে আল্লাহ্ তা'আলার কোন সম্পর্ক থাকবেনা। আল্লাহ্ তা'আলা থেকে তারা বিচ্ছিন্ন হয়ে পড়বে এবং আল্লাহ্ তা'আলা তাদের সাথে সম্পর্কচ্ছেদ করবেন। কেননা, তারা আল্লাহ্ তা'আলার মনোনীত দীন থেকে মুরতাদ হয়ে পড়েছে এবং কৃফরী অবলম্বন করেছে। তবে ব্যতিক্রম হলো, যদি তোমরা তাদের নিকট থেকে আতারক্ষার জন্য সতর্কতা অবলম্বন কর, অর্থাৎ যদি তোমরা তাদের কর্তৃত্বাধীনে থাক এবং তাদের থেকে আত্মরক্ষার জন্যে তাদেরকে তয় কর। তখন তোমাদের জন্যে অনুমতি রয়েছে যে, তোমরা তাদের সাথে মুখে মুখে বন্ধুত্ব প্রকাশ করবে এবং জন্তরে তাদের শত্রুতা পোষণ করবে। আর তারা যে কুফরীতে নিমজ্জিত রয়েছে, তার সাথে তোমরা একমত ঘোষণা করবে না এবং তাদেরকে কোন মুসলমানের বিরুদ্ধে সাহায্যও করবে না।

যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৮২৫. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াত لَعَيْنَ الْمُوْمَ نَوْنَ الْمُوْمَنِينَ وَهِمَ الْمُوْمِنِينَ وَهِمَ الْمُؤْمِنِينَ وَهِمَ الْمُؤْمِنِينَ وَهِمَ الْمُؤْمِنِينَ وَهُمَ الْمُؤْمِنِينَ وَهُمَ الْمُؤْمِنِينَ وَهُمَ الْمُومِ وَهُمَا الْمُؤْمِنِينَ وَهُمَا الْمُؤْمِنِينَ وَهُمَا الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَمِنْ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِينَ وَالْمُؤْمِينَا وَالْمُؤْمِينَ وَالْمُؤْمِينَ وَالْمُؤْمِينَ وَالْمُؤْمِينَ وَالْمُؤْمِينَ وَالْمُؤْمِينَ وَالْمُؤْمِينَ وَالْمُؤْمِينَا وَالْمُؤْم

আল্লাহ্ পাকের বাণী ঃ وَالْا أَنْ تَتَقُواْ مِنْهُمْ تَقَاءً अर्थाৎ তোমরা তাদের থেকে সতর্কতা অবলয়ন করবে।

الْكَيَتَّخِذَالْمُوْمُنُونَ الْمَامِ اللهُ عَلَى كُلِّ اللهُ عَلَى كُلِّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَيْ قَدْيِرٌ الْمُوْمِنِينَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَيْ قَدْيِرٌ الْمُوْمِنِينَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَيْ قَدْيِرٌ مَنْ دُوْنِ الْمُوْمِنِينَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَى قَدْيِرٌ مَنْ دُوْنِ الْمُوْمِنِينَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَى قَدْيِرً مَنْ دُوْنِ الْمُومِنِينَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَى عَدْيِرً مَنْ دُوْنِ الْمُومِنِينَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَى اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلِّ شَنَى اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى اللهُولِيْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَل

মুনাফিকদের বন্ধু ছিল। তারা আনসারদের এক সম্প্রদায়ের বিরুদ্ধে ষড়যন্ত্রে লিপ্ত হয়েছিল। যাতে তারা আনসারদেরকে ইসলাম ধর্ম থেকে বিচ্যুত করতে পারে। তখন রিফাআহ ইব্নুল মুন্যির রো.), আবদুল্লাহ্ ইব্ন জুবায়র রো.) এবং সা'দ ইব্ন খায়সামাহ (রা.) এ সম্প্রদায়ের লোকদেরকে বললেন, এ সব ইহুদীর সংস্পর্শ তোমরা ত্যাগ কর, তাদের থেকে নিজেদেরকে দুরে রাখ এবং তাদের সাথে কোন প্রকার বন্ধুত্ব রেখনা। অন্যথায় তারা তোমাদেরকে তোমাদের ধর্ম ইসলাম থেকে বিচ্যুত করবে। কিন্তু আনসারদের ঐ সম্প্রদায়ের লোকেরা তাদের কথায় কর্ণপাত করেনি এবং তারা তাদের সাথে আরো অধিক বন্ধৃত্ব স্থাপন ও সম্পর্ক স্দৃঢ় করে। তখন আল্লাহ্ তা'আলা তাদের সম্পর্কে এ আয়াতে কারীমাহ নাথিল করেন ঃ

لاَ يَتَّخِذِ الْمُوْمِنُونَ الْكَافِرِيْنَ اَوْ لِيَّاءَ مِنْ دُوْنِ الْمُؤْمِنِيْنَ اِلَى قَوْلَهَ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَنَّ قَدْيْنٌ .

৬৮২৭. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াত مُونُونَا الْكَافُورِيْنَ الْكِالْكَا الْكِلَّا اَنْ تَتَقُّوا الاية وهم الْكُورُونَ الْمُؤْمَنِيْنَ الْيَ الْاَ اَنْ تَتَقُّوا الاية وهم المُعَالِينَ الْيَ الْاَ اَنْ تَتَقُّوا الاية وهم المحالية المحالي

৬৮২৮. সুন্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াত بَيْتَخِذِ الْمُهُمُونُ الْكَافِرِيْنَ اَوْلِيَاءَ الْاِية —এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এ বন্ধুত্বের অর্থ হচ্ছে কাফিরদের দীনে তাদেরকে সাহায্য করা এবং কাফিরদের কাছে মুসলমানদের গোপন তথ্য প্রকাশ করে দেয়া। যে ব্যক্তি এমন ঘৃণ্য কাজ করেন সে মুশরিক। আল্লাহ্ তা'আলা তার থেকে সম্পর্কচ্ছেদ করবেন, তবে যদি তাদের থেকে আত্মরক্ষা করতে হয়, তাহলে তাদের দীন সম্পর্কে তাদের কাছে বন্ধুত্ব এবং মু'মিনদের প্রতি মুখে মুখে অসন্তুষ্টি প্রকাশ করা যাবে।

كَيْتَخُذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِيْنَ الْكَافِرِيْنَ الْكَافِرِيْنَ الْكَافِرِيْنَ الْكَافِرِيْنَ الْكَافِر - এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, তবে তাদের সাথে পার্থিব কাজ-কারবার পরিচালনা ও সন্থ্যবহার বজায় রাখা বৈধ।

৬৮৩২. মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রেও অনুরূপ হাদীস বর্ণিত রয়েছে।

﴿ لَا يَتَخَذَ الْمُوْمِنُونَ الْكَافِرِيْنَ الْوَلِيَّاءَمِنْ وَالْمَالِمُ الْمَالُونِيْنَ الْمُوْمِنِيْنَ الْمُوْمِنِيْنَ الْمُوالِمُ الْمُعَامُّتُكَاةً وَ وَهُمَ اللّهِ اللّهَ اللّهُ الل

৬৮৩৪. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ হিন্দু বিশিষ্টি এই নির্মাণিত এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, التَّقْيُّ بِالْسَانِ —এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, التَّقْيُّ بِالْسَانِ —এর অর্থ যদি কাউকে আল্লাহ্ তা'আলার নাফরমানীসূচক বাক্য উচ্চারণ করার জন্যে বাধ্য করা হয়, তাহলে তার প্রাণের তয়ে সে তা উচ্চারণ করতে পারে। অথচ তার অন্তর আল্লাহ্ তা'আলার প্রতি অগাধ ভক্তিতে নিমগ্ন। এতে তার কোন পাপ নেই। সূতরাং মুখ্যাত্র মুখে মুখে উচ্চারণ দ্বারা হয়, অন্তরে নয়।

৬৮৩৫. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াতাংশ টিল্লাই ব্রান হয়েছে।

–এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এ আয়াতাংশে উল্লিখিত আরা দারা আর্কান হয়েছে।

আর তা হলো, যদি কাউকে আল্লাহ্ তা'আলার নাফরমানীসূচক কোন বাক্য উচ্চারণ করতে বাধ্য করা হয়, তাহলে সে মানুযের ভয়ে উক্ত বাক্য উচ্চারণ করতে পারবে, এ শর্তে যে, তার অন্তর সমানের মাহাত্য্যে প্রশান্ত এতে তার কোন ক্ষতি হবে না। কেননা, আধুমাত্র মুখে হয় (জন্তরে নয় )।

আল্লামা ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, আবার কেউ কেউ বলেছেন, অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত " الْا أَنْ يَتُكُنْ بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ قَرَابَةٌ " —এর অর্থ হচ্ছে " الْا أَنْ يَتُكُنْ بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ قَرَابَةٌ " অর্থাৎ যদি তার আর তোমার মধ্যে আত্মীয়তা থাকে, তাহলে কাফির হওয়া সত্ত্বেও তুমি তার সাথে বন্ধুত্ব রাখতে পার। যারা এরূপ মতামত প্রকাশ ও সমর্থন করেছেন, তারা তাদের দাবীর সপক্ষে নিম্নবর্ণিত কয়েকটি হাদীস উপস্থাপন করেছেন।

كَيْتَخُذِ الْمُوْمِثُنُ الْكَافِرِيْنَ الْكَافِيَةِ وَالْمُعْلِيْنِ اللّهُ الْكَافِيْنَ الْكَافِرِيْنَ الْكَافِرِيْنَ الْكَافِرِيْنَ الْكَافِرِيْنَ الْكَافِرِيْنَ الْكَافِرِيْنَ الْكَافِي اللّهِ الْكَافِيْنِي اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

৬৮৩৭. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াতাংশ أُولِياً عَنْ الْمُؤْمِنُونَ الْمُولِيَّةُ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ مُ وَالْمُؤْمِنُونَ مُ وَالْمُؤْمِنُونَ مُ وَالْمُؤْمِنُونَ مُ وَالْمُؤْمِنُونَ مُ وَالْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُعِلِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَا الْمُعْمِينِينَا الْمُعْمِينِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُعْمِينِينَ الْمُعْمِينِ الْمُؤْمِنِينَا الْمُعْمِينِينَا الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينِينِينَ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِ

৬৮৩৮. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَالْاَ اَنْ تَتَقَلُ مِنْهُمْ ثَقَاةً —এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, পার্থিব বিষয়াদি সম্পর্কিত আচার–ব্যবহারে তাদের সাথী, সঙ্গী হও এবং তাদের প্রতি দয়া কর, কিন্তু ধর্মীয় ব্যাপারে নয়।

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) জারো বলেন, আলোচ্য আয়াতাংশ الله المُوَا وَالْمُوَا وَالْمُوا وَال

তিনি আরো বলেন, আমাদের কাছে ঐ ব্যক্তির পাঠরীতি হচ্ছে গ্রহণযোগ্য যারা গাঁট করিছেন। কেননা, হাদীসে মশহল দ্বারা এ পঠনরীতি অধিক শুদ্ধ বলে প্রমাণিত হয়েছে।

श्राहार् ण 'श्रानात वानी ؛ وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَإِلَى اللَّهِ الْمَصْيِرُ अाहार् ण 'श्रानात वानी ، ويُحَذِّركُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَإِلَى اللَّهِ الْمَصْيِرُ

আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর নিজের সম্বন্ধে তোমাদেরকে সাবধান করছেন যেন তোমরা পাপের কাজে লিগু না হও কিংবা কাফিরদেরকে বন্ধুরূপে গ্রহণ না কর। কেননা আল্লাহ্ তা'আলার দিকেই তোমাদের মৃত্যুর পর হাশরের দিন হিসাব—নিকাশ দেয়ার জন্যে প্রত্যাবর্তন করতে হবে। অর্থাৎ যখন তোমরা তাঁর কাছে ফিরে যাবে অথচ তোমরা তাঁর আদেশ নির্দেশ লংঘন করেছ, তিনি যা নিষেধ করেছেন যেমন মৃ'মিনদের বাদ দিয়ে কাফিরদেরকে বন্ধুরূপে গ্রহণ করার ন্যায় পাপের আশ্রয় নিয়েছ, তোমাদের, আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে এমন শান্তি ও আযাব স্পর্শ করবে যা প্রতিরোধ করার মত তোমাদের কোন শক্তি থাকবে না। এজন্যই আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন, তোমরা তাঁকে ভয় কর এবং তাঁর আযাব তোমাদের স্পর্শ করা থেকে নিজেদের আত্মরক্ষা কর, কেননা আল্লাহ্ তা'আলা মন্দ কাজের প্রতিফল প্রদানে অত্যধিক কঠোর।

(٢٩) قُلْ إِنْ تُخْفُواْ مَا فِي صُلُوْرِكُمُ اَوْتُبُكُوْهُ يَعْلَمُهُ اللهُ ﴿ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّلُوتِ وَمَا فِي السَّلُوتِ وَمَا فِي السَّلُوتِ وَمَا فِي الْرَانِ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ٥

২৯. বল, তোমাদের অন্তরে যা আছে তা যদি তোমরা গোপন অথবা ব্যক্ত কর, আল্লাহ্সে সম্বন্ধ অবগত রয়েছেন এবং আসমান ও যমীনে যা কিছু আছে তাও তিনি জানেন। আল্লাহ্ তা আলা সব বিষয়ে সর্বশক্তিমান।

ইবন জারীর তাবারী (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, হে মুহামাদ । তুমি ঐ ব্যক্তিদের বলে দাও, যাদেরকে তুমি মু'মিনদের ব্যতীত কাফিরদেরকে বন্ধুরূপে গ্রহণ করতে নিষেধ করেছ, তোমাদের অন্তরে যা রয়েছে যেমন কাফিরদের সাথে বন্ধুত্ব করা, তা যদি তোমরা গোপন কর কিংবা তোমাদের কাজ বা মুখ দারা তা তোমরা প্রকাশ কর, আল্লাহ্ তা'আলা তা জানবেন, তাঁর কাছে তা গোপন থাকবে না। সূতরাং যেন বলা হচ্ছে, তোমরা তাদের সাথে গোপনে কিংবা প্রকাশ্যে বন্ধুত্ব রাখবে না। যদি রাখ, তাহলে তোমাদেরকে তোমাদের প্রতিপালক থেকে এমন কঠিন আযাব স্পর্শ করবে, যার প্রতিরোধ করার মত তোমাদের কোন ক্ষমতা নেই। কেননা, তিনি তোমাদের গোপন ও প্রকাশ্য সব কিছু জানেন, কোন কিছুই তাঁর কাছে গোপন নয়। তিনি এসবের যথাযথ হিসাব রাখার ব্যবস্থা করেছেন যেন তিনি তোমাদের মধ্যে সংকর্মীদেরকে সংকর্মের প্রতিফল এবং ক্রেটি–বিচ্যুতির আশ্রয় গ্রহণকারীদেরকে তাদের কৃত দুষ্কর্মের প্রতিদান প্রদান করতে পারেন।

৬৮৩৯. সুন্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা মানব জাতিকে সংবাদ দিয়েছেন যে, তাদের অন্তরে যা রয়েছে তা যদি তারা গোপন করে কিংবা প্রকাশ করে সব কিছু সম্বন্ধে আল্লাহ্ তা'আলা অবগত রয়েছেন। তিনি ইরশাদ করেন, اَنْ تَنْفُواْ مَافِيْ صَدُورِكُمْ أَوْتَبُدُوهُ وَالْمَالِيَّةُ অর্থাৎ তোমাদের অন্তরে যা কিছু রয়েছে, তা যদি তোমরা গোপন কর কিংবা প্রকাশ কর, তা আল্লাহ্ তা'আলা জানেন।

আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ مَا فِي السَّمَوَات وَمَا فِي الْرَضِ এর ব্যাখ্যা ঃ

আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, যখন আল্লাহ্ পাকের কাছে কোন কিছুই গোপন নয়, আসমানে হোক, কিংবা যমীনে হোক অথবা অন্য কোন জায়গায় হোক তাহলে যে সব লোক মু'মিন ব্যতীত কাফিরদেরকে বন্ধুরূপে গ্রহণ করেছে, তারা জেনে রেখো, তোমাদের কাফিরদের প্রতি বন্ধুত্বের হাত প্রসারিত করা এবং তাদের প্রতি ঝুঁকে পড়ার মনোভাব আল্লাহ্ তা'আলার নিকট কেমন করে গোপন থাকতে পারে? তিনি আরো বলেন, তান্দর মাধ্যমে আল্লাহ্ পাক ইরশাদ করেন, "অথবা তোমরা তাদেরকে অর্থাৎ কাফিরদেরকে কাজে—কর্মে বা মুখের বচনে প্রকাশ্যভাবে সাহায্য কর, তাও আল্লাহ্ তা'আলা জানেন।"

আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ وَاللَّهُ عَلَى كُلُ شَيْ قَدْيِدٌ – এর ব্যাখ্যা ঃ

আল্লাহ্ পাক ঘোষণা করেন যে, আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদেরকে কাফিরদের সাথে বন্ধুত্ব রাখা এবং মুসলমানদের বিরুদ্ধে অন্যকে সাহায্য করার ব্যাপারে শান্তি প্রদানে শক্তি রাখেন এমনকি যা কিছু করতে তিনি ইচ্ছা করেন, তা সবই তিনি করতে পারেন। আর তিনি যা ইচ্ছা করেন, তাতে তার অক্ষমতা নেই এবং তিনি যা করতে চান তা থেকে তাকে বিরত রাখার মতও কারোর শক্তি-সামর্থ নেই।

পরবর্তী আয়াতে আল্লাহ্ তা আলা ইরশাদ করেন ঃ

(٣٠) ، يَوْمَ تَجِ لُ كُلُّ نَفْسٍ مَّاعَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُّحْضَرًا ﴿ وَمَا عَمِلَتْ مِنْ سُوَءٍ ۚ تَوَدُّ لَوْاَنَّ لَهُ رَءُوفًا عَمِلَتْ مِنْ سُوَءٍ ۚ تَوَدُّ لَوْاَنَّ مِنْ مَنْ اللهُ رَءُوفًا بِالْعِبَادِ ٥ بَيْنَهَا وَبِيكِ لِللهُ وَاللهُ رَءُوفًا بِالْعِبَادِ ٥

৩০. যে দিন প্রত্যেকে সে যে ভাল কাজে করেছে এবং সে যে মন্দ কাজ করেছে তা বিদ্যমান পাইবে, সে দিন সে তার ও তার মধ্যে দূর ব্যবধান কামনা করবে। আল্লাহ তাঁর নিজের সম্বন্ধে তোদেরকে সমাধান করতেছেন। আল্লাহ বান্দাদের প্রতি অত্যন্ত দয়ার্দ্র।

ইমাম আবু জা ফর মুহম্মদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, আয়াতাংশ يَوْمَ تَحِدُ كُلُ نَفْسٍ مَا عَمَلَتُ مِنْ نَشُو تُحَدُّ لُوَانَ بَيْنَهُما وَبَيْنَهُ اَمَدًا بَعِيدًا وَمَا عَمَلَتُ مِنْ سُوْءٍ تُحَدُّ لُوَانَ بَيْنَهُما وَبَيْنَهُ اَمَدًا بَعِيدًا করেন, আল্লাহ্ তা আলা তোমাদেরকে সাবধান করেছেন প্রিদিন সম্বন্ধে, যেদিন প্রত্যেকে সে যে ভাল কাজ করেছে, তা পুরাপুরি বিদ্যমান পাবে এবং সে যে মন্দ কাজ করেছে, সেদিন তার ও প্রতার মধ্যে দূর ব্যবধান কামনা করবে। কেননা হে মানব জাতি, তোমরা জেনে রেখো, প্রিদিন তোমাদেরকে তাঁর দিকেই প্রত্যাবর্তন করতে হবে। সূতরাং তোমরা তাঁকে তোমাদের পাপের জন্য ভয় কর।

তিনি আরো বলেন, এ আয়াতে উল্লিখিত محضرا শব্দটির ব্যাখ্যায় কাতাদা (র.) বলেছেন যে, তার অর্থ, 'পুরাপুরি বিদ্যমান'। এ প্রসঙ্গে তাঁর থেকে বর্ণিত হাদীস প্রণিধানযোগ্য।

७৮৪০. काजामा (त्र.) (शरक वर्गिज। जिनि এ आयाजार्ग يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمَلَتُ مِنْ خَيْرِ – তে উল্লিখিত مُحْضَراً " শদের ব্যাখ্যায় বলেন, তার অর্থ 'পুরাপুরি বিদ্যমান'।

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) জারো বলেন, এ জায়াতাংশ وَالْكُرُ يَوْمُ تَجِدُ " –এর ব্যাখ্যা জারবী ভাষাভাষিগণ মনে করেন যে, তার অর্থ وَالْكُرُ يَوْمُ تَجِدُ " –এর ব্যাখ্যা জারবী ভাষাভাষিগণ মনে করেন যে, তার অর্থ وَالْكُرُ يَوْمُ تَجِدُ " –এর ব্যাখ্যা জারবী ভাষাভাষিগণ মনে করেন যে, তার অর্থ وَالْكُرُ يَوْمُ تَجِدُ " –এর ব্যাখ্যা জারবী ভাষাভাষিগণ মনে করেন যে, তার অর্থ হবার কারণ, আদেশ ও উপদেশ প্রদান করার জন্য কুরআনুল করীম নাখিল হয়েছে। তাই এ আয়াতে যেন তাদেরকে বলা হয়েছে যে, তোমরা তা শ্বরণ কর। কেননা, কুরআনুল করীমের বিভিন্ন জায়গায় এসেছে হাজের বলা হয়েছে যে, তোমরা জমুক দিন, জমুক সময়কে শ্বরণ কর )। আর এ আয়াতে আন্দের সাথে যে তিন জার তা ভ্রান্থ করা হয়েছে, তার অর্থ الله ভ্রাণ্ড আর্থাৎ তিন জারা বলেন, পরবর্তী আয়াতাংশ جَبِ عليه –এর خالت রুমিতের বাং আদ্দিন করাত্র আয়াতাংশ وَالْمَا يَعْلَى الله الله –এ উল্লিখিত তিল তার ব্রেছে যেমন আদি করা হয়েছে। অর্থাৎ প্রথমটি مبل الله তিল বাং আদি তার বাং আদি তার মধ্যে রয়েছে। অর্থাৎ প্রথমটি مبل এবং দ্বিতীয়টি خبر তির বাং আদি নিয়রপ ঃ

ঐ দিনকে স্বরণ কর, যেদিন প্রত্যেকে যে ভাল কাজ করেছে, তা সে বিদ্যমান পাবে। আর যে মন্দ

কাজ করেছে সে তারও ঐটার মধ্যে দূর ব্যবধান, কামনা করবে। এ আয়াতাংশে উল্লিখিত হিন্দুর্য –এর অর্থ, দূর ব্যবধান, যার নিকট পৌছা যায়। যেমন প্রসিদ্ধ কবি আত–তারমাহ বলেছে ঃ

كُلُّ حَيٍّ مُّسُتَكُملُ عِدَّةَ الْعُمْرِ \* وَمُوْدِ إِذَا انْقَضَلَى آمَدُهُ

অর্থাৎ প্রত্যেক জীবিত বস্তুই তার বয়সের নির্দিষ্ট সময়কে পরিপূর্ণ করে এবং তা সে চায়ও যখন তার নির্দিষ্ট সময়ের শেষ প্রান্তে পৌছে। এখানে امده –এর অর্থ, নির্দিষ্ট সময়ের শেষ প্রান্ত ।

#### যাঁরা এমত সমর্থন করেন ঃ

७৮8১. সुम्मे (त.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াতাংশ آغَدُا وَبَيْنَهُ اَمْدُا وَبَيْنَهُ اَمْدُا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

৬৮৪২. হযরত ইব্ন জুরায়জ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এ আয়াতাংশে উল্লিখিত। নিএর অর্থ, সুনির্দিষ্ট সময় বা মানুষের হায়াত।

نَيْحَذَرُكُمُ اللّٰهُ نَفْسَهُ وَاللّٰهُ رَوْفٌ بِالْعَبَادِ जाल्ला एक्ती ( اللّٰهُ نَفْسَهُ وَاللّٰهُ رَوْفٌ بِالْعَبَادِ जाल्ला करति जात जाल्ला र्वान्तारक छत्र প্রদর্শন করেছেন। जात जाल्ला र्वान्तारक छठि ज्ञाल प्राल्।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আল্লাহ্ পাক তাঁর নিজের সম্বন্ধে ভয় প্রদর্শন করছেন। যাতে তোমরা তাঁকে নারায করার মত কার্যকলাপে লিপ্ত হয়ে তাঁকে অসন্তুষ্ট না করল। যদি তোমরা তাঁকে অসন্তুষ্ট কর, তাহলে এ অসন্তুষ্টির প্রতিফল পুরোপুরি ঐদিন তোমাদেরকে পেতে হবে, যেদিন প্রত্যেকে সে যে ভাল কাজ করেছে তার প্রতিফল পুরাপুরি পাবে এবং যে মন্দ কাজ করেছে, সে আবেদন করবে যাতে তার মন্দ কাজের প্রতিফল ও তার মধ্যে দূর ব্যবধান সৃষ্টি হয়। কেননা, আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদেরউপর অসন্তুষ্ট। আর যদি এরপ ব্যবধান না হয়, তোমাদেরকে তাঁর মর্মন্তুদ আযাব স্পর্শ করবে, যে আযাব প্রতিরোধ করার মত তোমাদের কোন ক্ষমতা থাকবে না। এরপর আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা দেন যে, তিনি তাঁর বান্দাদের প্রতি অতি দয়াল্। আর দয়ার লক্ষণগুলো হচ্ছে যে, তিনি তাদেরকে নিজের সম্বন্ধে সাবধান করে দিচ্ছেন, তাদেরকে তার মর্মন্তুদ আযাবের ভয় দেখাচ্ছেন এবং তাদেরকে তার অবাধ্যতাসূচক যাবতীয় কার্যকলাপ থেকে বিরত থাকার জন্যে উপদেশ দিচ্ছেন। অর্থাৎ অতি দ্রুত আযাব নাযিল করছেন না, বরং তাদেরকে সংশোধন হবার সুযোগ দিচ্ছেন।

## যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৮৪৪. আমর ইব্ন হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশ وَيُحَنِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَاللَّهُ अफ88. আমর ইব্ন হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশ وَيُحَنِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللْحُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْحُلِي الللْمُ الللْحُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, আলোচ্য আয়াতাংশে উল্লিখিত صُفَّ بِالْعِبَادِ – এর জন্তর্ভুক্ত দয়ার একটি চিহ্ন হলো, তিনি তাঁর নিজের সহন্ধে তাদেরকে সাবধান করে দিচ্ছেন।

(٣١) قُلُ إِنْ كُنْتُمُ تُحِبُّوْنَ اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمُ ذُنُو بَكُمُ ﴿ وَاللّٰهُ عَفُورٌ تَحِيْمُ ٥ غَفُورٌ تَحِيْمٌ ٥

৩১. হে রাস্ল । আপনি বলুন, তোমরা যদি আল্লাহকে ভালবাস, তবে আমার অনুসরণ কর, আল্লাহ তোমাদেরকে ভালবাসবেন এবং তোমাদের অপরাধ ক্ষমা করবেন। আল্লাহ অত্যন্ত ক্ষমাশীল, পরম দয়াল্।

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) এ আয়াতের শানে নুযূল সম্বন্ধে বলেন, এ আয়াতের শানে নুযূল সম্বন্ধে ব্যাখ্যাকারগণ একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। কেউ কেউ বলেন, এ আয়াত এমন এক জাতি সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে, যারা রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর যামনায় জীবিত ছিল এবং তারা বলত, আমরা আমাদের প্রতিপালককে তালবাসি। তখন মহান আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর সম্মানিত নবী (সা.)—কে আদেশ দিলেন, তিনি যেন তাদেরকে বলে দেন, যদি তোমরা যা বলছ, তার মধ্যে সত্যবাদী হও, তাহলে তোমরা আমার অনুসরণ করবে। আর তাই হলো, তোমরা যা বলছ, তার সত্যতার একটি নমুনা।

#### যারা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৮৪৫. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) – এর যুগে একদল লোক বলতে লাগল, হে মুহামাদ (সা.) ! আমরা আমাদের প্রতিপালককে ভালুবাসি। তখন আল্লাহ্ তা আলা আয়াত নাযিল করেন, مَنْ فُنْوَيْكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُويْكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُويْكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُويْكُمُ الله وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُويْكُمُ الله وَاللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُويْكُمُ الله وَاللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُويْكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُويْكُمْ عَلَيْكُمْ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذَنُويْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ مَا لِيَعْمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذَنُويْكُمْ وَاللهُ عَلَيْكُمْ مَا لِيَعْمُ اللهُ وَيَعْفِرُ لَكُمْ ذَنُويْكُمْ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَ

৬৮৪৬. অন্য এক সনদে হ্যরত হাসান (র.) থেকে আরেকটি হাদীস বর্ণিত রয়েছে।

৬৮৪৭. ইব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ اَنْ كُنْتُمْ تُحِبِّنُ اللَّهُ قَاتَبُ عُوْنَى –এর শানে নুযুল সম্বন্ধে বলেন, এক সম্প্রদায় ছিল, তারা মনে করত যে, তারা আল্লাহ্ তা'আলাকে ভালবাসে এবং তারা বলত আমরা আমাদের প্রতিপালককে ভালবাসি। তখন আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে মুহামাদ (সা.)—এর অনুসরণ করতে নির্দেশ দিলেন এবং মুহামাদ (সা.)—এর অনুসরণকে আল্লাহ্ তা'আলার তালবাসার চিহ্ন ইসাবে চিহ্নিত করলেন।

نَا اللهُ اللهُ

অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেন, এটা আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে তাঁর প্রিয় নবী হযরত মূহামাদ (সা.)—এর প্রতি একটি নির্দেশ। নাজরানবাসী খৃষ্টানদের একটি প্রতিনিধিদল যখন রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর দরবারে আগমন করে হযরত ঈসা (আ.) সম্বন্ধে মহান বাণী উচ্চারণ করছিল, তখন তাদেরকে প্রতি—উত্তর দেবার জন্যে রাসূলুল্লাহ্ (সা.) আদিষ্ট হন। যদি তারা হযরত ঈসা (আ.) সম্বন্ধে যা কিছু বলছে তা আল্লাহ্ তা'আলার প্রতি সম্মান প্রদর্শন ও ভালবাসার নিদর্শন হয়ে থাকে তাহলে তাদেরকে আদেশ প্রদান করুন। কাজেই তোমরা হযরত মুহামাদ (সা.)—এর অনুসরণ কর।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৮৪৯. মুহাশাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ مُثُلُ اِنْ كُنْتُمْ تُحِبُونَ اللهُ فَاتَبِعُونَ يُحْبِكُمُ وَهِمَ وَهِمَ اللهُ فَاتَبِعُونَ يُحْبِكُمُ وَهِمَ وَهِمَ اللهُ فَاتَبِعُونَ يُحْبِكُمُ اللهُ وَيَغْفِلُكُمْ وَتُونَا اللهُ فَاتَبِعُونَ يُحْبِكُمُ اللهُ وَيَغْفِلُكُمْ وَتُونِكُمُ وَتَعْفِلُكُمْ وَاللهُ وَعَلَيْكُمْ وَاللهُ وَعَلَيْكُمْ وَاللهُ وَاللهُ وَعَلَيْكُمْ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ واللهُ وَاللهُ وَلِي الللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَالللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَالللللهُ وَاللهُ واللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِلللللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالل

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইবৃন জারীর তাবারী (র.) বলেন, উপরোক্ত আয়াতের তাফসীরে উল্লিখিত দু'টি অভিমতের মধ্যে মুহামাদ ইব্ন জাফর ইব্ন যুবায়র (র.)–এর অভিমত অধিক গ্রহণযোগ্য। কেননা, এ সূরার অন্য কোন জায়গায় কিংবা এ আয়াতের পূর্বেও এ সূরার কোন জায়গায় নাজরানবাসীদের প্রতিনিধি ব্যতীত অন্য কোন সম্প্রদায়ের উল্লেখ নেই, যারা এরূপ দাবী করেছে যে, তারা আল্লাহ্ তা'আলাকে ভালবাসে এবং আল্লাহ্ তা'আলার প্রতি সমান প্রদর্শন করে। যদি এরূপ কোন দলের কথা উল্লেখ থাকত, তাহলে হাসান (র.)–এর দাবী অনুযায়ী এ আয়াত উক্ত দলের কথার উত্তরে পেশ করা হয়েছে বলে বুঝা যেত। তবে এ আয়াত সম্পর্কে হাসান (র.) যা বলেছেন এবং আমি উপরে যা বিস্তারিত বর্ণনা করেছি এ সম্পর্কে আমাদের কাছে কোন সঠিক বর্ণনা নেই। কাজেই, এটা বলা সঙ্গত যে, তিনি যা বলেছেন তার সঠিক বর্ণনা তিনিই ভাল জানেন। তবে এ সূরায় তাঁর বর্ণনার সমর্থনে কোন আকার–ইঙ্গিত পাওয়া যায়নি। হাাঁ, এ কথা বলা যেতে পারে যে, হাসান (র.) যে সম্প্রদায়ের কথা নাম উল্লেখ ব্যতীত বর্ণনা করেছেন, তারাও নাজরানবাসী খৃষ্টানদের প্রতিনিধি দল হতে পারে। তাহলে তাঁর বর্ণনাও আমাদের বর্ণনার অনুরূপ হবে। তবে আমাদের এ বক্তব্যেরও কোন সঠিক উৎস নেই এবং আয়াতের মধ্যেও হাসান (র.)-এর অভিমতের পক্ষে কোন নিদর্শন নেই। তাহলে আমাদের পক্ষে শ্রেয় হচ্ছে আয়াতের ঐ বিশ্লেষণটিকে অগ্রাধিকার দেয়া, যার নিদর্শন আয়াতে পূর্বে ও পরে রয়েছে। এ আয়াতের পূর্বে ও পরে নাজরানবাসী খৃষ্টানদের বিষয় নিয়ে আলোচনা করা হয়েছে এবং হযরত ঈসা (আ.) সম্বন্ধেও এ সূরায় বিস্তারিত বর্ণনা রয়েছে। কাব্জেই এ আয়াত দ্বারাও তাদের কথা উদ্দেশ্য করা হয়েছে।

আমাদের উপরোক্ত বক্তব্যের আলোকে আয়াতের ব্যাখ্যা হবে নিমন্ত্রপঃ

হে মুহাম্মাদ (সা.) ৷ নাজরানবাসী খৃষ্টানদের প্রতিনিধিদলকে বলুন, যদি তোমরা ধারণা কর যে, তোমরা আল্লাহ্ তা'আলাকে ভালবাস এবং তোমরা হযরত ঈসা (আ.)—এর প্রতি সম্মান প্রদর্শন কর, আর তোমরা তার সম্বন্ধে যা বলছ, তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের ভালবাসার জন্যেই তা বলছ তাহলে তোমাদের কথাকে তোমাদের কাজের মাধ্যমে প্রমাণ কর শুধু আমার অনুসরণের মাধ্যমে। কেননা, তোমরা ভালভাবেই জান যে, আমি আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে তোমাদের কাছে প্রেরিত, যেমন হযরত ঈসা (আ.) ছিলেন ঐ ব্যক্তিদের কাছে প্রেরিত যাদের কাছে তাকে প্রেরণ করা হয়েছিল। সূতরাং যদি তোমরা আমার অনুকরণ ও অনুসরণ কর এবং আমি আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে যা তোমাদের কাছে নিয়ে এসেছি, তা সর্বান্তকরণে বিশ্বাস কর, তাহলে আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদের পূর্বের অপরাধ ক্ষমা করে দেবেন এবং এ পাপের জন্য তোমাদেরকে শান্তি দেবেন না। কেননা, তিন তাঁর বান্দাদের পাপরাশির জন্যে ক্ষমাশীল এবং তাদের ও মাখলুকাতের অন্যদের প্রতিও পরম দয়ালু।

৩২. হে নবী । আপনি বলুন, আল্লাহ্ ও রাস্লের অনুগত হও। যদি তারা মুখ ফিরিয়ে নেয়, তবে জেনে রেখো, আল্লাহ্ কাফিরদের পসন্দ করেন না।

ইমাম আবু জা'ফর মুহাম্মদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছনঃ হে মুহাম্মদ (সা.) ! নাজরানবাসী খৃষ্টানদের প্রতিনিধিদলকে বলুন, তোমরা আল্লাহ্ তা'আলা এবং আল্লাহ্ তা'আলার রাসূল মুহাম্মাদ (সা.)—এর অনুগত হও। কেননা, তোমরা নিশ্বয় জান যে, তিনি আমার (আল্লাহ্র) মাখলুকাতের কাছে আমার প্রেরিত রাসূল। তাঁকে আমি সত্য সহকারে প্রেরণ করেছি। তাঁর নাম তোমরা তোমাদের কাছে রক্ষিত ইনজীল কিতাবে পাবে। তারপর যদি তোমরা তোমাদেরকে যেদিকে আহ্বান করিছি, তা থেকে মুখ ফিরিয়ে নাও এবং তা অগ্লাহ্ কর, তাহলে জেনে রেখ, আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে ভালবাসেন না, যারা সত্যকে চিনবার পরও তা অস্বীকার করে কুফরীর আশ্রয় নেয় এবং তা সঠিক তাবে জানার পরও অস্বীকার করে। আর প্রতিনিদিধলকে বলে দাও যে, তোমরা নব্যাতকে অস্বীকার করার দক্ষন কাফিরদের অন্তর্ভুক্ত হবে তুমি যে সত্যের উপর আছ তা তারা অস্বীকার করছে এবং তোমার নবৃত্তয়াতের সত্যতা প্রকাশ পাবার ও তোমার সম্বন্ধে তাদের সঠিক জ্ঞান অর্জনের পরও তারা কুফরীর আশ্রয় নিছে।

# যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

وَالْمَالِيُهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَلَّا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰلّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰلّٰ اللّٰ اللّٰ

৩৩. নিশ্চয় আল্লাহ তা'আলা আদমকে, নৃহকে ও ইব্রাহীমের বংশধর এবং ইমরানের বংশধরকে বিশ্বজগতের মধ্যে মনোনীত করেছেন।

انَّاللَّهُ اَصْطَفَىٰ اَدَمُ व्यावामूल्ला हुँ हेव्न व्यावाम (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াত انَّاللَهُ الْمَالَمُ مَا الْمَالَمُ مَلَا الْمَالَمُ مَلَى الْمَالَمُ مَا اللّهُ اللّ

অর্থাৎ "যারা ইবরাহীম (আ.) – এর অনুসরণ করেছিল, তারা এবং এই নবী ও যারা ঈমান এনেছে মানুষের মধ্যে তারা ইব্রাহীম (আ.) – এর ঘনিষ্ঠতম।"

৬৮৫২. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "এই দু'জন নবীকে আল্লাহ্ তা'আলা সারা বিশ্বজগতে মনোনীত করেছিলেন।"

৬৮৫৩. কাতাদা (র.) থেকে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "এ আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা দুটি সৎ পরিবার ও দু'জন সৎলোকের কথা উল্লেখ করেছেন। তিনি তাদেরকে বিশ্বজগতে বিশেষ গুণে ভূষিত করেছেন। হযরত মুহামাদ (সা.) ছিলেন হযরত ইব্রাহীম (আ.)–এর বংশধর।"

৬৮৫৪. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্ পাকের বাণীঃ اِنَّ اللَّهَ اصْطَفَىٰ اَنْمَ وَثُوْمًا وَالْهُ الْعَالَمُ الْعَالْمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَالَمُ الْعَلْمُ الْعَلَى الْعَلَمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

( ٣٤ ) زُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ وَاللهُ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ 0

৩৪. তারা একে অপরের বংশধর। আল্লাহ সর্বশ্রোতা, সর্বজ্ঞ।

আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, তিনি ইব্রাহীম (আ.) ও ইম্রান (র.)—এর বংশধরদের মনোনীত করেছেন। তারা একে অপরের বংশধর। এ আয়াতাংশে উল্লিখিত نُرِيَّ শব্দ دُرِيَّ শব্দ دُرِيَ শব্দ তিন তার। এন করেছেন। তার এন করেছেন। তার বংশধর থেকে পুনঃ ধরে নিয়ে ২য়ছে, তাহলে তা হবে উত্তম। কেননা, তখন অর্থ দাঁড়াবে 'এক বংশধর থেকে অন্য বংশধর'কে মনোনীত করেছেন। আর এক বংশধর থেকে অন্য বংশধরকে দীনের বন্ধনে এবং ইসলাম ও সত্যের প্রতিনিধিত্বে অভিন্ন করা হয়েছে। যেমন— আল্লাহ্ তা'আলা কুরআনুল্ করীমের স্রায় তাওবার ৭১ নং আয়াতে ইরশাদ করেছেন ঃ المَا الْمَنْ الْمَا الْمَا

#### যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৮৫৫. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াতাংশ ذُرُيَّةٌ بَعْضُهَا مِنْ بَعْضِ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, "তারা নিয়ত, আমল, সরলতা ও আল্লাহ্ তা'আলার তাওহীদ সম্পর্কে একই বংশের অন্তর্ভুক্ত।" مَالِيَّهُ سَمَيْعٌ عَلَيْمٌ –এর ব্যাখ্যা ঃ

আল্লাহ্ তা'আলা ইমরান (র.)—এর স্ত্রীর কথা শ্রবণকারী এবং তিনি তাঁর অন্তরে মানত সম্পর্কে যে কথা পুকায়িত রেখেছিলেন, তাও আল্লাহ্ তা'আলা জানেন। তিনি মানত করেছিলেন যে, যা কিছু তাঁর গর্ডে রয়েছে, তা তিনি আল্লাহ্ তা'আলার সন্তুষ্টির জন্য আযাদ করে দেবেন।

পরবর্তী আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন ঃ

(٣٥) اِذْقَالَتِ امْرَاتُ عِمْرُنَ رَبِّ اِنِّيْ نَنَارْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلُ مِنِي ﴿ اِنَّكَ ٱنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيْمُ ٥

৩৫ "স্মরণ কর, যখন ইমরানের স্ত্রী বলেছিলেন, হে আমার প্রতিপালক। আমার গর্ভে যা রয়েছে তা একান্ত তোমার জন্যে আমি উৎসর্গ করলাম। সুতরাং তুমি আমার নিকট হতে তা কবৃলকর, তুমি সর্বশ্রোতা, সর্বজ্ঞ।"

ইমাম আবূ জা'ফর মুহাম্মদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, "অত্র আয়াতের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, "হে মুহাম্মাদ (সা.)। আপুনি ঐ ঘটনাটি ম্বরণ করুন, যখন 'ইমরানের স্ত্রী বলল, হে আমার প্রতিপালক! আমার গর্ভে যা রয়েছে তা একান্ত তোমার জন্য উৎসর্গ করলাম। সুতরাং তা ত্মি আমার নিকট হতে গ্রহণ কর।" অত্র আয়াতে উল্লিখিত "الله শব্দটি পূর্বতন আয়াতে উল্লিখিত — এর মাতা। আর মারইয়ামের হচ্ছেন ইমরানের স্ত্রী হচ্ছেন মারইয়াম —এর মাতা। আর মারইয়ামের হচ্ছেন ইমরানের কন্যা ও 'ঈসা (আ.)—এর মাতা। এ প্রসঙ্গে কয়েকটি হাদীস বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য ঃ

৬৮৫৬. ইব্ন ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "ইমরান (র.)—এর স্ত্রীর নাম ছিল হানাহ বিনত ফাকুদ ইব্ন কাবীল।"

মুহামদ ইব্ন হমাদ (র.) ব্যতীত অন্য বর্ণনাকারী বলেন, "ইমরান (র.)—এর স্ত্রীর নাম ছিল হান্নাহ বিনত ফাকৃদ ইবন কাবীল। তাঁর স্বামী ছিলেন ইমরান (র.)। তিনি ইমরান (র.) ইব্ন ইয়াশহাম ইব্ন আমূন ইব্ন মানৃশা ইব্ন হাযকিয়া ইব্ন ইহযীক ইউছাম ইব্ন 'আযারিয়া ইব্ন আমৃছিয়া ইব্ন ইয়াউশ ইব্ন আহ্যীহ্ ইব্ন ইয়াগ্রিম ইব্ন আবইয়া ইব্ন ইয়াহফাশাত ইব্ন আসাবির ইব্ন রাহবা আম ইব্ন সুলায়মান(আ.) ইব্ন দাউদ (আ.) ইব্ন ঈশা।

৬৮৫৭. অন্যসূত্রে ইব্ন ইসহাক (র.) থেকে অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

মহান আল্লাহর বাণী : رَبُّ اِنَى نَذَرْتُ لَكَ مَافَى بَطْنِى مُحَرَّدًا والله والل

মহান আল্লাহ্র বাণী : فَتَقَبَّلُ أَوْلَيُهُ –এর অর্থ 'হে আমার প্রতিপালক। আপনার জন্যে আমি যা উৎসর্গ করলাম, তা আপনি কবুল করুন। কেননা, আপনি أَسْمَنُو الْعَلَيْمُ অর্থাৎ যা আমি বলছি ও দৃ'আ করছি তা আপনি সর্বশ্রোতা এবং যা আমি অন্তরে নিয়ত করছি ও ইচ্ছা পোষণ করছি তার প্রকাশ্য ও গোপন কোনটাই আপনার কাছে অবিদিত নয়। ফাকুয়ের কন্যা ও ইমরান (র.)—এর স্ত্রী হান্নাহর মানতের কারণ বর্ণনার্থে একটি বিবরণ রয়েছে যে ঃ

৬৮৫৮. মুহামাদ ইব্ন ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, হ্যরত যাকারিয়া (আ.) ও ইমরান (র.) দুই বোনকে বিয়ে করেন। হ্যরত ইয়াহ্য়া (আ.)—এর মাতা ছিলেন হ্যরত যাকারিয়া (আ.)—এর স্ত্রী। আর হ্যরত মারয়াম (র.)—এর মাতা ছিলেন ইমরান (র.)—এর স্ত্রী। ইমরান (র). যখন মারা যান মারইয়াম (র.) তখন মায়ের সঙ্গে ছিলেন। বর্ণনাকারী বলেন, "তারা মনে করত হান্নাহ বৃদ্ধা হয়ে গেছেন, তাই তাঁর আর সন্তান হ্বার সম্ভাবনা নেই। অথচ তারা ছিল আল্লাহ্ওয়ালা পরিবারভূত্ত। একদিন তিনি একটি গাছের ছায়ায় অবস্থান করছিলেন। এমন সময় তিনি একটি পাখীর দিকে তাকালেন। সে তার বাচাকে খাবার খাওয়াছে। অমনি তাঁর মধ্যে মাতৃত্ববোধ মাথা চাড়া দিয়ে উঠল। তখন তিনি আল্লাহ তা'আলার কাছে দু'আ করেন যেন আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে একটি ছেলে সন্তান দান করেন। তারপর তিনি গর্ভবতী হন। মারইয়াম (আ.) তখন তাঁর গর্ভে সন্তান এমতাবস্থায় ইমরান (র.) মৃত্যুমুখে পতিত হন। যখন তিনি জানতে পারলেন যে তাঁর গর্ভে সন্তান এসেছে, তখন তিনি তা আল্লাহ্ তা'আলার

জন্যে উৎসর্গ করলেন। উৎসর্গিত ব্যক্তিকে মহান আল্লাহ্র সন্তুষ্টির জন্যে ইবাদত করার কাজ নিয়োজিত করা হয় তাকে ইবাদতখানায় থাকতে দেয়া হয় এবং তার দ্বারা পাথিব কোন কাজকর্ম করান হতো না।"

৬৮৫৯. মৃহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "তারপর আল্লাহ্ পাক ইমরান (র.) – এর স্ত্রী ও তাঁর কথা উল্লেখ করেন। তিনি বলেছিলেন, "হে আমার প্রতিপালক। আমার গর্ভে যা রয়েছে, তা আমি আপনার জন্যে উৎসর্গ করলাম। উৎসর্গের অর্থ যেমন বলা হয়, আমি মহান আল্লাহ্র ইবাদতের জন্যে মুক্ত করে দিলাম। দুনিয়ার কোন কাজে তার সাহায্য নিব না। তারপর দু'আ করলেনঃ

8৮৬০. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি مُحَرَّدُ اللهُ مَا فَي بَطْنِي مُحَرَّدُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ अफ७०. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণেত। তিনি محررا তিনি محررا উল্লিখিত محررا শব্দটির অর্থ সম্বন্ধে বলেন, "এর অর্থ হচ্ছে ইবাদতথানার খাদিম।"

رُبِّ اِنِّى نَذَرْتُ لَكَ مَا فَى بَطْنِي مُحُرِّدًا विनि وَ अप्रकारिन (त्र.) থেকে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি مُحَرِّدًا अप्रकारिन (त्र.) এ উল্লিখিত مُحَرِّدًا শব্দটির অর্থ প্রসঙ্গে বলেন, "এর অর্থ হচ্ছে ইবাদতখানার থাদিম।"

৬৮৬২. শা'বী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি ابَینَدَرْتُ لَكَ مَا فِی بَعْلَنِی مُحَرَّدًا তিনি ابَی مُحَرَّدًا –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত محررا শব্দটির অর্থ হচ্ছে, ইবাদতের জন্যে কাউকে একেবারে মুক্ত করে দেয়া।

৬৮৬৩. শা'বী (র.) থেকে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি انَّيْ نَذَرْتُ لَكَ مَا فَيْ بَمْلَنِي مُحَرَّرًا –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত مُحَرَّدًا শন্দের অর্থ হচ্ছে, "আমি তাকে ইবাদতখানার জন্যে অর্পণ করলাম এবং তাকে আল্লাহ্ তা'আলার ইবাদতের জন্যে বিমুক্ত করে দিলাম।"

৬৮৬৪. শাবী (র.) থেকে অন্য এক সূত্রে অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৬৮৬৫. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি رَبِّ اِنِّي َنَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطُنِي مُحَرِّدًا । এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত مُحَرِّدًا শব্দটির অর্থ হচ্ছে, "ইবাদতখানার জন্যে উৎসর্গ করলাম যাতে সে তার খিদমত করতে পারে।"

৬৮৬৬. মুজাহিদ (র.) থেকে অপর এক সূত্রে অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৬৮৬৭. মুজাহিদ (র.) থেকে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি الَّذِي نَذَرْتُ لَكَ مَا فَيْ بَمُلْنِي مُحَرِّدًا -এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত مُحَرِّدًا শব্দটির অর্থ হচ্ছে, "পৃতপবিত্র যার মধ্যে পার্থিব জগতের কোন কিছু মিশ্রিত হয়নি।"

৬৮৬৮. সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি أَمُونُ بَطُنِيُ مُحَرَّدًا দকটির অর্থ হচ্ছে, "ইবাদতগাহ ও পর্যার জন্যে উৎসর্গ করলাম।"

৬৮৭০. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি المَوْرُونُ الْذَيْ الْدَيْ الْوَيْدُ الْوَيْ الْوَيْدُ الْوَيْدُ الْوَيْدُ الْوَيْدُ الْوَيْدُ الْوَيْدُ وَلَا عَمْرَانَ رَبِّ الْوَيْدُ وَلَا عَمْرَانَ الْوَيْدُ وَلَا عَمْرَانَ وَرَبًّا الْوَيْدُ وَلَا يَعْمَرُ الْوَيْدُ وَلَا الْوَيْدُ وَلِيْ الْوَيْدُ وَلَا الْوَيْدُ وَلِيْدُ وَلِيْدُ وَلِيْدُ وَلِيْرَالُونُ وَلِيْلِيْكُ وَلَا الْوَيْدُ وَلِيْدُ وَلِيْدُ وَلِيْدُ وَلِيْدُ وَلِيْلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْلِيْكُونُ وَلِيْلِيْكُونُ وَلِمْكُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُونُونُ وَلِيْكُونُ وَلِيْكُ

وَبُ اِنِّى نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَمَلْنِي مُحَرَّرًا اللهِ अंध १३. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ مَحَرَّدًا بَالْمُ مَنْ مُحَرِّدًا –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "এর অর্থ হচ্ছে তিনি তাঁর সন্তানকে ইবাদতখানার জন্যে উৎসূর্গ করেদিলেন।"

ان قَالَتِ امْرَاءَ عَمْرَانَ رَبِّ اِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطِنِي مُحَرَّرًا الله مَعْرَانَ رَبِّ اِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطِنِي مُحَرَّرًا الله مَعْرَانَ رَبِّ اِنِّي اَنَكَ اَنتَ السَمِيعُ العَلِيمُ وَهِمَ الله وَهِمَ الله وَهِمَ الله مَنِي اِنَكَ اَنتَ السَمِيعُ العَلِيمُ وَمَا الله مَنِي اِنَكَ اَنتَ السَمِيعُ العَلِيمُ وَمَا الله وَمِنْ الله وَمَا الله وَمِنْ الله وَمَا الله وَالله وَمَا الله وَمِنْ الله وَمَا الله وَمِنْ الله وَمَا الله وَالله وَالله وَمَا الله وَمَا الله وَالله و

৬৮ ৭৩. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "ইমরান (র.)—এর স্থ্রী তার গর্ভের সবকিছু আল্লাহ্ তা'আলার জন্যে উৎসর্গ করে দিলেন।" বর্ণনাকারী আরো বলেন, "তখনকার যুগের লোকেরা তাদের পুরুষ সন্তানদেরকে এরূপে উৎসর্গ করতেন। আর উৎসর্গকারী যখন কাউকে উৎসর্গ করতেন, তখন তাকে ইবাদতখানায় স্থানান্তর করতেন। সে তা পরিত্যাগ করতে পারত না, বরং সেখানে তাকে থাকতে হতো এবং ইবাদতখানাকে ঝাডু দিতে হতো।"

৬৮৭৪. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি انَى نَذَرْتُ لَكَ مَافِي بَطْنَيْ مُحَرَّدًا তিনি انَى نَذَرْتُ لَكَ مَافِي بَطْنَيْ مُحَرَّدًا الله الله والله الله والله والل

שُلُ ९५. ইকরামা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "ইমরান (র.)—এর স্ত্রী ছিলেন বৃদ্ধা ও বন্ধ্যা। তাঁর নাম ছিল হারাহ। তিনি সন্তান প্রসব করতে সক্ষম ছিলেন না। তাই তিনি সন্তানের জন্যে অন্যান্য স্ত্রীলোকের প্রতি কিছুটা ঈর্ষান্তিত ছিলেন। তারপর তিনি বললেন, "ইয়া আল্লাহ্। যদি আপনি আমাকে একটি সন্তান দান করেন, তাহলে আমি তাকে বায়তুল মুকাদ্দাসের খিদমতের জন্যে উৎসর্গ করে দেব। এটা আপনার প্রতি আমার মানত। তারপর আমার সন্ত্যান বায়তুল মুকাদ্দাসের খাদিমদের মধ্যে গণ্য হবে।" ইকরামা (র.) আরো বলেন, "অত্র আয়াতাংশ نَدُرُتُ لَكُ مَا فِي بَمُلْتِي مُحُرِلًا —এর অর্থ হচ্ছে, তাকে বায়তুল মুকাদ্দাসের খিদমতের জন্যে মুক্ত ও উৎসর্গ করে দেয়া হবে।"

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) - ৪৪

সুরা আলে-ইমরানঃ ৩৫

৬৮৭৬. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি اَذْ قَالَتِ امْرَاً है عِمْرَانَ رَبِّ اِنِّى نَذَرْتُ الآيَة –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "প্রথম তিনি তাঁর গর্ভে যা রয়েছে তা উৎসর্গ করেন এবং পরে তাকে মুক্ত করে দেন ও পরিত্যাগ করেন।"

(٣٦) فَلَتَّا وَضَعَتْهَا قَالَتُ رَبِّ إِنِي وَضَعْتُهَا أُنْتَى ، وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ ، وَلَيْسَ اللَّكُوُ كَاللهُ اَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ ، وَلَيْسَ اللَّكُوُ كَالُونُ نَتَى ، وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ ، وَلَيْسَ اللَّكُونُ اللَّهِ مَا يَكُ وَذُرِّيَّتَهَا مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّحِيمِ ٥ كَالْوُنُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ يَطْنِ الرَّحِيمِ ٥

৩৬. "এরপর যখন সে তাকে প্রসব করল, তখন সে বলল, হে আমার প্রতিপালক। আমি কন্যা সন্তান প্রসব করেছি। সে যা প্রসব করেছে আল্লাহ তা সম্যক অবগত। ছেলে তো মেয়ের মত নয়, আমি তাহার নাম মারইয়াম রেখেছি এবং অভিশপ্ত শয়তান হতে তার ও তার বংশধরদের জন্যে তোমার শরণ নিতেছি।"

অত্র আয়াতাংশ وضعت " – এ উল্লিখিত "وضعت " শন্দটির পঠন পদ্ধতিতে কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ একাধিক মত পোষণ করেছেন। সাধারণ কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ একাধিক মত পোষণ করেছেন। সাধারণ কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ "ضعت – কে আল্লাহ্ তা 'আলার তরফ থেকে সংবাদ হিসাবে صبغه – এর صبغه বলার পূর্বেই আল্লাহ্ তা 'আলা অধিক জানেন যে, তিনি কি প্রসব করবেন। কিছু সংখ্যক মৃতাকাদ্দিমীন বা প্রাচীন কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ ضعت কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ وأحد مثلكم দিয়ে بالمان নিরাআত বিশেষজ্ঞগণ وأحد مثلكم করেছেন। তখন এটা হানাহ (র.) – এর পক্ষ থেকে সংবাদ পরিবেশন করা বুঝাবে। তিনি বলেন, "আমি কন্যা সন্তান প্রসব করেছি। অথচ আল্লাহ্ তা 'আলা আমার থেকে অধিক জানেন যে, আমি কি প্রসব করেছি।"

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, উপরোক্ত দু'টি পাঠ পদ্ধতির মধ্যে ঐ পাঠরীতিই অধিক গ্রহণযোগ্য যা মশহস্থর হাদীছ দ্বারা প্রমাণিত। আর এ পাঠরীতির বিশুদ্ধতার বিষয়ে কেউ প্রতিবাদও করতে পারে না। আর তা হলো, واحدمن প্রথার المائلة والمائلة প্রথার মান্তর পাঠরীতির মুকাবিলায় তা প্রহণযোগ্য করা। তবে وفيع পড়া পাঠরীতির বিচারে নগণ্য হওয়ায় মান্তর পাঠরীতির মুকাবিলায় তা প্রহণযোগ্য নয়। এমতাবস্থায় আয়াতের অর্থ দাঁড়াবে—"আল্লাহ্ তা 'আলা তাঁর সমস্ত মাখলুক থেকে অধিক জ্ঞাত যে, বিবি হানাহ কি প্রসব করেছেন।" তারপর আল্লাহ্ তা 'আলা বিবি হানাহ (র.) –এর বর্ণনা উল্লেখ করেন। বিবি হানাহ (র.) তাঁর প্রতিপালকের কাছে মানত সম্বন্ধে ওযর পেশ করেছিলেন তর্নেন। অর্থাৎ ছেলে তো মেয়ের মতো নয়। অর্থাচ্চ তিনি পূর্বে তার গর্ভস্থ সন্তানকে উৎসর্গ করেছিলেন এবং তাকে স্বীয় প্রতিপালকের ঘরের খিদমতের জন্যে একেবারে মুক্ত করে দিয়েছিলেন। এখন তিনি ওযর পেশ করে বলেন, '"ছেলে তো মেয়ের মত নয়।" কেননা, ছেলে খিদমতের জন্যে মেয়ে থেকে অধিক শক্তিশালী হয় এবং ছেলেই বায়তুল মুকাদ্দাসের খিদমতের জন্য অধিক উপযুক্ত। আর মেয়ে অনেক সময় পবিত্র ঘরে প্রবেশ করার উপযোগী থাকে না এবং ঝাড়ু দেয়ারও যোগ্যতা হারিয়ে ফেলে। যেমন— হায়য ও নিফাস দেখা দিলে মেয়েরা মসজিদে প্রবেশ করতে পারে না। তারপর বিবি হানাহ (র.) বলেন, 'আমি তার নাম রেখেছি 'মারয়াম'।

#### যারা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৮৭৭. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবাইয়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَامَّا وَضَعَتْ قَالَتُ رَبِّالِنَّ اللَّهُ اَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكَرُ كَالْأَنْثَى وَاللَّهُ الْكَامُ اللَّهُ الْعَلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكَرُ كَالْأَنْثَى وَاللَّهُ الْكَامُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْكُورُ كَالْكُونُ عَلَيْكُوا اللَّهُ الْعَلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكُرُ كَالْأَنْثَى وَاللَّهُ الْعَلَمُ بِمِا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكُرُ كَالْأَنْثَى وَاللَّهُ الْعَلَمُ بِمِا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكُرُ كَالْأَنْثَى وَاللَّهُ الْعَلَمُ بِمِا وَاللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ عِنْ وَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَيْلُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَيْكُ الْكُلُكُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَيْسَ الذَّكُولُ كَاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَيْسُ الذَّكُولُ كُلْأَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ الْعُلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ الللللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ الللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ الللَ

৬৮৭৮. ইব্ন ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَلَيْسَ الذَّكَرُكَا لَاَنْتُى –এর ব্যাখ্যায় বলেন, "ছেলে তো মেয়ের মত নয়। কারণ ছেলে–মেয়ের থেকে খিদমতের জন্যে অধিক শক্তিশালী।"

৬৮৭৯. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আয়াতাংশ وَيَشِالدَّكُركَالْأَنْتَى –এর ব্যাখ্যায় বলেন, "মেয়েরা এ কাজের জন্যে যোগ্যতাসম্পন্ন ছিল না। অর্থাৎ মসজিদের খিদমতের জন্যে তাদেরকে উৎসর্গ করা যেত না। কেননা, তাদেরকে সেখানে থাকতে হতো ও ঝাড়ু দিতে হতো। অথচ, তাদের হায়েযের ন্যায় সমস্যার সমুখীন হওয়া স্বাভাবিক ছিল। এসব অসুবিধার কথা স্বরণ করেই বিবি হানাহ (র.) বললেন, ভা্নিট্রাটিজিং অর্থাৎ "ছেলে তো মেয়ের মত নয়।"

৬৮৮০. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَأَنْ وَضَعْتُهَا النَّنْ وَضَعْتُهَا النَّنْ وَضَعْتُهَا النَّكْر وَالْمَ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَ

৬৮৮১. হ্যরত রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি 'মারইয়াম' (র.)—এর জন্ম প্রসঙ্গে বলেন, ইমরান (র.)—এর স্ত্রী তাঁর গর্ভের স্বকিছুই মহান আল্লাহ্র জন্যে উৎসর্গ করলেন এবং তিনি এ আশায় ছিলেন যে, তাকে ছেলে সন্তান দান করা হবে। কেননা, মেয়েরা তো মসজিদের খিদমতের কাজ আঞ্জাম দিতে

পারে না। মসজিদে সর্বদা অবস্থান করা ও ঝাড়ু দেয়ার ন্যায় খিদমত করা তাদের বিভিন্ন অসুবিধার কারণে সম্ভব হয়ে উঠে না।

৬৮৮২. হযরত সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বিবি মারইয়াম (র.)—এর জন্ম—বৃত্তান্ত প্রসঙ্গে বলেন, ইমরান (র.)—এর স্ত্রী মনে করেছিলেন যে, তাঁর গর্ভে ছেলে সন্তান রয়েছে। তাই তিনি তা আল্লাহ্ তা'আলার সন্তুষ্টির জন্যে উৎসর্গ করেন, যখন তিনি কন্যা সন্তান প্রসব করেন। তখন আল্লাহ্ তা'আলার কাছে অনুতপ্ত হয়ে নিবেদন করলেন যে, হে আমার প্রতিপালক ! আমিতো কন্যা সন্তান প্রসব করেছি। আর ছেলে তো মেয়ের মত নয়। তিনি আরো বলেন, ছেলেদেরকেই শুধু উৎসর্গ করা হয়। আল্লাহ্ তা'আলা তখন ইরশাদ করেন, আল্লাহ্ তা'আলা জানেন যা সে প্রসব করেছে। তখন বিবি হানাহ্ (র.) বলেন, আমি তার নাম মারইয়াম রাখলাম।

ఆ৮৮৩. হ্যরত ইকরামা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَالْمَثُمُ الْأَثْثَى وَضَعَتُهَا قَالَتُ رَبِّ انِّي وَضَعَتُهَا الثَّلُ الْكَاكُانُثُى وَضَعَتُهَا قَالَتُ رَبِّ انِّي وَضَعَتُهَا الثَّلُ الْكَاكُانُثُى وَضَعَتُهَا قَالَتُ رَبِّ انْتَى وَضَعَتُهَا قَالَتُ رَبِّ انْتَى وَضَعَتُهَا قَالَتُ رَبِّ النَّكَاكُالُانُثُى وَضَعَتُها قَالَتُ وَصَعَالِهِ وَالْمَالِيَّةِ وَصَعَالِهِ اللَّهِ وَمَا اللَّهِ اللَّهِ وَمَا اللَّهِ اللَّهُ اللَ

আল্লাহ্ পাকের বাণী । وَانِّنَى أُعِيْدُهَا بِكَ وُذُرِيَّتَهَا مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْرِ । নিশ্চয়ই আমি তাকে ও তার সন্তানদেরকে অভিশপ্ত শয়তানের হাত থেকে আপনার আশ্বয়ে দিতেছি। )

ইমাম আবৃ জা ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, অত্র আয়াতাংশ এই কাম আবৃ জা ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, অত্র আয়াতাংশ এই কাম প্রাম্ম আলুহু তা আলা সংবাদ দিছেন যে, হারাহ (র.) কন্যা সন্তান প্রসব করার পর বলেন, হে আমার প্রতিপালক। অভিশপ্ত শয়তান থেকে তার জন্য ও তার বংশধরদের জন্যে তোমার শরণ নিতেছি। শরণের প্রকৃত উৎস এবং আশ্রয়স্থল ও নিরাপত্তার স্থান হলো আলুহু তা আলা আলুহু তা আলা তার প্রার্থনার প্রতি—উত্তর দিলেন এবং তাঁকে ও তাঁর বংশধরকে অভিশপ্ত শয়তান থেকে আশ্রয় ও নিরাপত্তা দান করলেন। এজন্য মারয়াম (র.)—এর উপর তার কোন প্রভাব পরিলক্ষিত হয়নি। এ প্রসঙ্গে বহু সংখ্যক হাদীস বর্ণিত রয়েছে। তন্মধ্যে কয়েকটি এখানে পেশ করা হলো ঃ

৬৮৮৪. হ্যরত আবৃ হরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন যে, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ইরশাদ করেছেন, যখনই কোন আদম সন্তান ভূমিষ্ঠ হয়, তখনই শয়তান তাকে স্পর্শ করতে সমর্থ হয়। তাতে নবজাতক চীৎকার দিয়ে উঠে। তবে ইমরান (র.)—এর কন্যা মারইয়াম (র.)—এর ব্যাপারটি ভিন্নরূপ। কেননা, যখন হানাহ (র.) তাঁর মানত অর্থাৎ মারইয়াম (র.)—কে প্রসব করেন, তখন বলতে লাগলেন, হে আমার প্রতিপালক । আমি কন্যা সন্তান প্রসব করেছি, আমি অভিশপ্ত শয়তান থেকে তার ও তার বংশধরদের জন্য তোমার শরণ নিতেছি। তখন একটি পর্দা দ্বারা তাকে আড়াল করা হলো এবং শয়তান সেই পর্দাকে স্পর্শ করল।

৬৮৮৫. অন্য এক সনদে আবৃ হরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ইরশাদ করেছেন, আদম (আ.)–এর সন্তানদের যে কোন নবজাতক জন্ম নিলেই শয়তান তাকে স্পর্শ করতে সক্ষম হয়। আর এ কারণেই নবজাতক চীৎকার দিয়ে উঠে। কিন্তু ইমরান (র.)—এর কন্যা মারইয়াম (র.) ও তাঁর সন্তান ঈসা (আ.)—এর বিষয়টি ছিল ভিন্নরূপ। কেননা, মারইযাম (র.)—এর মাতা হান্নাহ্ (র.) যখন তাঁকে প্রসব করেন, তখন তিনি আল্লাহ্ তা'আলার কাছে প্রার্থনা করেছিলেন, হে আমার প্রতিপালক। আমি মারইয়াম (র.) ও তার বংশধরের জন্য অভিশপ্ত শয়তান থেকে তোমার শরণ নিতেছি। তারপর তাদের দু'জনের সামনে পর্দা এসে যায়, তাতে শয়তান স্পর্শ করে চলে যায়।

৬৮৮৬. অন্য সনদেও হযরত আবৃ হরায়রা (রা.) রাসূলুল্লাহ্ (সা.) থেকে অনুরূপ বর্ণনা পেশ করেন। ৬৮৮৭. অন্য এক সনদে আবৃ হরায়রা (রা.) রাসূলুল্লাহ্ (সা.) থেকে বর্ণনা করেন। তিনি বলেছেন, বনী আদমের যে কোন সন্তান ভূমিষ্ঠ হবার সাথে সাথে শয়তান তাকে স্পর্শ করে। তথন এ স্পর্শের কারণে সে চীৎকার দিয়ে উঠে। তবে মারইয়াম (র.) ও তাঁর সন্তানের বিষয়টি ভিন্নরূপ। এরপর আবৃ হরায়রা (রা.) বলেন, হে শ্রোতাবৃন্দ । এ প্রসঙ্গে অত্র আয়াতটি পাঠ করা যায়। وَأَنْ الْمِيْدُ مُالِمُ الْمُرْدِيْمُ اللَّهِ الْمُرْدِيْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُلْكُمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللل

৬৮৮৮. আবৃ হরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। রাস্লুল্লাহ্ (সা.) বলেছেন, বনী আদমের প্রতিটি সন্তান ভূমিষ্ঠ হবার পরই শয়তান তাকে অঙ্গুলি দ্বারা স্পর্শ করে। তবে মারইয়াম (র.) ও তার সন্তানকে পারনি।

৬৮৮৯. আবৃ হরায়রা (রা.) থেকে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ্ (সা.) বলেছেন, প্রতিটি আদম সন্তান জন্ম নেয়ার দিনই তাকে শয়তান স্পর্শ করে। কিন্তু মারইয়াম (র.) ও তাঁর সন্তানকে স্পর্শ করতে পারেনি।

৬৮৯০. আবৃ হরায়রা (রা.) থেকে অন্য এক সূত্রেও রাসূলুল্লাহ্ (সা.) থেকে অনুরূপ বর্ণনা করেছেন।

৬৮৯১. আবৃ হরায়রা (রা.) থেকে অপর সূত্রে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ্ (সা.) বলেছেন, যখনই কোন নবজাতক জন্ম নেয়, তখন তাকে শয়তান স্পর্শ করে। আর শয়তানের এ স্পর্শের দরুন সে চীৎকার করতে থাকে। কিন্তু মারইয়াম (র.) ও তাঁর সন্তানকে স্পর্শ করতে পারেনি। তারপর আবৃ হরায়রা (রা.) বলেন, তোমাদের কেউ ইচ্ছা করলে এ আয়াতিটি তিলাওয়াত করতে পার ঃ وَانِّيُ الْمِيْدُ مَا لِلْمُ يَعْلَانُ الرَّجِيْمُ وَالْمُ يَعْلَانُ الرَّجِيْمُ وَالْمُعْلَانُ الرَّجِيْمُ وَالْمُ عَلَى الْمُعْلَانُ الرَّجِيْمُ وَالْمُ يَعْلَانُ الرَّجِيْمُ وَالْمُعْلَانُ الرَّجِيْمُ وَالْمُعْلَانُ الرَّجِيْمُ وَالْمُعْلَانُ الرَّجِيْمُ وَالْمُعْلَانُ الرَّجِيْمُ وَالْمُ وَالْمُعْلَانُ الرَّجِيْمُ وَالْمُعْلَانُ الرَّجِيْمُ وَالْمُعْلَانُ الرَّجِيْمُ وَالْمُعْلَانُ الرَّجِيْمُ وَالْمُعْلَانُ الرَّجِيْمُ وَالْمُعْلَانُ الرَّبُومُ وَلَيْعُ وَلَا الْمُعْلَانُ الرَّجُونُ وَلَا الْمُعْلَانُ الرَّبُولُ وَلَا الْمُعْلَانُ الرَّجُونُ وَلَا الْمُعْلَانُ الرَّبُولُ وَلَا الْمُعْلَانُ الْمُعْلِقُونُ وَلَا الْمُعْلَانُ الْمُعْلِقُ وَلَا الْمُعْلَانُ الْمُعْلِقُ وَلِمُ وَالْمُعْلِقُ وَلَا الْمُعْلِقُ وَلِمُ وَلِمُ وَالْمُعْلِقُ وَلَا الْمُعْلِقُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَالْمُعْلِقُ وَلِمُ وَلِمُ وَلَا الْمُعْلِقُ وَلَمْ وَلَا مُعْلِقًا وَلَالْمُعْلِقُ وَلِمُ وَلِمُ وَلَا الْمُعْلَى وَلَالْمُعْلَانُ وَلِيْكُولُ وَلَا مُعْلَى وَلَالْمُعْلَى وَلَالْمُعْلَى وَلَالْمُعْلِقُ وَلَا لَمْ وَلَا مُعْلَى وَلَا الْمُعْلِقُ وَلَا لَمْ وَلِمُ وَلِمُعْلِقُ وَلِمُ وَلِ

৬৮৯২. আবৃ হরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ্ (সা.) বলেছেন, কোন নবজাতক জন্ম নিলেই শয়তান তাকে একবার কিংবা দু'বার স্পর্শ করে, কিন্তু ঈসা ইব্ন মারইয়াম (আ.) ও মারইয়াম (র.) – কে স্পর্শ করতে পারেনি। তারপর রাসূলুল্লাহ্ (সা.) আলোচ্য আয়াতটি তিলাওয়াত করেনঃ তারপর তারপর তার্নুন্ত্রী وَارْجَى اُعْدِدُهَا بِكَ وَدُرِيّتُهَا مِنَ السَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ وَالسَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ (র.) বলেন, "এবং আমি অভিশপ্ত শয়তান থেকে তার ও তার বংশধরদের জন্য তোমার আশ্রয় নিচ্ছি।"

সুরা আলে-ইমরানঃ ৩৬

৬৮৯৩. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যে কোন নবজাতক ভূমিষ্ঠ হবার পর চীৎকার করে উঠে, তবে মাসীহ ইব্ন মারইয়াম (আ.) ব্যতীত। শয়তান তার উপর প্রভাব ফেলতে পারেনি এবং তাকে স্পর্শ করতে পারেনি।

৬৮৯৪. ওয়াহ্ব ইব্ন মুনাবিহ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যখন হযরত ঈসা (আ.) ভূমিষ্ঠ হন, তখন ছোট ছোট শয়তানগুলো ইবলীসের কাছে এসে বলল, মূর্তিগুলো স্বীয় মাথা নত করে ফেলেছে। ইবলীস বলল, এটা কোন একটা ঘটনা সংঘটিত হবার পরিপ্রেক্ষিতে হয়েছে। সে আরো বলল, তোমরা তোমাদের স্থানে অবস্থান কর বা অপেক্ষমাণ থাক। এ বলে সে উড়ে চলল এবং পৃথিবীর পূর্ব–পশ্চিমে প্রদক্ষিণ করল, তবু কিছুই দেখতে পেল না। এরপর সমুদ্রসমূহে গমন করল, তথায়ও কিছু পেল না। তারপর সে আবার ভূমন্ডলে উড়তে লাগল এবং হয়রত ঈসা (আ.)—কে দেখতে পেল যে, তিনি গাধার ভূণভান্ডে জন্ম গ্রহণ করেছেন এবং ফেরেশতাগণ তাঁর চতুম্পার্শে ঘিরে রয়েছেন। সূতরাং এদৃশ্য দেখার পর ইবলীস অন্যান্য শয়তানের কাছে ফিরে এলো এবং বলল, একজন নবী গত রাতে জন্ম নিয়েছেন। কোন স্বীলোক গর্ভবতী হলে কিংবা সন্তান প্রসব করলে আমি সেখানে উপস্থিত থাকি। কিন্তু এ স্বীলোক অর্থাৎ মারইয়াম (র.)—এর কাছে আমি উপস্থিত থাকতে পারিনি। তখন অন্যান্য শয়তানরা নিরাশ হয়ে পড়ল একথা চিন্তা করে যে, এ রাতের পর মূর্তির পূজা, অর্চনা আর পূর্বের ন্যায় জৌলুস সহকারে সম্পাদিত হবে না। ইবলীস তাদেরকে আদেশ দিল যে, তোমরা বনী আদমের কাছে গিয়ে ক্ষিপ্রতার মাধ্যমে প্রতারিত করতে চেষ্টা করবে।

উচ্চকে. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশ الشَيْمَانِ الرَّجْيِرُ الْمِيْمُانِ الرَّجْيِرُ الْمِيْمُانِ الرَّجْيِرُ السَّيْمَانِ الرَّجْيِرُ السَّيْمَانِ الرَّجْيِرُ السَّيْمَانِ الرَّجْيِرُ السَّيْمَانِ الرَّجْيِرُ (সা.) বলতেন, প্রত্যেক আদম সন্তানকে শয়তান তার একপাশে স্পর্শ করে। কিন্তু হযরত ঈসা (আ.) ও তাঁর মাতাকে স্পর্শ করতে পারেনি। তাদের মধ্যেও শয়তানের মধ্যে একটি পর্দা বা আড়াল সৃষ্টি করা হয়েছিল। তখন সে পর্দায় স্পর্শ করেছিল কিন্তু তাদের কাছে শয়তানের স্পর্শ পৌছতে পারেনি। তিনি বলেন, আমাদের কাছে আরো বর্ণনা এসেছে যে, তারা অন্যসব আদম সন্তানের ন্যায় পাপে লিপ্ত হতেন না। তিনি বলেন, আমাদের কাছে আরো বর্ণনা এসেছে যে, ঈসা (আ.) যেমন স্থলতাগের উপর দিয়ে ভ্রমণ করতেন, অনুরূপ জলতাগের উপর দিয়েও ভ্রমণ করতেন। আর তা সম্ভব হতো ইয়াকীন ও ইখলাস কিংবা দৃঢ়তা ও একাগ্রতার দক্ষন যা আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে বিশেষভাবে দান করেছিলেন।

৬৮৯৬. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি رَابَيْ اَعِيدُهَابِكَ وَذُرِيتُهَا مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, নবী করীম (সা.) বলেছেন, প্রত্যেক আদম সন্তানকে শয়তান তার এক পার্থে ম্পর্শ করে। কিন্তু হযরত ঈসা (আ.) ও তার মাতাকে স্পর্শ করতে পারেনি। তারা দু'জনে অন্য আদম সন্তানের ন্যায় পাপের কাজে লিপ্ত হতেন না। তিনি আরো বলেছেন, হযরত ঈসা (আ.) স্বীয়প্রতিপালকের প্রশংসা করে বলেন যে, তিনি আমাকে ও আমার মাতাকে অভিশপ্ত শয়তান থেকে রক্ষা করেছিলেন। সেজন্যই আমাদের ক্ষেত্রে ইবলীসের কোন অধিকার ছিল না।

৬৮৯৭. আবৃ হরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ্ (সা.) বলেছেন, প্রত্যেক আদম সন্তান যখন জন্ম গ্রহণ করে, তখন তার এক পার্শ্বে শয়তান স্পর্শ করে থাকে। কিন্তু হ্যরত ঈসা ইব্ন মারইয়াম (আ.)—কে স্পর্শ করতে পারনি। কেননা, যখন শয়তান তাঁকে স্পর্শ করতে যায়, তখন সে পর্দায় স্পর্শ করেছিল।

৬৮৯৮. আবৃ হরায়রা (রা.) থেকে অপর সূত্রে বর্ণিত। রাস্লুল্লাহ্ (সা.) বলেছেন, তুমি কি সন্তান মাতৃগর্ভ থেকে ভূমিষ্ঠ হবার কালে চীৎকার করে কাঁদতে দেখেছ? এটা অর্থাৎ কান্নাটা ঐটার অর্থাৎ শয়তানের স্পর্শের দক্রন।

৬৮৯৯. আবৃ হুরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ইরশাদ করেছেন, প্রত্যেক আদম সন্তানকে ভূমিষ্ঠ হবার কালে শয়তান স্পর্শ করে এবং সে চীৎকার করে কেনে উঠে।

(٣٧) فَتَقَبَّلُهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنِ وَ أَنْكِتُهَا نَبَاتًا حَسَنًا ﴿ وَكُفَّلُهَا زَكُرِيّا ﴿ كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا وَكُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا وَكُرِيّا الْبِحُوابَ ﴿ وَجَلَ عِنْكَ هَا دِزْقًا ۚ قَالَ يُمَرْيَمُ أَنَّى لَكِهِ هَٰذَا اللَّهُ وَمِنْ عِنْدِ اللَّهِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْدِ اللَّهِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللّ

৩৭. তারপর তাঁর প্রতিপালক তাঁকে উত্তমরূপে বর্ধিত করলেন এবং উত্তমরূপে লালন-পালন করলেন এবং তিনি তাঁকে যাকারিয়ার তত্তাবধানে রেখেছিলেন। যখনই যাকারিয়া তাঁর কক্ষে প্রবেশ করতেন, তখনই তাঁর নিকট খাদ্য সামগ্রী দেখতেন এবং তিনি তাঁকে জিজ্ঞেস করলেন, হে মারইয়াম। এসব তুমি কোথা থেকে পেলে। তিনি জবাব দিতেন। তা আল্লাহ তা'আলার নিকট হতে। নিশ্যু আল্লাহ যাকে ইচ্ছা অপরিমিত জীবনোপকরণ প্রদান করে থাকেন।

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, هُنَّ الْبَيَّا رَبُّهَا بِقَبُولْ حَسَنُ وَالْبَيَّهَا (র.) বলেন, هُنَّ الْبَيْكَا رَبُّهَا بِقَبُولُ حَسَنُ الْبَيْكَا مَسَنًا আয়াতাংশে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন যে, আল্লাহ্ তা'আলা বিবি মারইয়াম (র.)—এর মাতা থেকে বিবি মারয়াম (র.)—কে উত্তমরূপে গ্রহণ করলেন। তাঁর মাতা তাঁকে বায়তুল মুকাদ্দাসের খিদমত এবং তাঁর প্রতিপালকের ইবাদতের জন্য উৎসর্গ করেছিলেন।

عدل आयाजाश्म উन्निश्चि باب वन्यायी (مصدر), তবে তা فعل =-এর باب अन्यायी হয়নি অর্থাৎ من غير لفظ الفعل حرية ويتاله الفعل حرية ويتاله الفعل الفعل حرية ويتاله الفعل الفعل الفعل الفعل الفعل حرية ويتاله ويتاله

यमन, فَكُونَ এবং وَعُنَيْ শব্দ দ্বের مالاه অথবা প্রথম অক্ষরে পেশ হয়ে থাকে। আরো বলা হয়ে থাকে থাকে যে, আরবী ভাষাভাষীদেরকে এরপ অন্য কোন শব্দের প্রথম অক্ষরে পেশ দিয়ে পড়তে শুনা যায়নি।

## যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৯০০. হযরত আবৃ আমর (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি گَانْبَتُهَا بَانَا الله – এর ব্যাখ্যায় বলেন, তার প্রতিপালক তাকে উত্তম খাদ্য খাবারের মাধ্যমে উত্তমরূপে লালন–পালন করেছেন। যতক্ষণ না সে পরিপূর্ণতা অর্জন করেছিল এবং পূর্ণ যুবতী হিসাবে পরিগণিত হয়েছিল।

৬৯০১. ইব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَمَنَالُو الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ وَالْمِهُ وَالْمِ وَالْمِ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ا

الله وَكَالَهُ الله وَكَالَهُ الله وَكَالهُ الله وَكَالهُ وَالهُ الله وَكَالهُ وَكُولُو وَكُولُ وَكُولُو وَلَا وَكُولُو وَلَا وَكُولُو وَالْكُولُو وَلَا وَكُولُو وَالْكُولُو وَلَا وَاللهُ وَاللهُ وَكُولُو وَلَا وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَا وَلَا وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لِلْهُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَلِمُ وَلّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلِمُ وَلِلْمُ وَاللّهُ وَلِلْمُ وَلِلْمُ و

আবৃ জা'ফর মুহামাদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, উল্লিখিত দু'টি পঠন পদ্ধতির মধ্যে لهلكة শব্দটির "فَ " তে بَسُونِد সহকারে যে সব কিরাজাত বিশেষজ্ঞ পড়েছেন, তাদের পাঠ পদ্ধতি অধিক গ্রহণীয়। তখন আয়াতাংশের অর্থ হবে الله كَرَبُّ অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে যাকারিয়া (আ.)—এর তত্ত্বাবধানে লালন—পালন করেন। হযরত যাকারিয়া (আ.)—ও তাকে আল্লাহ্ তা'আলার অনুমতিক্রমে নিজ তত্ত্বাবধানে নিয়েছিলেন। কেননা, তিনি লটারীতে অংশগ্রহণ করেছিলেন এবং আল্লাহ্ তা'আলা লটারীর মাধ্যমে বিবি মারইয়াম (র.)—কে যাকারিয়া (আ.)—এর কাছেই অর্পণ করলেন। সূরা আলে ইমরানের ৪৪নং আয়াত বিবি মারইয়াম (র.) সম্বন্ধে বায়তুল মুকাদ্দাসের খিদমতকারীদের প্রতিযোগিতার সংবাদ পরিবেশন করছে এবং আল্লাহ্ তা'আলা যাকারিয়া (আ.)—কে তাদের মধ্যে তাঁর জন্য শ্রেয় বলে লটারীর মাধ্যমে প্রমাণ করে দিয়েছেন। সংক্ষিপ্ত বৃত্তান্ত যা আমাদের কাছে পৌছছে তা এরূপ ঃ

হযরত যাকারিয়া (আ.) ও তাঁর প্রতিযোগীদের মধ্যে হযরত মারইয়াম (র.)—এর তত্ত্বাবধান সম্পর্কে প্রতিযোগিতা সৃষ্টি হলে লটারীর উদ্দেশ্যে তাঁরা পানি পান করার পেয়ালা জর্দান নদীতে নিক্ষেপ করেন। কোন কোন ব্যাখ্যাকার বলেন। হযরত যাকারিয়া (আ.)—এর পেয়ালা নদীর বুকে দন্ডায়মান রইল, তার মধ্যে কোন পানি প্রবেশ করেতে পারেনি। কিন্তু জন্যদের পেয়ালায় পানি প্রবেশ করে ও সেগুলো নদীর পানিতে ছুবে যায়। এরূপে আল্লাহ্ তা'আলা হযরত যাকারিয়া (আ.)—এর দাবীকে প্রতিযোগীদের মধ্যে জ্রপ্রণা হিসাবে প্রমাণ করে দিলেন। আবার কেউ কেউ বলেন, হযরত যাকারিয়া (আ.)—এর পেয়ালা নদীর পানির উপরে স্থির রইল। কিন্তু, জন্যদের পেয়ালা পানির স্রোতে ভেসে গেল। এটাই ছিল হযরত যাকারিয়া (আ.)—এর প্রেষ্ঠত্ব প্রমাণ করার একটি আলামত। উপরোক্ত দু'টি প্রক্রিয়ার যেটিই শুদ্ধ হোক না কেন, এতে প্রমাণ হয়ে গেছে যে, আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে সিদ্ধান্ত দেয়া হয়েছে যে, প্রতিযোগীদের মধ্যে হযরত যাকারিয়া (আ.) ছিলেন এ ব্যাপারে উত্তম। উপরোক্ত ঘটনায় দেখা যায় যে, হযরত যাকারিয়া (আ.) তাকে সাদরে গ্রহণ করে নিয়েছেলেন। আবার তা—ও আল্লাহ্ তা'আলার ইচ্ছা জনুযায়ী।

ناء । মুসলিম মিল্লাতের পঠনরীতি –, পরিপন্থী বিধায় তা গ্রহণীয় নয়। আর خدی هواد عده مده مده مده مده مده مداکن هواد باء وسبتی هواد باء وسبتی وسب

## যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৯০২. ইক্রামা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি اَذْ يُلْقُونَ اَقُارُمَهُمُ اَيُّهُمْ يُكُولُ مُرْيَعُ — এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, প্রতিযোগী সকলে তাদের কলম নদীতে ফেলেন। স্রোত এগুলোকে নিয়ে গেল, কিন্তু যাকারিয়া (আ.)—এর কলম স্রোতের উজানে উঠল। তাই মারইয়াম (র.)—এর লালন—পালনের দায়িত্ব যাকারিয়া(আ.) গ্রহণ করেন।

৬৯০৩. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি گُوَالُهَا زَكُولًا –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এটির অর্থ হচ্ছে, যাকারিয়া (আ.) তাকে নিজের দায়িত্বে নিয়ে নিলেন। তিনি আরো বলেন, তাঁরা তাঁদের কলম কিংবা নদীতে নিক্ষেপ করেন। তাঁরা স্রোতের দিকে নিক্ষেপ করেন। যাকারিয়া (আ.) –এর ছড়ি পানির স্রোতের মুকাবিলা করে। তখন যাকারিয়া (আ.) তাদেরকে লটারীর মাধ্যমে হারিয়ে দিলেন।

এবং এটা সিদ্ধান্ত নেয়ার জন্যে যে, কে তাঁর অভিভাবক হবেন তাঁরা তাদের তাওরাত লিখার কলমগুলো পানিতে নিক্ষেপ করলেন এ শর্তে যে, যার কলম দন্ডায়মান থাকবে, ভেসে যাবে না, সে–ই হযরত মারইয়াম (রা.)—এর লালন, পালনের দায়িত্ব নেবেন। তারপর সকলের কলম ভেসে গেল, কিন্তু হযরত যাকারিয়া (র.)—এর কলম স্থির ছিল, যেন এটা কাঁদার মধ্যে দাঁড়িয়ে ছিল। কাজেই তিনি হযরত মারইয়াম (রা.)—এর দায়িত্ব গ্রহণ করলেন। আল্লাহ্ তা আলা وَكُفُلُهَا وَكُولُهَا وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالَى وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَلَيْكُوا وَلَيْكُوا وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِمُ وَالْم

৬৯০৫. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَكُفَّلَهَا زَكْرِبًا –এর ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ হলো, তিনি তাঁকে নিজের পরিবারভুক্ত করে নিলেন।

৬৯০৬. মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রেও বর্ণিত। তিনি وَكُفُلُهَا زُكُوبًا –এর ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ হলো তিনি তাদের সাথে কলমের লটারীতে জিতলেন।

৬৯০৭. মুজাহিদ (র.) থেকে অনুরূপ হাদীস বর্ণিত আছে।

৬৯০৮. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি ঠুইট্ট্রি –এর ব্যাখ্যায় বলেন, মারয়াম (র.) তাদের সর্দার ও ইমামের কন্যা। কাজেই তথাকার আর্লিমগণ তাঁর তত্ত্বাবধায়ক নির্ধারণে একাধিক মত প্রকাশ করেন এবং লটারীর মাধ্যমে তারা নিজেদের ভাগ্য পরীক্ষা করেন যে, কে তাঁর দায়িত্বভার লাভে ভাগ্যবান হতে পারেন। হযরত কাতাদা (র.) আরো বলেন, হযরত যাকারিয়া (আ.) ছিলেন হযরত মারইয়াম (র.) –এর মায়ের ভগ্নিপতি। তাই তিনি তাঁর দায়িত্বভার গ্রহণ করেন। হযরত মারইয়াম (র.) তাঁর কাছে ছিলেন এবং তিনি তাঁকে লালন–পালন করেন।

৬৯০৯. ইকরামা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি হযরত মারয়াম (র.)—এর ঘটনা বর্ণনা করেন যে, তারপর হযরত মারয়াম মাতা হযরত মারয়াম (র.)—কে একটি কাপড়ের টুকরায় আবৃত করে মূসা ইবৃন ইমরানের ভাই হারূনের ছেলে কাহিনের বংশধরদের নিকটে নিয়ে গেলেন। তারা কা'বা শরীফের খিদমত আঞ্জাম দানকারীদের ন্যায় বায়তুল মুকাদ্দাসের খিদমত আঞ্জাম দিতেন। তিনি তাদেরকে বললেন, তোমরা এই মানতটি গ্রহণ কর, আমি তাকে বায়তুল মুকাদ্দাসের খিদমতের জন্য উৎসর্গ করে দিয়েছি। এটা আমার কন্যা। অথচ কোন মেয়েলোক হায়েয় অবস্থায় বায়তুল মুকাদ্দাসে প্রবেশ করতে পারে না। এমতাবস্থায় আমিও তাকে আমার বাড়ী ফেরত নিচ্ছি না। তখন তারা বললেন, তিনি আমাদের ইমামের কন্যা। ইমরান তাদের সালাতে (নামাযে) ইমামতি করতেন এবং তাদের কুরবানীর পথ প্রদর্শন ছিলেন। হযরত যাকারিয়া (আ.) বললেন, তোমরা সকলে তাকে আমার নিকট রেখে দাও। অর্থাৎ তার লালন—পালনের দায়িত্ব আমাকে বহন করতে দাও। কেননা, তার খালা আমার স্ত্রী। তারা বললেন, যেহেতু তিনি আমাদের ইমামের কন্যা, তাই তাঁক রেখে যেতে আমাদের অন্তরে আমরা শান্তি পাই না। তবে তা লটারীর মাধ্যমে হতে পারে। তখন তারা যে কলম দিয়ে তাওরাত শরীফ লিখতেন, সেগুলোর সাহায্যে লটারীতে অংশগ্রহণ করেন। কিন্তু হযরত যাকারিয়া (আ.) লটারীতে জয়লাভ করেন এবং হযরত মায়ইয়াম (র.)—এর লালন—পালনের দায়িত্ব গ্রহণ করেন।

৬৯১০. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, হযরত যাকারিয়্যা (আ.) হযরত মার্ইয়াম (র.)–কে নিজের মিহরাবে রাখতেন। এ অর্থেই আল্লাহ্ রার্ল আলামীন ইরশাদ করেন

৬৯১২. হযরত সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَكَفَّلَهَا زُكُوبًا –এর ব্যাখ্যায় বলেন, হযরত মারইয়াম (আ.) যাকারিয়া (আ.)–এর কাছে প্রতিপালিত হয়েছিলেন।

৬৯১৩. সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে অন্য সূত্রে বর্ণিত। তিনি وَكُفُلُهَا زُكُرِيًا –এর ব্যাখ্যায় বলেন, হযরত যাকারিয়া (আ.) তাঁকে তাঁর সাথে নিজের মিহরাবে রাখতেন।

আবার কেউ কেউ বলেছেন, হান্নাহ্ —এর কন্যা মারইয়াম (র.)—এর জন্মের পর কোন প্রকার লটারী, তর্কবিতর্ক বা বাধাবিদ্ন ব্যতীত যাকারিয়া (আ.) মারইয়াম (র.)—কে লালন—পালন করেছেন। আর তিনিই তাঁকে লালন—পালন করার কারণ হচ্ছে মারইয়াম (র.)—এর শৈশবকালে পিতার পর মাতাও ইনতিকাল করেন এবং খালা ইশবা বিনত ফাকৃ্য ছিলেন যাকারিয়া (আ.)—এর স্ত্রী। আবার এটাও কথিত আছে যে, ইয়াহ্ইয়ার মাতা ও ঈসা (আ.)—এর খালার নাম ছিল আশবা।

৬৯১৫. শু'আব আল জুবাই (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, ইয়াহ্ইয়ার মাতার নাম ছিল আশবা। সুতরাং যাকারিয়া (আ.) মারইয়াম (র.) – কে তাঁর খালার কাছে নিয়ে আসেন। তিনি বয়োপ্রাপ্ত হওয়া পর্যন্ত তাঁদের সাথে সহবাস করেন। বয়োপ্রাপ্ত হবার পর তাঁকে তাঁরা বায়তুল মুকাদ্দাসে প্রবেশ করতে দিলেন। কেননা, তাঁর মাতা তাঁকে বায়তুল মুকাদ্দাসের জন্যে উৎসর্গ করেছিলেন। কোন কোন ঐতিহাসিক বলেন, কলমের সাহায্যে তাঁর সম্পর্কে লটারীতে খাদিমদের অংশগ্রহণের ঘটনা ছিল এর বহু পরে, যখন যাকারিয়া (আ.) তাঁর ভরণ–পোষণের দায়িত্ব গ্রহণের ব্যাপারে অতিশয় দুর্বল হয়ে পড়েন। তারপর তাঁরা তাঁর ভরণ পোষণের দায়িত্ব গ্রহণ করেন এতে তাদের কোন আগ্রহ ছিল না। কিংবা তার প্রতি অথবা ভরণ–পোষণ বহনের প্রতিও তাঁদের কোন আসক্তি পরিলক্ষিত হয়নি।

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, এসব মনীযীর উধৃত উল্লেখ করে আমি উপযুক্ত স্থানে মারইয়াম (র.)—এর পূর্ণ ঘটনা বর্ণনা করব ইন্শাআল্লাহ্।

৬**८ এ৬.** উপরোক্ত বর্ণনাটি ইব্ন ইসহাক থেকেও বর্ণিত হয়েছে। আর উপরোক্ত তাফসীরের আলোকে যারা وَكَفَلَهَازِكُرِيًا বিহীন পড়েছেন, তাঁদের পঠন পদ্ধতিও শুদ্ধ বলে

পরিগণিত হচ্ছে। কিন্তু প্রশ্ন হলো এ তাফসীর ও ব্যাখ্যা শুদ্ধ কি না। তবে এটা সত্য যে, প্রথমোক্ত অভিমত অধিক প্রসিদ্ধ। যদি উপস্থিত মনীধিগণ লটারীর কোন দিন আশ্রয় নিয়েছিলেন বলে প্রমাণিত হয়, তাহলে তা যাকারিয়া (আ.)-এর মারইয়াম (র.)—কে লালন—পালনের পূর্বে নিয়েছিলেন। আর এটাও সত্য যে, যাকারিয়া (আ.) লটারীতে জয়লাভ করার পরই মারইয়াম (র.)—এর ভরণ—পোযণের দায়িত্ব গ্রহণ করেন। এজন্যই আমাদের কাছে "এ" —কে আন্যান্ধ পাঠ করা উত্তম।

আল্লার্ তা'আলার বাণী । وَجَدَ عِنْدَهَا رِجْدَ عِلْدَهَا رِجْدَ عَلْدَهَا وَ এর ব্যাখ্যা । ত্রি আলার বাণী ।

আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন ঃ মিহরাবে মারইয়াম (ह.) – কে প্রবেশ করাবার পর যখনই তিনি তাকে দেখতে যেতেন, তখন তার কাছে তার খাওয়ার জন্যে আল্লাহ্ প্রদত্ত জীবনোপকরণ দেখতে পেতেন।

কথিত আছে যে, তার কাছে তিনি শীতকালে গ্রীম্মকালের ফলফলাদি দেখতে পেতেন এবং গ্রীম্মকালে শীতকালীন ফলফলাদি দেখতে পেতেন।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৯১৭. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি فَجَدُ عَنْدُهَا زِزْقًا –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, যাকারিয়া (আ.) মারইয়াম (র.)–এর কাছে একটি থিলির মধ্যে অসময়ের আঙ্কুর ফল দেখতে পেতেন।

৬৯১৮. সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি کُلُمَا دَخَلَ عَالَیْهَا رُکْرِیًا الْمِحْرَابُ وَجَدَعِنْدَهَا عرفاً – এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এখানে উল্লিখিত بِرْقًا – এর অর্থ হচ্ছে, অসময়ের আঙ্কুর ফল।

৬৯১৯. ইব্রাহীম (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَجَدُعِنَدُهَا رِزْقًا –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এখানে উল্লিখিত نرق –এর অর্থ হচ্ছে অসময়ের আঙ্গুর ফল।

৬৯২০. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যাকারিয়া (আ.) মারয়াম (র.)—এ কাছে শীতকালে গ্রীম্মকালীন ফল এবং গ্রীম্মকালে শীতকালীন ফল দেখতে পেতেন। আর এ তথ্যটিই আলোচ্য আয়াতাংশ وَجَدُ عِنْدُهَا رِزْقًا -এর বর্ণনা করা হয়েছে।

৬৯২১-২২-২৩. দাহ্হাক (র.) থেকে বিভিন্ন সূত্রে অনুরূপ ব্যাখ্যা বর্ণিত হয়েছে।

৬৯২৪. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যাকারিয়া (আ.) মারয়াম (র.)—এর কাছে অসময়ে আঙ্কুর ফল দেখতে পেতেন।

৬৯২৫. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি پُرُفًا –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, যাকারিয়া (আ.) মারইয়াম (র.)–এর কাছে অসময়ের আঙ্গুর ফল দেখতে পেতেন।

৬৯২৬. আল–মুছারা (র.) হতে বর্ণিত। তিনি মুজাহিদ (র.) থেকে অনুরূপ হাদীস বর্ণনা করেন। ৬৯২৭. মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য একটি সূত্রে বর্ণিত। তিনি وَجَدُ عِنْدُهَا رِزُقًا

প্রসঙ্গে বলেন, এখানে উল্লিখিত بنق –এর অর্থ হচ্ছে শীতকালে গ্রীষ্মকালীন ফল এবং গ্রীষ্মকালে শীতকালীন ফল।

৬৯২৯. কাতাদা (র.) থেকে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি وَجَدَعَنُدُهَا رُوَّاً –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, যাকারিয়া (আ.) মারইয়াম (র.)–এর কাছে অসময়ের ফলফলাদি দেখতে পেতেন।

৬৯৩০. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যাকারিয়া (জা.) মারইয়াম (র.)—এর জন্যে সাতটি দরজার ব্যবস্থা করেছিলেন অর্থাৎ তাঁর কাছে যেতে হলে সাতটি দরজা খুলে তাঁর কাছে যাওয়া সম্ভব হতো। তিনি যখন তাঁর কাছে গমন করতেন তখন তাঁর নিকট গ্রীম্মকালে শীতকালীন এবং শীতকালে গ্রীম্মকালীন ফলফলাদি দেখতে পেতেন।

৬৯৩১. সুন্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যাকারিয়া (আ.) মারইয়াম (র.) – কে তাঁর সাথে একই বাড়ীতে অর্থাৎ মিহরাবে রাখতেন। শীতকালে যখন তিনি তাঁর কাছে যেতেন, তখন তাঁর নিকট গ্রীষ্মকালীন ফল—ফলাদি দেখতে পেতেন এবং গ্রীষ্মকালে যখন যেতেন, তখন শীতকালীন ফল, ফলাদি দেখতে পেতেন।

৬৯৩২. দাহহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَجَدَعِنْدُهَا رُفَّاً –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, যাকারিয়া (আ.) মারয়াম (র.)–এর নিকট শীতকালে গ্রীষ্মকালীন ফর্ল–ফলাদি দেখতে পেতেন।

৬৯৩৪. ইব্ন ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি কতিপয় আহলি ইনম থেকে বর্ণনা করেন। তাঁরা বলেন, যাকারিয়া (আ.) মারইয়াম (র.)—এর নিকট গ্রীষ্মকালে শীতকালীন এবং শীতকালে গ্রীষ্মকালীন ফল—ফলাদি দেখতে পেতেন।

৬৯৩৫. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন,যখন যাকারিয়া (আ.) মিহরাবে মারইয়াম (র.)—এর নিকট প্রবেশ করতেন, তখন তিনি তাঁর নিকট আল্লাহ্ তা'আলা প্রদত্ত, মানুষের পক্ষ থেকে নয়—বরং আসমান থেকে আগত খাদ্য—খাবার দেখতে পেতেন। জ্ঞানী ব্যক্তিগণ বলেন, যদি যাকারিয়া (আ.) জানতেন যে, এসব খাদ্য খাবার আল্লাহ্র পক্ষ থেকে সরবরাহ করা হয়েছে, তাহলে তিনি এসব সম্বন্ধে কোন প্রশ্ন রাখতেন না।

আবার কেউ কেউ বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, যাকারিয়া (আ.) যখন মিহ্রাবে মারইয়াম (র.)–এরকাছে

প্রবেশ করতেন, তখন তাঁর কাছে তাঁর খরচ বাবত যেসব খাদ্য, খাবার প্রেরণ করা হতো তার থেকে অতিরিক্ত খাবার তিনি দেখতে পেতেন। তখন তিনি এ অতিরিক্ত খাদ্য সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করতেন।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৯৩৬. মুহামাদ ইবৃন ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যাকারিয়া (আ.) মারয়াম (র.) – কে তাঁর মাতার মৃত্যুর পর লালন-পালন করেন। তিনি তাঁকে তাঁর খালা উম্মে ইয়াহইয়া (র.)-এর তত্ত্বাবধানে রাখেন। তারপর মারইয়াম (র.) বয়োপ্রাপ্তা হলে তাঁরা তাঁকে বায়তুল মুকাদ্দাসে নিয়ে আসেন। কেননা, তাঁর মাতা বায়তুল মুকাদ্দাসের জন্যে তাঁকে নির্ধারণ করে গিয়েছিলেন। তনি বড় হতে লাগলেন ও প্রতিপালিত হতে লাগলেন। বর্ণনাকারী বলেন, তারপর বনী ইসরাঈলে দুর্ভিক্ষ আপতিত হয়। আর এ দূর্ভিক্ষের সময়ে মারইয়াম (র.)-কে লালন-পালন করা যাকারিয়া (আ.)-এর পক্ষে কষ্টকর ব্যাপার হয়ে পড়ে। তখন তিনি বনী ইসরাঈলের বিশিষ্ট ব্যক্তিবর্গকে লক্ষ্য করে বললেন, হে বনী ইসরাঈল ! তোমরা কি জান, আল্লাহ্ তা'আলার শপথ, আমি সুনিশ্চিত যে ইমরান (র.) – এর কন্যাকে লালন-পালন করা আমার পক্ষে কষ্টকর ব্যাপার হয়ে দাঁড়িয়েছে। তারা তখন বললেন, আমরাও এ দুর্ভিক্ষে বিপদগ্রস্ত হয়ে রয়েছি, যেমন আপনি বিপদগ্রস্ত হয়ে রয়েছেন। কাজেই আমাদের পক্ষেও তা কতদূর সম্ভব? এরূপে তাদের মধ্যে কথা কাটাকাটি শুরু হলো। তাঁদের কেউই সোজাসুজি রাযী হলেন না বিধান্ন তাঁরা কলমের সাহায্যে লটারীর আশ্রয় নিলেন। তাতে বনী ইসরাঈলের একজন মিস্ত্রীর নামে তার লালন–পালনের ভার সম্পর্কিত লটারী আসে। ঐ ব্যক্তির নাম ছিল জুরাইজ। বর্ণনাকারী আরো বলেন, মারইয়াম (র.)জুরাইজের পক্ষে খরচ বহন করার কষ্ট ও ক্লেশ লক্ষ্য করে বলতে লাগলেন, হে জুরাইজ ! আল্লাহ্র প্রতি তোমার ধারণাকে আরো স্বচ্ছ কর। অর্থাৎ আল্লাহ্র প্রতি তোমার ভরসা আরো জোরদার করা কেনন, আল্লাহ্ তা 'আলা আমাদেরকে অতি শীঘ্র উত্তম রিয্ক দান করবেন। জুরাইজ মারয়াম (র.)–এর কাছে খাবার পৌছিয়ে দিতেন। প্রতিদিন তাঁর পরিশ্রম থেকে যে পরিমাণ খাদ্য তাঁর জন্যে যোগ্য তা পাঠিয়ে দিতেন। যখন বায়তুল মুকাদ্দাসে মারইয়াম (র.) – এর কাছে জুরাইজ খাদ্য পাঠাতেন, তখন আল্লাহ্ তা'আলা তা বাড়িয়ে দিতেন। যাকারিয়া (আ.) মারইয়াম (র.)–এর কাছে যখন প্রবেশ করতেন, তখন তাঁর কাছে অতিরিক্ত খাদ্য দেখতে পেতেন। জুরাইজ যা পাঠাতেন তার চেয়ে অধিক খাবার দেখে মারয়াম (র.)–কে তিনি জিজ্ঞেসা করতেন, এ খাবার তোমার কাছে কোথা থেকে জাসে? তিনি বলতেন, এগুলো আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে আসে। নিশ্চয়ই আল্লাহ্ তা'আলা যাকে চান অপরিমিত জীবনোপকরণ দান করেন।

মিহ্রাবের তাহকীক সম্বন্ধে ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, প্রত্যেক মজলিস কিংবা সালাত আদায় করার জায়গার অগ্রবর্তী স্থানকে মিহরাব বলা হয়। এটা মজলিসের প্রধান, সমানিত ও উত্তম স্থানকেই বুঝায়। অনুরূপভাবে মসজিদের অগ্রবর্তী স্থানকেও মিহরাব বলা হয়। যেমন কবি আদী ইব্ন যায়দ বলেছেনঃ

অর্থাৎ মিহরাবগুলোতে হাতীর দাঁতে খচিত ও অংকিত সৃন্দর স্নুদর ছবিগুলোর ন্যায় অথবা বাগানগুলোর মধ্যে বিরাজমান ছোট ছোট চারাগাছগুলোর অংকুরগুলোর ন্যায় তার ফুলের কুঁড়ি আলো বিচ্ছুরত করছে।

উপরোক্ত কবিতার পঙ্ক্তিতে উল্লিখিত محاريب শন্দটির একবচন হচ্ছে محراب আবার কোন কোন মিহ্রাব –এর বহুবচন محارب –ও এসে থাকে।

৬৯৩৭. ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, উপরোক্ত হাদীসটি রবী' (র.) থেকে বর্ণিত হয়েছে। ৬৯৩৮. ইব্ন ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি সংখ্যক তাফসীরকার থেকে অনুরূপ বর্ণনা পেশ করেছেন।

كَامَرْيَمُ ٱثَى لَكُ هَٰذَاقَالَتُ هُوهُمَّهُ. ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি কিছু অত্র আয়াতাংশ مَنْ عَنْدُ اللّهِ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, যাকারিয়া (আ.) মারয়াম (র.)–এর কাছে এমন সময় তাজা ফর্লের কাঁদি দেখতে পেতেন, যখন ঐধরনের ফল কারোর কাছে পাওয়া যেত না। তাই যাকারিয়া (আ.) মারইয়াম (র.)–কে জিজ্ঞেসা করতেন, এটা তুমি কোথা থেকে পেলে?

উপরোক্ত সনদে বর্ণিত আছে যে, ইবন আরাস (রা.) অত্র আয়াতাংশ بِسَابِ وَاللَّهُ مِنْ مِسْابِ وَاللَّهُ مِنْ مِسْابِ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ مُوالِّهُ وَاللَّهُ مِنْ مُوالِّهُ وَالْعَالِمُ اللَّهِ وَالْعَالَمُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْمُوالِي الللْمُ

পরবর্তী আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন ঃ

(٣٨)هُنَالِكَ دَعَا زَكْرِيَّا مَبَّهُ ، قَالَ مَ بِهِ هَبُ لِي مِنْ لَدُنْكَ ذُمِّ يَّهُ طَيِّبَةً ، اِنَّكَ سَمِيْعُ الدُّعَاءِ o

৩৮. সেখানেই যাকারিয়া তাঁর প্রতিপালকের নিকট দু'আ করে বললেন, হে আমার প্রতিপালক! আমাকে আপনি আপনার নিকট হতে সং বংশধর দান করুন। আপনিই দু'আ প্রার্থনা শ্রবণকারী?

যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৯৪০-৪১. সুদী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, 'যখন যাকারিয়া (আ.)মারইয়াম (র.)—এর এরপ অবস্থা দেখলেন অর্থাৎ শীতকালে গ্রীষ্মকালীন ফল—ফলাদি এবং গ্রীষ্মকালে শীতকালীন ফল—ফলাদি তাঁর কাছে দেখতে পেলেন, তখন তিনি নিজ মনে বলতে লাগলেন, যে প্রতিপালক মারইয়াম (র.)—কে অসময়ে এটা দান করতে পারেন, তিনি নিশ্চয়ই আমাকে সৎ বংশধর দান করতে পারেন। এজন্যে তিনি পুত্র লাভের আকাংক্ষা প্রকাশ করেন। তিনি মিহরাবে দাঁড়িয়ে গেলেন এবং সালাত আদায় করতে লাগলেন। এরপর তিনি তাঁর প্রতিপালককে গোপনে ভাকতে লাগলেন এবং বললেন ঃ

সূরা আলে-ইমরান ঃ ৩৯

সম্পর্কে; আমার স্ত্রী বন্ধ্যা; সূতরাং তুমি তোমার নিকট হতে আমাকে দান কর উত্তরাধিকারী; যে আমার উত্তরাধিকারিত্ব করবে এবং উত্তরাধিকারিত্ব করবে ইয়াক্বের বংশের। আর হে আমার প্রতিপালক! তাকে কর সন্তোষভাজন। (১৯ ঃ ৪–৬)। তিনি আরো বলেন.

অর্থাৎ "হে আমার প্রতিপালক। আমাকে তুমি তোমার নিকট হতে সৎ বংশধর দান কর। তুমিই প্রার্থনা শ্রবণকারী।"

তিনি আরো বলেন, رَبُّ لاَ تَذَرُنِي فَرَدًا وَّانْتَ خَيْرُ الْوَارِثِينَ –হে আমার প্রতিপালক। আমাকে একা রেখনা। তুমি তো চূড়ান্ত মালিকানার অধিকারী। (২১ ៖ ৮৯)

৬৯৪২. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "যখন যাকারিয়া (আ.) মারইয়াম (র.)—এর কাছে তা দেখলেন অর্থাৎ শীতকালে গ্রীম্মকালীন ফল—ফলাদি এবং গ্রীম্মকালে শীতকালীন ফল—ফলাদি, তখন তিনি মনে মনে বলতে লাগলেন, 'যে সন্তা মারইয়াম (র.)—এর নিকট অসময়ে এটা প্রদান করতে পারেন, তিনি আমাকেও পুত্র সন্তান প্রদান করতে পারেন। এ প্রসঙ্গে আল্লাহ্ তাআ'লা ইরশাদ করেন ঃ مَنَالُونَا وَكُوْلُولُولُهُ অর্থাৎ " সেখানেই যাকারিয়া (আ.) তার প্রতিপালকের নিকট প্রার্থনা করেন।"

৬৯৪৩. ইকরামা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "যাকারিয়া (আ.) মিহরাবে প্রবেশ করেন, দরজা—সমূহ বন্ধু করেদেন, তাঁর প্রতিপালকের কাছে মুনাজাত করেন এবং বলেন رَبَّانَيْ هَنْ الْمَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

এরপর আল্লাহ্ তা'আলা যাকারিয়া (আ.) সম্বন্ধে বলেঃ

(٣٩) فَنَادَتُهُ الْمَلَيِّكَةُ وَهُوَ قَايِمٌ يُصَلِّى فِي الْمِحْرَابِ ﴿ أَنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَى مُصَدِّقًا عَلَيْمُ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ وَسَيِّمًا وَ حَصُورًا وَنَبِيًّا مِّنَ الصَّلِحِيْنَ ٥

৩৯. যখন যাকারিয়া (আ.) কক্ষে সালাতে দাঁড়িয়েছিলেন, তখন ফেরেশতাগণ তাকে সম্বোধন করে বলেন, 'আল্লাহ তোমাকে ইয়াহইয়ার সুসংবাদ দিচ্ছেন; সে হবে আল্লাহর বাণীর সমর্থক, নেতা, জিতেন্দ্রিয় এবং পুণ্যবানদের মধ্যে একজন নবী।"

উ৯৪৪. ইব্ন ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, কোন কোন তত্ত্বজ্ঞানী বলেছেন, হযরত যাকারিয়া (আ.) বৃদ্ধ বয়সেও নিঃসন্তান ছিলেন। তিনি ভবিয়াৎ বংশধারা রক্ষা করার আশায় আল্লাহ্ তা 'আলার নিকট মুনাজাত করেন, رَبِّ مَنْ لَدُنْكُ دُرِّيَّةً مَلْيِبَةً اللَّهُ سَمِيْعُ الدُعَاءِ (হে আমার প্রতিপালক। আমাকে আপনি আপনার নিকট হতে সুসন্তান দান করুন। নিশ্চয়ই আপনি দু 'আ প্রবণকারী।) এরপর তিনি বিনীতভাবে তাঁর আর্যী এভাবে তারপর পেশ করলেন ঃ

رَبِّ انِّيْ وَهَنَ الْعَظْمُ مِنِّى وَاشْتَعَلَ الرَّاسُ شَيْيًا الِّي قَوْلِهِ وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيلًا

(অর্থাৎ হে আমার প্রতিপালক! আমার অস্থি দুর্বল হয়েছে, বার্ধক্যে আমার মন্তক শুদ্রোজ্বল হয়েছে, আর কখনো আমি আপনার দরবারে দু'আ করে ব্যর্থ হইনি। আমার পর আমার আপন জনদের ব্যাপারে আশংকা করি আর আমার স্ত্রী বন্ধ্যা। তাই আপনি আপনার নিকট থেকে দান করুন একজন উত্তরাধিকারী। যে আমার এবং ইয়াকূব বংশের উত্তরাধিকারীত্ব করবে। আর হে আমার প্রতিপালক তাকে করুন সন্তোষভাজন। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন ঃ فَنَادَتُهُ الْمَلْرِئِكَةُ وَهُو قَائِمٌ يُصِلِّقُ وَ الْمَادِئِكَ وَهُو قَائِمٌ يُصِلِّقُ وَ الْمَادِئِكَةُ وَهُو قَائِمٌ يُصِلِّقُ وَ وَالْمَادِئِكَةُ وَهُو قَائِمٌ يُصِلِّقُ وَ وَالْمَادِئِكَةُ وَهُو قَائِمٌ يُصِلِّقُ وَالْمَادِئِكَةً وَهُو قَائِمٌ يُصِلِّقُ وَالْمَادِئِكَةُ وَهُو قَائِمٌ يُصِلِّقُ وَ وَالْمَادِئِكَةُ وَهُو وَالْمَادِئِكَةُ وَهُو وَالْمَادِينَا وَالْمَادِئِكَةُ وَهُو وَالْمَادِئِكَةُ وَهُو اللّهِ وَالْمَادِئِكَةً وَهُو وَالْمَادِئِكَةً وَالْمَادِئِكَةً وَهُو وَالْمَادِئِكَةً وَهُو وَالْمَادِئِكَةً وَهُو وَالْمَادِئِكَةُ وَهُو وَالْمَادِئِكَةً وَهُو وَالْمَادِينَا وَال

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, عُنْ لَدُنْكَ ذُرِيَّةً طَيْبَةً পদের وَرَبِّ مَبُ لِي مِنْ لَدُنْكَ ذُرِيَّةً طَيْبَةً শদের অর্থ হচ্ছে النسل অথাৎ বংশধর এবং طيبة শদের অর্থ হচ্ছে النسل অর্থাৎ বরকতময়।

৬৯৪৫. যেমন সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি أَيُنُكُ ذُرِيَّةٌ طَيِّبَةً اللهُ وَهُمَّةً –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "এ আয়াতে উল্লিখিত طيبة শব্দের অর্থ مباركة অর্থাৎ বরকতম্য় এবং منادك অর্থাৎ তোমার নিকট হতে।"

"অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত نوّع শব্দটি বহুবচন। তবে এটা কোন কোন সময় এক বচনেও ব্যবহৃত হয়। আর অত্র আয়াতাংশে তা একবচন হিসাবে ব্যবহৃত হয়েছে। মহান আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেনঃ

অর্থ ঃ তোমার তরফ থেকে আমাকে দান কর একজন উত্তরাধিকারী ( ঃ ৫)

এখানে الربية বা বহুবচন শব্দ ব্যবহার করেননি। النربة শব্দটি স্ত্রীলিঙ্গ। তাই طيبة শব্দটিও অনুরূপভাবে ব্যবহার করা হয়েছে। কবি বলেছেন ঃ

অর্থাৎ "তোমার পিতা খলীফা, তাকে জন্ম দিয়েছে অন্য এক খলীফা এবং তুমিও খলীফা এ হচ্ছে চমৎকার পরিপূর্ণতা।"

লক্ষণীয় যে, খলীফা শব্দটিকে এখানে স্ত্রীলিঙ্গ ব্যবহার করা হয়েছে এবং শব্দ গঠনের দিকে লক্ষ্য করে তা করা হয়েছে, অথচ خليفة কথাটি প্রকৃতপক্ষে পৃংলিঙ্গ।

অন্য একজন কবি বলেছেন ঃ

অর্থাৎ "পাহাড়ী সর্প দংশন করলে সে এরূপে দংশিত বস্তুকে গ্রাস করেনা যেরূপ মাথার উপরে দেয়া রুমালের মত জাল মাথাকে আবৃত করে ফেলে।" এ কবিতার এ পংক্তিটিতে جبلية শব্দটিকে مونث লওয়া

হয়েছে, কারণ এটি حية শদের حية অথচ حية শদেটি শদ হত مونت হলেও কবি এখানে পরে পুংলিঙ্গ হিসাবে ব্যবহার করেছেন। যেমন বলেছেন, اذاعض কেননা حية দ্বারা সম্পর্কে বুঝান হয়েনি, বরং এ সম্পর্কেই বুঝান হয়েছে। এ ধরনের পংলিঙ্গের পরিবর্তে স্ত্রীলিঙ্গ শদ ব্যবহার করা শুধু ঐসব শদে প্রযোজ্য যেগুলোকে কোন কিছুর اسم হিসাবে গণ্য করা হয়নি যেমন ادابة درية خليفة পক্ষান্তরে যদি এগুলো দ্বারা কোন ব্যক্তির নাম বুঝান হয়, তাহলে এগুলো ঐব্যক্তিসমূহের নাম হিসাবেই প্রযোজ্য হবে। তখন কোন কিছুর نعت বা نعت এর স্ত্রীলিঙ্গ হতে পারবে না।

মহান আল্লাহ্র বাণী ؛ الله مَمْيِعُ الدُّعَاءِ এর অর্থ আপনি দু'আ শ্রবণকারী। তবে سَمْيِعُ الدُّعَاءِ শক্টি অধিক প্রশংসনীয়। কেননা, এর অর্থ হয়ে থাকে نُوْسَعِيلًهُ অর্থাৎ এর শ্রবণকারী।

বসরার কোন কোন নাহশাস্ত্রবিদ মনে করেন যে, এ আয়াতাংশের অর্থ بن المَوْمُونُ اللّهُ আর্থাৎ আপনাকে যেতাবেই ডাকা হোক না কেন, আপনি তা নিঃসন্দেহে শোনেন। কাজেই পূর্ণ আয়াতের অর্থ, "ঐ সময় হযরত যাকারিয়া (আ.) আপন প্রতিপালকের কাছে প্রার্থনা করে বলেন, "হে আমার প্রতিপালক। আমাকে আপনার নিকট হতে সৎ ছেলে সন্তান দান করুন। যে ব্যক্তি আপনার কাছে প্রার্থনা করে, আপনি তার দু'আ প্রবণকারী।"

মহান জাল্লাহ্র বাণী ঃ

فَنَادَتُهُ الْمَلَائِكَةُ وَهُوَ قَائِمٌ يُصلَيْ فِي الْمِحْرَابِ لا أَنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيِى مُصدَّقًا لِكَلِمَةٍ مِّنَ اللَّهِ وَسَيَّدًا وَّ حَصوْرًا وَ نَبِيًّا مِنَ الصَّلِحِيْنَ -

অর্থ ঃ যখন যাকারিয়া কক্ষে নামাযে দাঁড়িয়েছিলেন, তখন ফেরেশতাগণ তাকে সম্বোধন করে বল্ল, আল্লাহ্ তোমাকে ইয়াহ্ইয়ার সুসংবাদ দিচ্ছেন, সে হবে আল্লাহ্র বাণীর সমর্থক, নেতা, নারী–বিরাগী এবং নেককারগণের অন্তর্গত নবী (৩ ঃ ৩৯)

ইমাম আবু জা'ফর মুহাম্মদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, "পরবর্তী আয়াতাংশ হর্ত্ন টিনির্নির তাবারী (র.) বলেন, "পরবর্তী আয়াতাংশ হর্ত্ন টিনির নির তাবারী (র.) বলেন, "পরবর্তী আয়াতাংশ হর্ত্ন টিনির তাবারী তিবে পাঠরীতিতে কিরাআতে বিশেষজ্ঞগণ একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। মদীনা শরীফের অধিকাংশ করোআতে বিশেষজ্ঞ এবং কৃষাও বসরার কিছু সংখ্যক কিরাআতে বিশেষজ্ঞ হর্ত্ব গণ্য করেছেন। তার করেছন এবং ইসাবে গণ্য করেছেন। তার جمع হিসাবে গণ্য করেছেন। অনুরূপভাবে আরবগণ منك –এর করে পূর্বে করলে তারা فعل منكر ব্যবহার করে থাকেন। বিশেষ করে السم مونت ব্যবহার করে থাকেন। যেমন, বলা হয়ে থাকে باء الطلحات করলে তারা من فادام جبريل সহকারে পড়ে থাকেন। তান করলেন। আন্য কথাৎ 'তালহাগণ এসেছিল'। আবার কৃষার কোন কোন কিরাআত বিশেষজ্ঞ المناك সহকারে পড়েথাকেন। তথন তার অর্থ হবে منادام جبريل হিসাবে গণ্য করা হয়েছে। ইতিপূর্বে আমরা বর্ণনা করেছি, 'আরবগণ করে একেন। করে একেন। আবার করে থাকেন। এখানে তারা আবদুল্লাহ্ ইব্ন মাসউদ (রা.) –এর কিরাআতকে অনুকরণ করে এরপ

ব্যবহার করেছেন।"

যারা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৯৪৬. আবদুর রহমান ইব্ন আবু হামাদ (র.)থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন,"ইব্ন মাসউদ (রা.)
–এর পাঠরীতিতে রয়েছে فناداه جبريل وهو قائم يصلى بالمحراب অর্থাৎ হযরত জিবরাঈল (আ.)
তাঁকে সম্বোধন করলেন। যখন তিনি তাঁর কক্ষে নামায আদায় করতে দাঁড়িয়েছিলেন।"

জনুরপভাবে একদল ব্যাখ্যাকার "هُنَادُتُهُ الْمَلَائِكَةُ " আয়াতাংশের ব্যাখ্যা করেছেন। এ প্রসঙ্গে নিম্নে বর্ণিত হাদীসটি প্রণিধানযোগ্য ঃ

৬৯৪৭. সুদী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশে فَنَادَتُهُ الْمَلَائِكَةُ وَمَا صَعَةَ الْمَلائِكَةِ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, "এখানে الملائكة किবরাঈল (আ.) –কে বুঝান হয়েছে। অনুরূপভাবে ভারাভিত جَبِريل শক্টির দ্বারাও الملائكة وَقَالَتِ الْمَلاَئِكَةُ إِنَّ اللهُ يُبَشِّرُكُ بِيَحْيِي किবরাঈল (আ.) – কে বুঝান হয়েছে।"

यि (कि अम्म करतन या, فَاَدَا اَلَمَلَانِكُ الْمَلَانِكُ الْمَلَانِكُ الْمَلَاكِةُ الْمَلَاكِةُ الْمَلَاكِةُ الْمَلَاكِةُ الْمَلَاكِةُ الْمَلَاكِةُ अग्नाजाश्या किवतांत्रेत (आ.) — कि वृद्यान करत मुन्ना रिवर कारता करत विव एवर विव प्रवास करता करता करता विव एवर विव प्रवास करता करता विव प्रवास करता करता विव प्रवास करता विव प्रवास करता विव प्रवास करता विव प्रवास करता करता विव प्रवास करता करता विव प्रवास करता करता विव प्रवास करता करता विव प्रवास विव व प्रवास विव प्यास विव प्रवास विव प्रवास विव प्रवास विव प्रवास विव प्रवास विव प्

আর যখন কাউকে জিজ্জেস করা হয়, "তুমি কার থেকে এ সংবাদ শুনেছিলে? প্রতি উত্তরে বলা হয় – مناناس অর্থাৎ মানব জাতি থেকে। অথচ সে একজন লোক থেকে শুনেছে।

আবার কেউ কেউ বলেন–

মহান আল্লাহর বাণী : - وَهُوَ قَائِمٌ يُصلِّي فِي الْمِحْرَابِ إِنَّ اللَّهُ يَبَشَرُكَ بِيَحْى - अ উल्लिशि وَهُوَ قَائِمٌ يُصلِّي فِي الْمِحْرَابِ مِن اللَّهُ يَبَشَرُكُ بِيَحْى - अ উल्लिशि وَهُوَ قَائِمٌ يُصلِّي فِي الْمِحْرَابِ وَهُوَ قَائِمٌ يُصلِّي فِي الْمِحْرَابِ وَهُوَ قَائِمٌ الْمَحْرَابِ وَهُوَ قَائِمٌ الْمَحْرَابِ وَهُوَ قَائِمٌ الْمَحْرَابِ وَهُوَ قَائِمٌ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ يَامُونُ عَائِمٌ اللّهُ يَعْمَلُونُ عَالِمٌ اللّهُ يَعْمَلُونُ عَالِمٌ اللّهُ يَعْمَلُونُ اللّهُ يَعْمَلُونُ اللّهُ يَعْمَلُونُ اللّهُ يَعْمَلُونُ اللّهُ يَعْمَلُونُ اللّهُ يَعْمُ اللّهُ يَعْمَلُونُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ يَعْمَلُونُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ يَعْمَلُونُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ يَعْمَلُونُ اللّهُ يَعْمَلُونُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّه

সময়ের একটি সংবাদ এবং صلى শব্দ يصلى (থেকে القيام ত্রায় بسبب القيام و القيام القيام القيام القيام المعراب المعراب المعراب المعرب المع

ضُ اللهُ يَيشِّرُكُ । তারা আরো বলেন, حوف الله আমন حوف الله কান প্রকার আমল করতে পারেনি, অনুরূপভাবে ان রূপে গণ্য করতে পারেনি। অর্থাৎ ان রূপে গণ্য করতে পারেনি।

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, 'আমাদের কাছে টা -কে فتحه দিয়ে পাঠ করাই অধিক সমীচীন। কেননা, এটা এ -এর পরে ব্যবহৃত হয়েছে। অর্থ হবে فنادته الملائكة كسره এটা সম্পর্কে ফেরেশতাগণ তাকে আহ্বান করলেন। পরন্তু كسره কিয়ে পাঠ করার যুক্তি বর্ণনার্থে যে কারণ বর্ণনা করা হয়েছে অর্থাৎ হয়রত আবদুল্লাহ ইব্ন মাসউদ (রা.) এরূপ পাঠ করেছেন তা গ্রহণযোগ্য নয়। কেননা, যুক্তি প্রদর্শনকারীরা যে দাবী করেছেন যে, হযরত আবদুল্লাহ্ ইব্ন মাসউদ (রা.) এরূপ পাঠ করতেন, এটা তাদের ধারণা মাত্র। প্রকৃত তথ্য এরূপ নয়। অধিকল্পু আয়াতাংশ এ ন্ত أنَ ७ व्यत मत्रा يازكريا नकि প্রতিবন্ধক হিসাবে পতিত হয়েছে। ندا و أنَ و فنادتهالملائكة মধ্যে যদি এরূপ শব্দা দ্বারা প্রতিবন্ধকতা সৃষ্টি হয়, তাহলে আরবগণ 👸 তে এ -কে আমল করতে অনুমতি দেয় এবং মাঝে-মধ্যে তার আমল বাতিল বলেও মনে করা হয়। তার আমল বাতিল বলে গণ্য করার কারণ এটা পূর্বেই فنادى তামল করা থেকে বিরত রয়েছে। তাই তারা পরবর্তীকালেও আমলের ক্ষেত্রে পরিবর্তন নীতি অবলম্বন করে থাকেন। আর আমল করার কারণ হিসাবে বলা যায় যে, এখানে হরফ ندا অন্যান্য –فعل– এর ন্যায় একটি فعل তবে আমাদের পাঠরীতিতে افعل ওআয়াতাংশ এর মধ্যে يازكريا –এর ন্যায় কোন প্রকার প্রতিবন্ধকতা নেই। আর যদি এ দুটোর মধ্যে এরূপ কোন প্রতিবন্ধকতা না থাকে, তাহলে আরবী ভাষাভাষীদের কাছে বিশুদ্ধ কালাম হচ্ছে এর জন্যে اسمالمنادى কে فتحه (यবর) প্রদান করা। আর তারা فتحه কে এর উপর স্থাপন করেন। যেমন, তারা এরপর আগত া -এর উপর فتحه প্রদান করেছেন। এটা যদিও সঙ্গত, কিন্তু তার আমল বাতিল বলে গণ্য। কাজেই আয়াতাংশ فنادته শব্দ زكريا مكنى প্র সাথে সংযোজিত হয়েছে। অনুরূপভাবে সঠিক হলো أن –কে عامل প্রদান করা এবং তার عامل –কে اسمالمنادى স্বীকার করে নেয়া। অথচ, أَنْ -কে فَتَحَه প্রদান করা একটি পাঠরীতি এবং বিভিন্ন ইসলামী দেশে তা প্রচলিত। তবে

ইমাম ইব্ন জারীর তাবারী (র.) আরো বলেন, আয়াতাংশে উল্লিখিত نَيْسُرُ শব্দটির পাঠরীতিতে একাধিক মত পরি অক্ষিত হয়। মদীনাও বসরার অধিকাংশ কিরাআত বিশেষজ্ঞ ان الله يبشرك আয়াতাংশে অবস্থিত و نومه (পেশ) এবং شين —কে بابتفعیل দিয়ে পড়েছেন অর্থাৎ بابتفعیل হিসাবে পড়েছেন। বস্তুত আল্লাহ্ তা'আলা হ্যরত যাকারিয়া (আ.)—কে সন্তান প্রদান করার শুভসংবাদ দেন। যেমন, কোন মানুষ বলেন, اکنا وکنا البشری بکنا وکنا البشری بکنا وکنا البشری بناك و کنا গুলিকে এই এই ব্যাপারে শুভসংবাদ দিয়েছি, অন্য কথায় ما بشرت فلانا البشری بناك المنافقة و ত্তসংবাদ অসেছে।" ক্ফার কিরাআত বিশেষজ্ঞগণের একদল এবং অন্যরাও তার কাছে শুভসংবাদ এসেছে।" ক্ফার কিরাআত বিশেষজ্ঞগণের একদল এবং অন্যরাও আয়াতের অর্থ হবে ঃ ياء ভাক ناله بیشرک و نوندیه به ال الله بیشرک و نوندیه به সম্বাদ্ধ তাওলা তাথাকে সন্তান প্রদানের মাধ্যমে আনন্দিত করবেন। যেমন সম্বন্ধে কবি বলেছেন ঃ

بَشَرْتُ عَيَالِي إِذَ رَآيْتُ منحِيْفَةً \* آتَتُكَ مِنَ الْحَجَّاجِ يُتُلَى كِتَابُهَا

जर्था९ राष्ड्राक थिर जागठ সহীফা দেখে আমি আমার পরিবার সরিজনকে আনন্দিত পেলাম। এ
 সহীফায় লিখিত বস্তু পাঠ করা হয়ে থাকে।" এরপও বলা হয়েছে যে بَشُرُهُ بَشُرُ किनाना ও কুরায়শ বংশের
 जन्যान্য গোত্রীয় তিহামাবাসীদের পরিভাষার অন্তর্ভুক্ত । তারা বলে থাকেন المناب অর্থাৎ
 ত্মুককে এবস্তুর কারণে আনন্দিত পেলাম। আরো বলা হয়ে থাকে انَا اَبُشْرُهُ بَشُرًا ज्यं। তুমি কি এ সংবাদে
 খুবই আনন্দিত পাই। আরো বলা হয়ে থাকে هَلُ اَنْتَ بَاشِرٌ بِكُذا क्यं। তুমি কি এ সংবাদে
 আনন্দিত পর্বর অর্থ বুঝানোর জন্যে আরবদের মধ্যে বহু কবিতা প্রচলিত রয়েছে। তন্যধ্যে নিমের
 পংক্তিগুলো প্রণিধানযোগ্য ঃ

وَإِذا رايتَ الباهشينَ الى العلى \* غُبْرًا أَكُفِّهِمُ بِقَاعٍ مُمُحِلٍ فَاعَنِهُمُ وَابْشِرْ بِمَا بَشروا بِهِ \* وَإِذا هُمُ نَزَلُوا بِضَنْكِ فَٱنزِلِ ـ

অর্থাৎ কবি তার সঙ্গীদের বলছেন, 'যখন তুমি তাদেরকে প্রেয়ার কাফেলাটিকে) উঁচু ভূমির দিকে ধূলা বালি উড়িয়ে গমন করতে দেখবে, তখন তাদেরকে শুষ্ক ভূমিতে অবস্থান করতে থামিয়ে দাও, তাদের সাহায্য কর। যে বস্তুর মাধ্যমে তারা আনন্দিত হয়, তাদেরকে তা দ্বারাই আনন্দিত কর, আর যখন কোন সংকীর্ণ ভূমিতে তারা অবতরণ করে, তখন তুমিও তাদের সাথে তথায় অবতরণ কর।

যখন আরবরা কোন কাজের দিকে ঝুঁকে পড়ে, তখন তারা الف সহকারে বিশুদ্ধ বাক্য ব্যবহার করে থাকে। তখন বলা হয় তাকে اَبْشْرُفُلُانَا بِكُذَا – অমুক ব্যক্তিকে এ বস্তুটির দ্বারা আনন্দিত কর। তারা প্রায়ই বলেন بَشْرِه بِكذا অথবা لاابشره المناسبة عنا المناسبة المناسب

হমায়দ ইব্ন কায়স থেকে বর্ণিত। তিনি পাঠরীতি ياء তত فيين এবং کسره و در যের ) দিয়ে کسره و বহীন পড়ে থাকেন অর্থাৎ إ يُبْشرُكُ

#### যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

بیشرك সহ تشدید স্থায় আল-কৃফী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যে ব্যক্তি بیشرک সহ بیشرک সহ بیشرک করেছেন, তিনি এটাকে مشتق থেকে مشتق বিহীন یسرهم ی سرود কিলা এটাকে مشتق দিয়ে পড়েছেন তিনি এটাকে یسرهم ی سرود বিহীন نشدید ক مشتق দিয়ে পড়েছেন তিনি এটাকে مشتق বিহীন بیسرهم و سرود তিনি এটাকে مشتق করেছেন।

ইমাম আবু জা'ফর ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, আমাদের মতে এখানে অধিক গ্রহণযোগ্য পাঠরীতিহলো, المشتر কে نشيد দেয়া এবং نشيد কহকারে পাঠ করা। তখন তা بشتق প্রিক প্রেলিজন ) ধরা হবে। এ পরিভাষাটি অধিক প্রচলিত এবং জনসাধারণের কাছে অধিক প্রিয়। অধিকন্তু বিভিন্ন দেশের কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ نشيد দিয়ে পড়ার ক্ষেত্রে একমত। যেমন তারা পড়ে থাকেন তারা পড়ে থাকেন তারা হিজর, ঃ ৫৪) অর্থাৎ ত্রু নিয়ে পাঠ করে থাকেন। বস্তুত কুরআনুল কারীমের যেখানেই এধরনের আয়াত রয়েছে সেখানেই এদির পাঠ করা হয়ে থাকে। আর شدید ত্রু তার্কারে পাঠ করা হয়ে থাকে। আর شدید তুক তার বহীন শব্দ্বয়ের অর্থে পার্থক্য রয়েছে বলে ম্য়ায আল—কৃষ্টী থেকে যে বর্ণনা রয়েছে এধরনের বর্ণনা আরবী ভাষাভাষী জ্ঞানী লোকদের থেকে বিশুদ্ধ ভাবে বর্ণনা করা হয়েছে বলে কোন প্রমাণ পাওয়া যায়নি। কাজেই তার থেকে যে বর্ণনা পেশ করা হয়েছে, তা সন্দেহাতীত নয়। প্রসিদ্ধ কবি জারীর ইব্ন আতিয়াহ্ এ প্রসঙ্গে বলেছেন ঃ

অর্থাৎ হে সত্যের সুসংবাদদাতা। তোমার দেয়া সুসংবাদই শুভ সংবাদ। কেন তুমি আমীর থাকা অবস্থায়ও আমাদের উপর রাগ করছ না? ( অর্থাৎ তুমি জীবনের সর্বাবস্থায় মানুষের ও সত্যের সন্তুষ্টির জন্যে অব্যাহত ভাবে কাজ করে চলেছ।

এ কবিতা থেকে বুঝা যায় যে, কবি সৌন্দর্য, প্রশন্ততা ও আনন্দ বুঝাতে تبشير ব্যবহার করেছেন। না বলে, التبشير বলা হয়েছে,কারণ উভয়ের ব্যবহার করেননি। অর্থের মধ্যে কোন পার্থক্য সামান্যই।

## যারা এমত পোষণ করেনঃ

৬৯৪৯. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ لَنَّ اللَّهُ يُبِشَرِكُ بِيَحْيِلُ وَهِمَا اللهِ اللهُ اللهُ يُبَشِّرِكُ بِيَحْيِلُ বলেন, ফেরেশতাগণ তাঁকে এ ব্যাপারে শুভ সংবাদ দিলেন।

আলোচ্য আয়াতাংশে ইয়াহ্ইয়া (يحيى) শব্দটি একটি اسم বা নাম। প্রকৃতপক্ষে এটা حين বা নাম। প্রকৃতপক্ষে এটা বাকে কালে বা মরে জীবিত থাকে, তাহলে তাকে বলা হয়ে থাকে يحيي অর্থাৎ সে জীবিত থাক্ক। আবার কেউ কেউ বলেন, আল্লাহ্ তা কালা এ নামে ভৃষিত করেছেন। তখন তার নামের অর্থ হবে, আল্লাহ্ তাকে ঈমান সহকারে জীবিত রেখেছেন।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৬৯৫০. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ اَنَّ اللَّهُ يَبْشَرُكُ بِيَحْلِي —এর ব্যাখ্যায় বলেন, এ আয়াতাংশের অর্থ, নিশ্চয়ই আল্লাহ্ তা'আলা হযরত যাকারিয়া (আ.)—কে শুভ সংবাদ দেন যে, তিনি তাকে এমন একজন সুসন্তান প্রদান করবেন, যাকে আল্লাহ্ তা'আলা ঈমান সহকারে জীবিত রাখবেন।

৬৯৫১. কাতাদা (র.) থেকে অপর সূত্রে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশ اَنَّ اللَّهُ يَبَشَرُ كُنِيحُيلُ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, يحيى –কে يحيى (আ.) বলে নাম রাখার কারণ, তাকে আল্লাহ্ তা আলা ঈমান সহকারে জীবিত রেখেছেন।

মহান আল্লাহ্র বাণীঃ مُصَدِقًا بِكُلَمَةٌ مِنَ اللّهِ –হে যাকারিয়া! নিশ্চয়ই আল্লাহ্ তা'আলা তোমাকে তোমার ছেলে ইয়াহ্ইয়ার সুসংবাদ দিতেছেন, যে আল্লাহ্ তা'আলার বাণীর অর্থাৎ ঈসা ইব্ন মারইয়াম –এর সমর্থক হবে। ক্রন্টি কারণে ক্রন্টির কারণে ক্র্নটির কারণে ক্র্নটির অসামঞ্জর্স্যপূর্ণ ক্র্নটির ব্যবহৃত হয়েছে। কেননা ক্রন্টে শব্দটির অসামঞ্জর্স্যপূর্ণ ক্র্নটির ব্যবহৃত হয়েছে। কেননা ক্রন্টেন ক্রায় এদের মধ্যে অসামঞ্জন্য বিরাজ করছে। আমাদের উপরোক্ত তাফসীরকে ব্যাখ্যাকারগণ সমর্থন করেছেন এবং এর সপক্ষে দালীল হিসাবে নিশ্ন বর্ণিত হাদীসগুলো উপস্থাপন করেছেন ঃ

৬৯৫২. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, যাকারিয়া (আ.)—এর স্ত্রী মারইয়াম (র.)—কে বললেন, "আমি অনুভব করছি যে, যা কিছু আমার পেটে রয়েছে, তা তোমার পেটের বস্তুটির সম্মানার্থে নড়াচড়া করছে।" বর্ণনাকারী বলেন, তারপর যাকারিয়া (আ.)—এর স্ত্রী ইয়াহ্ইয়া (আ.)—কে প্রসব করেন এবং মারইয়াম (র.) ঈসা (আ.)—কে প্রসব করেন। আর আল্লাহ্ তা 'আলা এজন্য বলেছেন যে, ইয়াহ্ইয়া (আ.) হবে আল্লাহ্ তা 'আলার বাণী অর্থাৎ ঈসা (আ.)—এরসমর্থক। অন্য কথায়ই ইয়াহ্ইয়া (আ.) ঈসা (আ.)—এর উত্তম সমর্থক ছিলেন।

৬৯৫৪. অন্য সূত্রে মুজাহিদ (র.) থেকেও অনুরূপ হাদীস বর্ণিত হয়েছে।

৬৯৫৫. কাতাদা (র.) থেকেও অপর সূত্রে অনুরূপ একটি বর্ণনা রয়েছে।

৬৯৫৬. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, ইয়াহ্ইয়া (আ.) হলেন ঈসা ইব্ন মারইয়াম এবং তাঁর তরীকা ও রীতিনীতির সমর্থক।

৬৯৫৭. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, তিনি ছিলেন ঈসা ইব্ন মারইয়াম –এর প্রথম সমর্থক।

৬৯৫৮. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, ইয়াহ্ইয়া(আ.) ছিলেন ঈসা (আ.) এবং তাঁর সুনাত ও রীতিনীতির সমর্থক।

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) - ৪৭

6P0

৬৯৫৯. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, ইয়াহ্ইয়া (আ.) ছিলেন সর্ব প্রথম ব্যক্তি, যিনি ঈসা (আ.)—কে সমর্থন করেছিলেন। আর ঈসা (আ.) ছিলেন আল্লাহ্ তা'আলার বাণী ও আল্লাহ্ প্রদত্ত আত্মা।

৬৯৬০. সুদী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, ইয়াহ্ইয়া (আ.) ঈসা (আ.)–কে সমর্থন করতেন।

৬৯৬১. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, এ আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে, ইয়াহ্ইয়া (আ.) ছিলেন প্রথম ব্যক্তি, যিনি ঈসা (আ.)—কে সমর্থন করেছেন এবং সাক্ষ্য দিয়েছেন যে, ঈসা (আ.) ছিলেন আল্লাহ্র বাণী। আর ইয়াহ্ইয়া (আ.) ছিলেন ঈসা (আ.)—এর খালাতো ভাই। আর তিনি ঈসা (আ.) থেকে বয়োজ্যেষ্ঠ।

৬৯৬২. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ مُمَنَوُقًا بِكُلَمَةُ مِنَ اللهُ –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, অত্র আয়াতে উল্লিখিত كلمة من الله দ্বারা স্বসা ইব্ন মার্রইয়াম (র.)কে বুঝান হয়েছে। তাঁর নাম ছিল المسيح

ఆ৯৬৩. হ্যরত আবদুল্লাহ্ ইব্ন আব্বাস রো.)থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, ঈসা (আ.) ও ইয়াহ্ইয়া (আ.) উভয়ে খালাতো ভাই ছিলেন। ইয়াহ্ইয়া (আ.)—এর মাতা মারয়াম (র.)—কে বলতেন, আমার পেটে যে সন্তান রয়েছে, আমি দেখছি যেন তোমার পেটের সন্তানকে সিজদা করছে। আর এ তথ্যটির দিকে আল্লাহ্ তা'আলা مصدقا بكامة من الله আয়াতাংশ দ্বারা ইংগিত করেছেন। এখানে صطدقا —এর অর্থ হচ্ছে পেটে থাকা অবস্থায় সিজদা করা। বস্তুত তিনিই ছিলেন প্রথম ব্যক্তি, যে ঈসা (আ.)—কে স্বীকৃতি দিয়েছিলেন এবং ঈসা (আ.)—এর নবৃত্য়াতের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেছিলেন। অথচ ইয়াহ্ইয়া (আ.) ঈসা (আ.) থেকে বয়সে ছিলেন বড়।

كُوَّ اللَّهُ يُنْشِرُكُ بِيْ حُيْى مُصَدِّقًا কিও৪. হযরত আবদুল্লাহ্ ইব্ন আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَكُمُوَ مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

وَانَّ اللَّهُ يَبَعْرُكُ بِيَكِي مُصَدِقًا بِكَلَمَةٌ مِّنَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

ু ৬৯৬৬. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, صَمَيْدٌا بِكُلِمَةٍ مِّنَ اللَّهِ – এর অর্থ হচ্ছে, তিনি ছিলেন ঈসা ইব্ন মারইয়াম (আ.)–এর সমর্থক। ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামদ ইব্ন জারীর তাবারী (র.) বলেন, বসরাবাসী কিছু সংখ্যক আরবী ভাষাবিদের মতে এখানে بِكَلِمَةِ مِنْ الله –এর অর্থ হচ্ছে, আল্লাহ্ তা'আলার কিতাব, যেমন আরববাসীরা বলে থাকেন اَنْشَدُنِيْ فَلَانُ كُلُوهَ وَ অর্থাৎ অমুক ব্যক্তি আমার কাছে অমুক ব্যক্তির كلمه অর্থাৎ অর্থাৎ অমুক ব্যক্তি আমার কাছে অমুক ব্যক্তির مواد অর্থাৎ অর্থাৎ করেছেন। ইব্ন জারীর তাবারী (র.) আরো বলেন, এরূপ ব্যাখ্যা হচ্ছে বাক্যের প্রকৃত তাফসীর সম্বন্ধে অজ্ঞতার পরিণতিস্বরূপ এবং নিজের খেয়ালখুনী মতে কুরআনুল কারীমের ব্যাখ্যা করা।

- عَيْدًا – معَيْدًا – معَيْدًا

আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন যে, ইয়াহ্ইয়া (আ.) ইলম ও ইবাদতের দিক দিয়ে ছিলেন নেতা ও ভদ্র। ক্রমণান উপর সম্পর্কিত হওয়ায় ক্রমণেকও যবর দেয়া হয়েছে। পূর্ণ আয়াতের অর্থ হচ্ছে, নিশ্চয়ই আল্লাহ্ তা'আলা তোমাকে ইয়াহ্ইয়া (আ.) সম্বন্ধে সুসংবাদ দিচ্ছেন, যিনি ছিলেন ঈসা (আ.)—এর সমর্থক এবং নেতা। ক্রমণ্টি ক্রমণ্টি কর্মাপে।

৬৯৬৭. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি سَيِّدٌ শব্দের ব্যাখ্যায় বলেন, আল্লাহ্র শপথ, তিনি ইবাদত, ধৈর্য, ইলম ও পরহেযগারীতে ছিলেন শীর্ষস্থানীয়।

৬৯৬৮. কাতাদা (র.) থেকে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতে উল্লিখিত سَيُّدً শব্দের ব্যাখ্যায় বলেন, আমি শুধু ইলম ও ইবাদতের ক্ষেত্রেই السيد (বা নেতা) কথাটি প্রযোজ্য বলে মনে করি।

৬৯৬৯. কাতাদা (র.) থেকে অন্য এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, "السيد" শব্দটির অর্থ হচ্ছে বা ধৈর্যশীল।

৬৯৭০. সাঈদ ইব্ন জ্বাইর (রা.) বলেন, السيد শব্দটির অর্থ হচ্ছে الحليم অর্থাৎ ধৈর্যশীল। ৬৯৭১. সাঈদ ইব্ন জ্বাইর (রা.) থেকে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, سيد শব্দটির অর্থ হচ্ছে السَيّد التقي বা সাবধানতা অবলম্বনকারী নেতা।

৬৯৭২. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি سَيِّدُ শব্দের ব্যাখ্যা সম্বন্ধে বলেন, سَيِّدُ শব্দের অর্থ, سَيِّدُ অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলার সমানের পাত্র।

৬৯৭৩. রাকাশী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, শুর্কু শব্দের অর্থ, যে ব্যক্তি আল্লাহ্ তা'আলার কাছে সম্মানিত।

৬৯৭৪. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতে উল্লিখিত দ্রিখিত শব্দের ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ ধৈর্যশীল ও পরহেযগার ব্যক্তি।

৬৯ ৭৫ - দাহ্হাক (র.) হতে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশে উল্লিখিত শিদ্ধর ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ পরহিযগার ও ধৈর্যশীল।

৬৯৭৬. স্ফিয়ান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশে উল্লিখিত سَيِّدُ শব্দের ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ ধৈর্যশীল ও পরহিযগার। ৬৯৫৯. রবী' (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, ইয়াহ্ইয়া (আ.) ছিলেন সর্ব প্রথম ব্যক্তি, যিনি ঈসা (আ.)–কে সমর্থন করেছিলেন। আর ঈসা (আ.) ছিলেন আল্লাহ্ তা'আলার বাণী ও আল্লাহ্ প্রদত্ত আত্মা।

৬৯৬০. সৃদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ হচ্ছে, ইয়াহ্ইয়া (আ.) ঈসা (আ.)–কে সমর্থন করতেন।

৬৯৬১. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, এ আয়াতাংশের অর্থ হচ্ছে, ইয়াহ্ইয়া (আ.) ছিলেন প্রথম ব্যক্তি, যিনি ঈসা (আ.) – কে সমর্থন করেছেন এবং সাক্ষ্য দিয়েছেন যে, ঈসা (আ.) ছিলেন আল্লাহ্র বাণী। আর ইয়াহ্ইয়া (আ.) ছিলেন ঈসা (আ.) – এর খালাতো ভাই। আর তিনি ঈসা (আ.) থেকে বয়োজ্যেষ্ঠ।

৬৯৬২. আবদ্লাহ্ ইব্ন আরাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতাংশ مُصَنَّقًا بِكَامَةٌ مِّنَ الله –এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, অত্র আয়াতে উল্লিখিত كلمة من الله দারা ঈসা ইব্ন মারহীয়াম (র.)কে বুঝান হয়েছে। তাঁর নাম ছিল المسيح

৬৯৬৩. হ্যরত আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস রো.)থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, ঈসা (আ.) ও ইয়াহ্ইয়া (আ.) উভয়ে খালাতো ভাই ছিলেন। ইয়াহ্ইয়া (আ.)—এর মাতা মারয়াম (র.)—কে বলতেন, আমার পেটে যে সন্তান রয়েছে, আমি দেখছি যেন তোমার পেটের সন্তানকে সিজদা করছে। আর এ তথ্যটির দিকে আল্লাহ্ তা'আলা আমার সিজদা করছে। আয়াতাংশ দ্বারা ইংগিত করেছেন। এখানে مصدقا —এর অর্থ হচ্ছে পেটে থাকা অবস্থায় সিজদা করা। কস্তৃত তিনিই ছিলেন প্রথম ব্যক্তি, যে ঈসা (আ.)—কে স্বীকৃতি দিয়েছিলেন এবং ঈসা (আ.)—এর নবৃওয়াতের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেছিলেন। অথচ ইয়াহ্ইয়া (আ.) ঈসা (আ.) থেকে বয়সে ছিলেন বড।

كُوْ اللَّهُ يُبُشِرُكُ بِيَحْلِي مُصَدِّقًا । থেকে বর্ণিত। তিনি بِكُلُمةً مِّنَ اللَّهِ – এর তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, এ আয়াতাংশে উল্লিখিত بِكُلُمةً مِّنَ اللَّهِ (আ.) – এর কাছে প্রেরিত আল্লাহ্র বাণী।

৬৯৬৬. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, مُصَدِّقًا بِكَامِةٌمِّنَ اللَّهِ এর অর্থ হচ্ছে, তিনি ছিলেন ঈসা ইব্ন মারইয়াম (আ.)–এর সমর্থক।

্র্র ক্রাখ্যা ঃ

আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন যে, ইয়াহ্ইয়া (আ.) ইলম ও ইবাদতের দিক দিয়ে ছিলেন নেতা ও তদ্র। مصدقا শব্দের উপর সম্পর্কিত হওয়ায় سيدا শব্দকেও যবর দেয়া হয়েছে। পূর্ণ আয়াতের অর্থ হচ্ছে, নিশ্চয়ই আল্লাহ্ তা'আলা তোমাকে ইয়াহ্ইয়া (আ.) সম্বন্ধে সুসংবাদ দিচ্ছেন, যিনি ছিলেন ঈসা (আ.)—এর সমর্থক এবং নেতা। فعيل শব্দটি فعيل শব্দটি فعيل শব্দটি فعيل শব্দটি سيد

৬৯৬৭. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি سَيِّدًا শব্দের ব্যাখ্যায় বলেন, আল্লাহ্র শপথ, তিনি ইবাদত, ধৈর্য, ইলম ও পরহেষগারীতে ছিলেন শীর্যস্থানীয়।

৬৯৬৮. কাতাদা (র.) থেকে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতে উল্লিখিত سَيِّدُ শব্দের ব্যাখ্যায় বলেন, আমি শুধু ইলম ও ইবাদতের ক্ষেত্রেই السيد (বা নেতা) কথাটি প্রযোজ্য বলে মনে করি।

৬৯৬৯. কাতাদা (র.) থেকে অন্য এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, "السيد" শব্দটির অর্থ হচ্ছে বি বৈশীল।

৬৯৭০. সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) বলেন, السيد শক্টির অর্থ হচ্ছে الحليم অর্থাৎ ধৈর্যশীল। ৬৯৭১. সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে অপর এক সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, سيدا শক্টির অর্থ হচ্ছে السَيّدالتقي বা সাবধানতা অবলম্বনকারী নেতা।

৬৯৭২. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি سَيِّدُ শব্দের ব্যাখ্যা সম্বন্ধে বলেন, سَيِّدُ শব্দের অর্থ, অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলার সমানের পাত্র।

৬৯৭৩. রাকাশী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, শুর্কু শব্দের অর্থ, যে ব্যক্তি আল্লাহ্ তা'আলার কাছে সম্মানিত।

৬৯ ৭৪. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতে উল্লিখিত শুর্ন্দের ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ ধৈর্যশীল ও পরহেযগার ব্যক্তি।

৬৯৭৫. দাহ্হাক (র.) হতে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশে উল্লিখিত بَسِّ শব্দের ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ পরহিযগার ও ধৈর্যশীল।

৬৯৭৬. সুফিয়ান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশে উল্লিখিত। ক্রিন্দ্র ব্যাখ্যায় বলেন, এর অর্থ ধৈর্যশীল ও পরহিযগার।

৬৯৭৭. ইব্ন যায়দ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এ আয়াতে উল্লিখিত السَيْدُ الشَرْيُفُ সম্ভান্ত নেতা।

৬৯ ৭৮. সাঈদ ইবনুল মুসায়িব (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশে উল্লিখিত। শুনের অর্থ প্রসঙ্গে বলেন, এর অর্থ السَيْدُ الْفَقْيُهُ الْعَالِمَ অর্থাৎ ফকীহ ও আলিম নেতা।

৬৯৭৯. হযরত আবদুল্লাহ্ ইব্ন আরাস রো.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশে উল্লিখিত। শব্দের অর্থ সম্বন্ধে বলেন, তার অর্থ ধৈর্যশীল ও পরহিযগার।

৬৯৮০. হযরত ইকরামা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতাংশে উল্লিখিত শুদ্দের ব্যাখ্যায় বলেন, তার অর্থ এমন নেতা, যাকে ক্রোধ কাবু করতে পারে না। অন্য কথায়, যিনি কাম–ক্রোধের উর্ধো।

মহান আল্লাহ্র বাণী ঃ حَصُورًا بَنْبِيًّا مِّنَ الْصَالِحِيْنَ وَالْصَالِحِيْنَ وَالْصَالِحِيْنَ শদের অর্থ, এমন ব্যক্তি, যে স্ত্রীর সন্তোগ থেকে বিরত রয়েছে। যেমন আরবী ভাষায় বলা হয়ে থাকে "حصرت من كذا অর্থাৎ তা থেকে আমি বিরত রয়েছি। যখন কোন ব্যক্তিকে কোন কাজ থেকে বিরত রাখা হয়, তখন বলা হয় وَصَرَ الْعَنْ الْعَالَى الْعَالِى الْعَالَى الْعَالِى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالِى الْعَالَى الْعَالِى الْعَالِ

অর্থাৎ আমি এক মদ্যপায়ী বন্ধুর সাহচর্য লাভ করছি, যে পেয়ালা পরিপূর্ণ করে নিজে মদ্যপান করে ও আমাকে মদ্য পান করায়।

প্রকাশ থাকে যে, আমি আমার বন্ধু—বান্ধব ত্যাগী নই এবং ইচ্ছামত মদ্যপান করার ব্যাপারে আমি কারো প্রতিবন্ধকতা সৃষ্টিকারীও নই। আবার কোন কোন সময় بسوار –কে بسوار পড়া হয়ে থাকে।

এমন ব্যক্তিকে তথ্য হয়, যে তার গোপন তথ্য প্রকাশ করে না বরং তা লুকিয়ে রাখে ও প্রকাশ হবার ক্ষেত্রে প্রতিবন্ধকতা সৃষ্টি করে। যেমন, কবি জারীর তাঁর দুশমনদের ষড়যন্ত্র তাঁকে কোন ক্ষতি করতে পারে না বলে দাবী করে বলছেন ঃ

অর্থাৎ নিন্দুকেরা কোন কোন সময় আমার ইয়যত ও সম্মান নিয়ে ছিনিমিনি খেলতে ইচ্ছা করে (অকৃতকার্য হয়ে থাকে) কিন্তু ( কবি নিজেকে সম্বোধন করে বলেন, ) হে বিপদগ্রস্ত ব্যক্তি তারা তখন তোমার অপরাজয়ের রহস্য জানার জন্যে এমন ব্যক্তির মুকাবিলায় উপনীত হয়ে থাকে, যে রহস্য প্রকাশ করার ব্যাপারে অত্যধিক কৃপণ।

ইমাম আবৃ জা'ফর মুহামদ ইবৃন জারীর তাবারী (র.) বলেন, حصور শদের যতগুলো অর্থ উপরে বর্ণনা করা হয়েছে, সবগুলোর মূল এক। জার তা হলো, المنع الحبس অর্থাৎ বিরত রাখা, বিরত থাকা। জামরা প্রথমত যে অর্থটি পেশ করেছি, তা বহু তাফসীরকার গ্রহণ করেছেন।

যারা এমত পোষণ করেন ঃ

৬৯৮১. ইব্ন মাসউদ (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি এ আয়াতে উল্লিখিত ক্রিনিত শব্দের অর্থ সহস্কে বলেন, তার অর্থ, এমন ব্যক্তি, যে স্ত্রী–সম্ভোগ করে না।

৬৯৮২. হযরত ইব্নুল আস (রা.)—এর মাধ্যমে রাসূলুল্লাহ্ (সা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, প্রতিটি মানব সন্তান যে কোন একটি পাপের বোঝা সঙ্গে নিয়ে কিয়ামতের দিন হাযির হবে। কিন্তু হযরত ইয়াহ্ইয়া ইব্ন যাকারিয়া (আ.)—এর সঙ্গে কোন পাপের বোঝা থাকবে না। এরপ বলার পর রাসূলুল্লাহ্ (সা.) মাটির দিকে হাত বাড়ালেন এবং লাকড়ীর একটি ছোট্ট টুক্রা উঠালেন ও পুনরায় বললেন, অন্য লোকের যা পাপ রয়েছে তার তুলনায় এ ব্যক্তির পাপ হবে মাত্র লাকড়ির এ ছোট্ট টুকরার পরিমাণ। আর এজন্যই আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর সম্বন্ধে ইরশাদ করেছেন ঃ

৬৯৮৩. সাঈদ ইব্নুল মুসায়িব (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, ইয়াহ্ইয়া ইব্ন যাকারিয়া (আ.) ব্যতীত প্রত্যেকে কোন না কোন পাপ নিয়ে কিয়ামতের দিন দন্ডায়মান হবে। তিনি ছিলেন কাপড়ের আঁচলের ন্যায় বস্তুটি ধারণকারী জিতেন্দ্রিয়।

৬৯৮৪. হযরত ইবনুল্—আস (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, ইয়াহ্ইয়া ইব্ন যাকারিয়া (আ.) ব্যতীত আল্লাহ্ তা'আলার কোন বালাহ্ই কোন না কোন পাপে জড়িত হিসাবে আল্লাহ্ তা'আলার সামনে হাযির হবে। উপরোক্ত সনদে রহিত একজন বর্ণনাকারী সাঈদ ইব্ন মুসায়িব (র.) বলেন, এ আয়াতে উল্লিখিত ক্রেনের অর্থ, এমন ব্যক্তি যিনি স্ত্রী—সম্ভোগ করেন না এবং তার সাথে রয়েছে শুধুমাত্র কাপড়ের আঁচলের ন্যায় একটি বস্তু।

৬৯৮৫. সাঈদ ইব্নুল মুসায়িব (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন,এ আয়াতে উল্লিখিত ক্রিন্দটির অর্থ, এমন ব্যক্তি যিনি স্ত্রীলোকদের প্রতি আসক্ত নন। তারপর তিনি মাটিতে হাত রাখলেন এবং একটি ঝেজুরের আঁটি উঠালেন ও বললেন, তার সাথে রয়েছে ঠিক এটার মত একটি ক্সু।

৬৯৮৬. সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এ আয়াতে উন্নিখিত ত্রুক্তর শব্দের অর্থ, এমন ব্যক্তি যে স্ত্রী–সম্ভোগ করে না।

৬৯৮৭. সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে আরেকটি অনুরূপ হাদীস বর্ণিত রয়েছে।

**৬৯৮৮.** অন্য এক সনদেও সাঈদ ইব্ন জুবাইর (রা.) থেকে অনুরূপ হাদীস বর্ণিত রয়েছে।

৬৯৮৯. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এ আয়াতাংশে উল্লিখিত ব্রুলিকর শব্দের অর্থ, তিনি এমন ব্যক্তি যে স্ত্রী–সম্ভোগ করে না।

৬৯৯০. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এ আয়াতে উল্লিখিত الحصود শব্দের অর্থ, এমন ব্যক্তি যে স্ত্রীর নিকটবর্তী হয় না।

৬৯৯১. রাকাশী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এ আয়াতাংশে الحصور শব্দের অর্থ, এমন এক ব্যক্তি যিনি স্ত্রীর নিকটবর্তী হয় না। ৬৯৯২. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এ আয়াতে উল্লিখিত الحصور শব্দের অর্থ, এমন ব্যক্তি, যার কোন সন্তান হয় না এবং যার কোন বীর্য নেই।

৬৯৯৩. দাহ্হাক (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, এ আয়াতে উল্লিখিত ত্রুক্ত শব্দের অর্থ, এমন ব্যক্তি যার বীর্য নেই।

৬৯৯৪. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি অত্র আয়াতে উল্লিখিত ব্রুক্ত শব্দটির অর্থ সহন্ধে বলেন, আমাদের কাছে বর্ণনা করা হতো যে, ক্রুক্ত ব্রুক্তিকে বলা হয়, যিনি স্ত্রীলোকদের নিকটবর্তী হন না।

৬৯৯৫. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, অত্র আয়াতে উল্লিখিত الحصور শন্দের অর্থ হচ্ছে, এমন ব্যক্তি, যে স্ত্রীলোকদের নিকটবর্তী হয় না।

৬৯৯৬. অন্য সূত্রেও কাতাদা (র.) থেকে অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৬৯৯৭. কাতাদা (র.) থেকে অপর সূত্রেও অনুরূপ বর্ণিত হয়েছে।

৬৯৯৮. আবদুল্লাহ্ ইব্ন আবাস (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, الحصود শব্দটির অর্থ হচ্ছে এমন ব্যক্তি, যার বীর্যপাত হয় না।

৬৯৯৯. ইউনুস (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, الحصور শদটির অর্থ হচ্ছে, এমন ব্যক্তি, যিনি স্ত্রীলোকদের কাছে গমন করেন না।

৭০০০. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, الحصور শব্দটির অর্থ হচ্ছে, এমন ব্যক্তি, যিনি স্ত্রীলোকদের ইচ্ছা পোষণ করেন না।

900>. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, حصور শব্দটির অর্থ হচ্ছে, এমন ব্যক্তি যিনি স্ত্রীলোকদের নিকটবর্তী হন না।

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী وَنَبِيًّا مِنَ الْصِالْحِيْنَ – এর মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, তিনি এমন এক রাসূল যাঁকে তাঁর সম্প্র্র্দায়ের কাছে প্রেরণ করেন যিনি তাদেরকে তাঁর প্রতিপালকের আদেশ, নিষেধ, হালাল ও হারাম সম্বন্ধে অবগত করান এবং তাঁর মাধ্যমে তাদের কাছে যা কিছু প্রেরণ-করেছেন তা তিনি তাদের কাছে পৌছিয়ে দেন।

অত্র আয়াতাংশে উল্লিখিত مِنَ الْصَّالِحِيْن বাক্যাংশের দ্বারা আল্লাহ্ তা আলা পুণ্যবান নবীগণের কথাই উল্লেখ করেছেন। পূর্বে আমরা নবৃওয়াতের অর্থ নিয়ে আলোচনা করেছি এবং দলীল বর্ণনা সহকারে তার মূল বস্তু নিয়েও বিস্তারিত আলোচনা করেছি। পুনরুক্তির প্রয়োজন নেই।

(٤٠) قَالَ رَبِّ أَنَّىٰ يَكُونُ لِيُ غَلَمُ وَقَلْ بَلَغَنِي الْكِبَرُ وَ اصْرَاقِيْ عَاقِرٌ ﴿ قَالَ كَنَالِكَ اللهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ٥ مَا يَشَاءُ ٥

৪০. সে বলল, হে আমার প্রতিপালক। আমার পুত্র হবে কি রূপে? আমার তো বার্ধক্য এসেছে এবং আমার দ্রী বন্ধ্যা। তিনি বললেন, এভাবেই আল্লাহ্ তা'আলা যা ইচ্ছা, তা করেন। لَيِئْسَ الْفَتَى اِنْ كُنْتُ اَعْوَرُ عَاقِرًا \* جَبَانًا فَمَا عُذْرِي لَدَى كُلِّ مَحْضَرِ

অর্থাৎ যদি আমি কোন সময় কানা, নিঃসন্তান ও ভীরু বলে প্রমাণিত হই, তাহলে আমি কাপুরুষ বলে পরিচিত হব। এরপর প্রতিটি যুদ্ধক্ষেত্রে কিংবা কষ্টসাধ্য পরিস্থিতির মুকাবিলায় নিজেকে পেশ না করার জন্যে আমার পক্ষে সাফাই হিসাবে জনগণের কাছে কোন ওযর ও আপত্তি গ্রহণীয় হবে না।

অত্র আয়াতে উল্লিখিত الکبر শব্দটি مصدر। যেমন বলা হয়ে থাকে, كَبْرَ فَلْنَ فَهُوَ يَكْبَرُ كَبِرًا অর্থাৎ অমুক ব্যক্তি বার্ধক্যে উপনীত হয়েছে। অতএব, সে আরও বৃদ্ধ হতে চলছে।

কুরআনুল করীমের অন্য জায়গায় কিংবা সূরা মারয়ামের ৮নং আয়াতে বলা হয়েছে, الْكَبْرِعِتْيًا ( অর্থাৎ আমি বার্ধক্যের শেষ সীমানায় উপনীত হয়েছি। ) উপরোক্ত দুটো আয়াতাংশে بلغ শদটি ব্যবহার করার অর্থ দাঁড়িয়েছে যথাক্রমে বার্ধক্য আমার কাছে পৌছছে এবং আমি বার্ধক্যে পৌছছি। দুটো বাক্যাংশের অর্থই প্রকৃতপক্ষে অভিন্ন। কাজেই প্রকৃত অর্থ হবে আমি বৃদ্ধ হয়েছি। আরবী ভাষায় এধরনের ব্যবহার অহরহ প্রত্যক্ষ করা যায়। যেমন কোন ব্যক্তি বলে থাকে, مُنْ بَنَغَنِي الْجَهْدُ আমার কাছে কষ্ট পৌছেছে। অন্য কথায় انْ فَيْ جَهْد يَالْمَا الْمَالِيَة الْمَالِية الْمُالِية الْمَالِية الْمَالْمَالِية الْمَالِية الْمَالِية الْمَالِية الْمَالِية الْمَالِية

এখানে একটি প্রশ্ন জাগে, তা হচ্ছে যদি কেউ বলে, যাকারিয়া (আ.) আল্লাহ্ তা'আলার একজন বিশিষ্ট নবী হওয়া সত্ত্বেও কি করে বললেন, হে আমার প্রতিপালক! কেমন করে আমার পুত্র সন্তান জন্ম হবে? আমার তো বার্ধক্য এসেছে এবং আমার ল্রী বন্ধ্যা। অথচ তাঁকে ফেরেশ্তাগণ সুসংবাদ দিয়েছেন যে, এটা তার জন্যে আল্লাহ্ তা'আলার সুসংবাদ। তিনি কি ফেরেশ্তাদের সত্যবাদিতায় সন্দেহ পোষণ করেছেন? আল্লাহ্ তা'আলার প্রতি যাঁরা বিশ্বাস স্থাপন করেন, তাদের পক্ষে এরূপ বলা মোটেই যুক্তিসঙ্গত নয়। অথচ তিনি একজন নবী (আ.); আর আয়িয়া ও প্রেরিত রাস্লদের জন্যে তো এটা মোটেই সঙ্গত নয়। অথবা এরূপ কথার দ্বারা আল্লাহ্ তা'আলার শক্তিকে অস্বীকার করা হয়েছে। এটাতো পূর্ববর্তী সন্তাবনা থেকে আরো অধিক মারাত্মক। কাজেই যাকারিয়া (আ.) কেন এরূপ বললেন, তা একটি বিরাট প্রশ্ন। উত্তরে বলা যায়, প্রশ্নটি এখানে নিতান্ত অমূলক। এ প্রসঙ্গে অধিক বিশ্লেষণের প্রেক্ষিতে নিম্নবর্ণিত হাদীসসমূহ প্রণিধানযোগ্য ঃ

৭০০২. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যাকারিয়া (আ.) যখন ফেরেশতাগণের নিকট ইয়াহ্ইয়া (আ.)—এর সুসংবাদ পেলেন, তখন শয়তান তাঁর নিকট এসে বলল, হে যাকারিয়া (আ.)। আপনি যে দৈববাণী শুনেছেন, তা আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে নয়, বরং এটা শুধু আপনাকে উপহাসের পাত্র হিসাবে প্রমাণ করার জন্যে শয়তানের তরফ থেকে উচ্চারণ করা হয়েছে। কেননা, তা যদি আল্লাহ্ তা'আলার তরফ থেকে হতো, তাহলে আপনার কাছে জন্যান্য ওহীর ন্যায় নিয়মানুযায়ী ওহী নাযিল করা হতো। সুতরাং এটা শয়তানের উচ্চারিত বাণী। এতে যাকারিয়া (আ.) সন্দেহে উপনীত হলেন ও আল্লাহ্ তা'আলার কাছে আরয় করলেন, হে আমার প্রতিপালক। কিরপে আমার পুত্র সন্তান হবে অথচ আমি বৃদ্ধ ও আমার স্ত্রী বন্ধ্যা?

٩০০৩. ইকরামা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, যাকারিয়া (আ.) ওহী পাওয়ার পর শয়তান তাঁর কাছে আগমন করল এবং আল্লাহ্ তা'আলার প্রদত্ত নিয়ামতকে কলুষিত করার ইচ্ছা করল। তাই সেবলল, আপনি কি জানেন, আপনাকে কে এই বাণী শুনিয়েছে? তিনি বললেন, হাঁা, আমার প্রতিপালকের ফেরেশতাগণ আমাকে সম্বোধন করেছেন। শয়তান বলল, না, এটা ছিল শয়তানের বাণী। যদি তা আল্লাহ্ তা'আলার বাণী হতো তাহলে তা আপনাকে গোপনে বলা হতো; যেমন আপনি তাঁকে গোপনে আহ্বান করেছেন। এজন্যেই যাকারিয়া (আ.) বললেন, وَبُا مُعَالَى اللهُ اللهُ

উপরোক্ত দু'টি হাদীদে বর্ণিত শয়তানী প্রতারণার প্রেক্ষিতে যাকারিয়া (আ.) আল্লাহ্ তা আলার কাছে যা বলার তা বললেন এবং প্রশ্নের প্রতি উত্তর দিলেন। যেমন বললেন

ভিন্ত ইতিই ইতিই ( অর্থাৎ কেমন করে আমার পুত্র সন্তান জন্ম নিবে?) তার অন্তরে শয়তানী প্রতারণা অনুপ্রবেশ করায় কিংবা মিপ্রিত হওয়ায় তিনি ধারণা করতে লাগলেন যে, তিনি যে বাণী শুনেছেন, তা ফেরেশতাদের ব্যতীত অন্য কারোর পক্ষ থেকেও হতে পারে। তাই তিনি বললেন, আমার কেমন করে পুত্র সন্তান জন্ম নেবে? আর পুত্র সন্তান হবার সম্ভাবনা এবং ফেরেশতা কর্তৃক প্রদত্ত সুসংবাদকে জোরদার করার জন্যে তিনি বললেন, হে আমার প্রতিপালক। আমাকে নিদর্শন দেখান।

উপরোক্ত প্রশ্নকারীর প্রশ্নের উত্তর এভাবেও দেয়া যায় যে, যাকারিয়া (আ.) জানার জন্যে আল্লাহ্ তা'আলাকে প্রশ্ন করেছিলেন যে, তাঁকে যে পুত্র সন্তানের সুসংবাদ দেয়া হয়েছে তা কি তার বর্তমান স্ত্রীর মাধ্যমে হবে? অথচ সে বন্ধ্যা, না অন্য কোন স্ত্রীলোকের মারফতে হবে? এরূপ উত্তর দেয়া হলে উপরোক্ত দু'জন উত্তর প্রদানকারী যেমন ইকরামা (র.) ও সুদ্দী (র.) বা তাদের ন্যায় অন্য কোন উত্তর প্রদানকারীদের থেকে সম্পূর্ণ আলাদা হবে তৃতীয় উত্তরটি।

পরবর্তী আয়াতাংশ عَلَىٰ اللَّهُ الل

৭০০৪. সুদী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, "এরপে আল্লাহ্ তা'আলা যা ইচ্ছা তা করেন এবং আল্লাহ্ তা'আলা বলেন, হে যাকারিয়া। এর পূর্বে আমি তোমাকে সৃষ্টি করেছিলাম অথচ তুমি তখন কোন কিছুই ছিলে না।"

পরবর্তী আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন ঃ

8১. সে বলল, হে আমার প্রতিপালক। আমাকে একটি নিদর্শন দিন। তিনি বললেন, তোমার নিদর্শন এই যে, তিন দিন তুমি ইংগিত ব্যতীত কথা বলতে পারবে না। আর তোমার প্রতিপালককে অধিক স্মরণ করবে এবং সন্ধ্যায় ও প্রভাতে তাঁর পবিত্রতা ও মহিমা ঘোষণা করবে।

আল্লাহ্ পাকের বাণী ঃ قَالَ رَبِّ لِجُعَلُ لِي أَيَّةً - এর ব্যাখ্যা ঃ

অত্র আয়াতাংশে আল্লাহ্ তা'আলা যাকারিয়া (আ.)—এর উক্তি সম্বন্ধে ইরশাদ করেন যে, যাকারিয়া (আ.) বলেন, হে আমার প্রতিপালক। আমাকে আহ্বান করা হয়েছে এবং আমি যে আওয়ায শুনেছি, তা যদি তোমার ফেরেশতাদের আওয়ায হয়ে থাকে, আর তা তোমার পক্ষ থেকে আমার জন্যে সুসংবাদ হয়ে থাকে, তাহলে আমাকে একটি নিদর্শন দিন। এ নিদর্শন বলে দেবে যে, আপনার ফেরেশতার মাধ্যমে যে সুসংবাদ দেয়া হয়েছে, তা বাস্তবে পরিণত হবে। তাহলে শয়তান আমার কাছে যে প্রতারণা উথাপন করেছে, তা দূরীভূত হয়ে যাবে। কেননা, শয়তান আমার অন্তরে একথাটি অনুপ্রবেশ করিয়ে দিয়েছে যে, এটা ফেরেশতা ব্যতীত অন্য কারোর বাণী এবং অন্য কারো থেকে প্রদন্ত সুসংবাদ। এ প্রসঙ্গে নিম্নবর্ণিত হাদীসটিপ্রণিধানযোগ্য।

৭০০৫. সুদ্দী (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, হযরত যাকারিয়া (আ.) বলেছিলেন, হে প্রতিপালক! এ শব্দ যদি আপনার পক্ষ থেকেই হয়ে থাকে, তবে আমার জন্যে একটি নিদর্শন দিন।

আমরা ইতিপূর্বেই বলেছি যে, এক্ষেত্রে আয়াত অর্থ চিহ্নু, পুনরায় এর পুনরুল্লেখ নিষ্প্রয়োজন। আরবী ব্যাকরণবিদগণ আয়াত শব্দের পঠন–রীতি সম্পর্কে একাধিক মত পোষণ করেন।

মূলত نعات — এর কাঠামোতে المانية ছিল। প্রথম المانية আলিফে রূপান্তরিত হয়েছে, যেমনটি المانية ভিল। প্রথম المانية আলিফে রূপান্তরিত হয়েছে, যেমনটি المانية ভিল। প্রথম বিরুদ্ধে বলা যায় যে, আরবরা শুধুমাত্র তিনটি পদ—নিঃসৃত শব্দে (في الولاد النائة) এই পদ্ধতি কার্যকর করে। যাঁরা উল্লিখিত পক্ষের মতবাদ প্রত্যাখ্যান করে, তাঁরা বলেন যে, ব্যাপারটি যদি ওদের বক্তব্য মুতাবিক হতো তাহলে عاية করা হতো।

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী قَالَ اَيْتُكَ اَلاَّ تُكَلِّمُ النَّاسَ ظُتُهُ اَيًّامِ الاَّ رَمُزًا (তিনি ইরশাদ করলেন, নিদর্শন এই যে, তুমি একাধারে তিনদিন ইশারা ব্যতীত কথা বলতে পারবে না।

এ প্রসংগে তাফসীরকারগণের অভিমতঃ

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, হ্যরত যাকারিয়া (আ.)—এর আর্যীর জবাবে আল্লাহ্ পাক ফেরেশতার মাধ্যমে সুসংবাদ প্রদান করেছেন যে, আল্লাহ্ পাকের তরফ থেকে ইয়াহ্ইয়া নামক ছেলে সন্তান তাঁকে দান করা হবে। আর এ সন্তানপ্রাপ্তির নিদর্শনস্বরূপ ইশারা ব্যতীত হ্যরত যাকারিয়া (আ.) কথা বলতে পারবে না।

## যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

وَرَاجُولَ لَيْ اَنَكُو اللّهِ اللّهُ اللّ

৭০০৭. হযরত কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। আল্লাহ্ তা'আলার বাণী اَنَّ اللَّهُ يَيْشَرُكُ بِيْكُى —এর ব্যাখ্যায় তিনি বলেছেন, ফেরেশতাগণ হযরত যাকারিয়া (আ.)—এর সমূখে উপস্থিত হয়েছিলেন। তারপর তিনি বললেন, "হে আমার প্রতিপালক! আমাকে একটি নিদর্শন দিন। আল্লাহ্ তা'আলা ইর্শাদ কর্লেন, তোমার নিদর্শন এই যে, তুমি তিন দিন ইংগিত ব্যতীত কথা বলতে পারবে না।

আলোচ্য আয়াতে উল্লিখিত کُرُنُ মানে হলো 'ইঙ্গিত'। এটি ছিল মৃদু শাস্তি স্বরূপ। ফেরেশতাগণ সামনাসামনি এসে সুসংবাদ দানের পরও প্রমাণ চাওয়ায় এই শাস্তি দেয়া হয়।

२००৮. হযরত রবী (র.)থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্ তা'আলার বাণী رَبَاجُعَلُ لَيْ النَّاسُ عَلَثَةٌ اَيًّا عِلَا لَا رَمُزًا كَا وَالْحَادِيَ النَّاسُ عَلَثَةٌ اَيًّا عِلَا لَا رَمُزًا প্রসংগে বলেছেন, "প্রকৃত ব্যাপার আল্লাহ্ পাকই উত্তমরূপে অবগত।" তবে আমাদেরকে বলা হয়েছে যে, ফেরেশতারা তাঁর নিকট এসে হযরত ইয়াহ্ইয়া (আ.) সম্পর্কিত সুসংবাদ দিয়েছিলেন, তবু তিনি আয়াত বা নিদর্শন চেয়েছিলেন। তাই তাঁর বাকশক্তি রহিত করে দেয়া হলো।

৭০০৯. হযরত রবী' (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, আল্লাহ্ পাকই ভালো জানেন। আমাদেরকে জানানো হয়েছে, তাঁর বাকশক্তি রহিত করে দেয়া হয়েছে এজন্যে যে, ফেরেশতাগণ তাঁর সম্মুখে এসেছিলেন, তারপর তাঁকে হ্যরত ইয়াহ্ইয়া (আ.) নামক সন্তানপ্রাপ্তির সুসংবাদ প্রদান করেছিলেন, বলেছিলেন ان الله يَسْئُرُكُ بَعْيَى (আল্লাহ্ আপনাকে ইয়াহ্ইয়া নামক সন্তানের সুসংবাদ দিছেন)। তাঁর সাথে ফেরেশতাগণের কথাবার্তা হওয়া সত্ত্বেও তিনি নিদর্শন চাইলেন। ফলে তাঁর বাকশক্তি রহিত করে দেয়া হয়েছে। তিনি ইংগিত ব্যতীত কথা বলতে অক্ষম হয়ে পড়লেন। يُمُنُّاء নানেন الْمُنْاء —ইশারা।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, الْا تُكَلَّمُ النَّاسَ শব্দকে কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ যবর দিয়ে পড়েছেন। একারণে যে, বাক্যের অর্থ এমন— قَالُ الْيَكُ اَنْ لَا تُكَلَّمُ النَّاسَ وَهِي الْمَالِي وَهِي الْمَالِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللْمُ اللللَّهُ اللللللِّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللِلْمُعِلَّاللْمُ اللللَ

আরবদের মতে دمن শব্দটি প্রধানত 'দু ঠোঁটের ইশারা" অর্থে ব্যবহৃত হয়। কথনো কথনো দু'ক্র—এর ইশারাও দু' চোখের ইশারা অর্থেও ব্যবহৃত হয়। তবে শেযোক্ত দুটো বহুল প্রচলিত নয়। আবার কখনো অনুচ্চ ও ফিস্ফিসে আলাপুকে دمن বলা হয়। যেমন, জুআয়য়্যাহ ইব্ন আইযের কবিতাঃ وكَانَ تَكُلُّمُ الْهُولِرِ ( নেতাদের সাথে কথা বলে সে অনুচ স্বরে বাক বাকুম করে যেন পোযা কবৃতরে। )

्व (थर्किर वना र्य رَمَزَ فَلَان (अपूक वािक চूिनाति कथा वर्लाक्त)। এও वना र्य (رَمَزَ فَلَان वां र्य क्षेत्र क्षेत्र

হযরত যাকারিয়া (আ.)–এর সংবাদ প্রদান সম্পর্কিত اَلاَّ تُكُلِّمُ النَّاسُ تُلْتَةُ اَيَّامِ الاَّ رَمُزُ आয়াতে শব্দটি কোন্ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে, সে সম্পর্কে ভাষ্যকারগর্ণ ভিন্ন ভিন্ন মত প্রকাশ করেছেন। একপক্ষ বলেছেন, আয়াতের মর্ম এই যে, তিন দিন পর্যন্ত দু'ঠোঁটের ইশারা ব্যতীত জিহবা নেড়ে কথা বলতে পারবে না।

## যাঁরা এই মত পোষণ করেন ঃ

৭০১১. মুজাহিদ (র.) আল্লাহ্ তা'আলার বাণী اِلْأَرْمُنُا মানে দু' ঠোঁট নাড়ানো।

**৭০১২.** মুজাহিদ (র.) থেকে অপর সূত্রে বর্ণিত। گلتة ايام الارمز সম্পর্কে তিনি বলেন, দু'ঠোটের ইংগিত দান। ৭০১৩. মুজাহিদ (র.) হতে অনুরূপ আরও একটি বর্ণনা রয়েছে।

অন্যান্য তাফসীরকারগণের মতে, আল্লাহ্ তা'আলা سر শব্দটি "ইংগিত ও ইশারা" অর্থে ব্যবহার করেছেন।

যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৭০১৪. হযরত দাহ্হাক (র.) আল্লাহ্ তা'আলার বাণী الْأَرْمَٰزُا –এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, رمز অর্থ ইশারা।

৭০১৫. উবায়দ ইব্ন সুলায়মান (র.) বলেন, আল্লাহ্ তা'আলার বাণী الأَرْمُنُا –এর ব্যাখ্যায় হযরত কাতাদা (র.) – কে আমি বলতে শুনেছ صر অর্থ কথা না বলে হাত ও মাথা দিয়ে ইশারা করা।

৭০১৬. ইব্ন আরাস রো.) বলেন, الْأَرْسُرُا অর্থ বাকশক্তি রহিত হওয়া এবং হাতের ইশারায় মনোভাব প্রকাশ করা।

৭০১৭. ইব্ন ইসহাক (র.) হতে বর্ণিত, রাম্য হচ্ছে ইশারা করা।

رَبّ اجْعَلْ تَنْ أَيْدُ قَالَ أَيْتُكَ ٱلاَّ تُكُلِّمُ وَالْهِ عَالَى اللَّهُ عَلَيْ مَا اللَّهِ عَل मम्भर्त जिनि वरलएइन, र्यत्राठ याकातिया (আ.)-এत প্রার্থিত निर्मन हिन्, তিনি তিন দিন পর্যন্ত কথা বলতে পারবেন না। তবে ইশারা করতে পারবেনা, অবশ্য তিনি আল্লাহ্র যিক্র করতে পারবেন। রাম্য মানে ইশারা করা।

৭০১৯. কাতাদা (র.) বলেন, রাম্য মানে ইশারা।

৭০২০. রবী' (র.) থেকেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৭০২১. সুদ্দী (র) থেকে বর্ণিত, রাম্য অর্থ ইশারা।

৭০২১. আবদুল্লাহ্ ইব্ন কাছীর (র.) বলেছেন, রাম্য অর্থ ইশারা।

্প০২৩. হযরত হাসান (র.) হতে বর্ণিত, আল্লাহ্ তা'আলার বাণী قَالَ الْيَلُكُ ٱلاَّ ثُكَلَّمَ النَّاسَ ظُلْمُهُ ٱليَّامِ প্রসংগে তিনি বলেছেন যে, হয়রত যাকারিয়া (আ.)–এর জিহবাকে বেকার করে রাখা হয়েছিল। ফলে, তিনি হাতের ইশারায় তাঁর সম্প্রদায়কে বলতেন, সকাল–সন্ধ্যা তাসবীহ পড়।

षाद्वार् ण'षानात वानी وَاذْكُرُ رَّبُّكَ كَثْيِرًا وَّ سَبِّحُ بِالْعَشْبِيِّ وَالْإِبْكَارِ षात रानात वानी وَاذْكُرُ رَّبُّكَ كَثْيِرًا وَّ سَبِّحُ بِالْعَشْبِيِّ وَالْإِبْكَارِ অধিক স্বরণ করবে, এবং সন্ধ্যায় ও প্রভাতে তাঁর পবিত্রতা ও মহিমা ঘোষণা করবে) প্রসংগে ইমাম আবৃজা'ফর তাবারী বলেন এর অর্থ ঃ

আল্লাহ্ তা'আলা হ্যরত যাকারিয়া (আ.)-কে বললেন, হে যাকারিয়া! তোমার নিদর্শন হচ্ছে, তিনদিন মান্যের সাথে কথা বলতে পারবে না, তবে ইংগিতে কাজ সারবে। কথা বলতে অক্ষমতাটুকু মূক ও বোবাজনিত নয়, কোন আপদ–বিপদও রোগের জন্যে ও নয়। তোমরা প্রতিপালকে অধিক শ্বরণ করবে, কারণ তাঁর যিক্র করতে তুমি বাধাপ্রাপ্ত হবে না। তাসবীহ–তাহলীল ও অন্যান্য যিক্রে তুমি বাধাগ্রস্ত হবে না।

৭০২৪. মুহাম্মাদ ইবন কা'ব বলেন, আল্লাহ তা'আলা যদি কাউকে যিকর পরিত্যাগের অনুমতি দিতেন তাহলে হ্যরত যাকারিয়া (আ.)-কে অনুমতি দিতেন। অথচ আল্লাহ তা আলা বলেছেন, তোমার নিদর্শন এই যে, তিন দিন তুমি ইংগিত ব্যতীত কথা বলতে পারবে না, এবং তোমার প্রতিপালককে অধিক শরণ কর। আল্লাহ্ তা আলার বাণী وَسَبُحُ بِالْعَشِيِّ गात সন্ধ্যাবেলা ইবাদতের মাধ্যমে তোমার প্রতিপালকের মাহাত্যু প্রকাশ কর। الْعَشْيِّ মানে মধ্যাহ্নের পর থেকে সূর্যান্ত পর্যন্ত।

কবির ভাষায় فَلاَ الظِّلُّ مِنْ بُرُدِ المَسُّحٰى تَسْتَطِيْعَهُ + وَلاَ الْفَيْءَ مِنْ بَرْدَ الْعَشيِّي تَذُوْقِ কবির ভাষায় সকালের ছায়া সইতে পার না, তুমি, শীতার্ত বিকেলের ছায়ার স্বাদও ভোগ করতে পার না তুমি।) সূর্য ঢলে পড়ার সাথে সাথে ফাই (ছায়া الفئ) – এর সূচনা হয় এবং সূর্যান্তের সাথে সাথে তা শেষ হয়ে যায়।

ाजपुक वािक श्राहाना (यायन वना रय़, أَبُكُرُ فَلاَن فَي حَاجَة (जा्यायुन। यायन वना रय़, أَبُكُرُ فَلاَن في حَاجَة খাতিরে প্রত্যুষে উঠেছে)। সুবহি সাদিকের শরু থেকে মধ্যাহ্নের পূর্ব পর্যন্ত সময়ের মধ্যে বের হলে অনুরূপ মন্তব্য করা হয়। কাজেই এ সময়কে ابكار বলা হয়। بكار সম্পর্কে উমার ইবন আবু রবীআহর উক্তি প্রণিধানযোগ্য ؛ اَمِنُ الْ نِعَمِ اَنْتَ غَاد فِمُبْكَر किलाসী পরিবারভুক্ত তুমি কি ভোরে ও প্রত্যুষে জেগেছ? اَلاَ بَكَرَتُ سَلْمَى فَجَدًّ بِكُوْرُهًا + وَشَقَّ الْعَصَا بَعْدَ اجْتِمَاعِ اَمِيْرُهُا ﴿ अग्लर्त कि कार्तीरतत कें कि بكور

( আহা! সালমা যদি ভোরে ঘুম থেকে উঠত, তাহলে তার ভোরে সজাগ হওয়াটা মর্যাদাবান হতো এবং তার নেতার একত্রিত হবার পর যদি লাঠিটা ভেঙ্গে দিত। ) এ হিসাবেই বলা হয় عرالنخليكر খেজুর বৃক্ষ নতুন ফল দিয়েছে) ফলের মধ্যে যেগুলো আগে পাকে) يكورا – ابكر يبكر ابكاراً সেগুলোকে الباكور বলা হয়।

আমরা যে মন্তব্য করেছি অনেক তাফসীরকারই অনুরূপ মন্তব্য করেছেনঃ

وَسَنَبِّحُ بِالْشِي َوَالْاَبِكَارِ १०२४. इयत्रक पूकारिन (त.) थिरक वर्निक। जिनि षाल्लार् का'षानात वानी – এর ব্যাখ্যায় বলেন, العشي অর্থাৎ ভোর বেলার প্রথম অংশ আর العشي ( অর্থ সূর্য ঢলে পড়ার পর থেকে সূর্যান্ত পর্যন্ত।

৭০২৬. হযরত মূজাহিদ (র.) হতে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণিত হয়েছে

( ٤٢ ) وَإِذْ قَالَتِ الْمَلْبِكَةُ لِمَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَاصَطَفْلِ وَطَهَّرَ لِدُو اصْطَفْلِ عَلَى نِسَاءَ الْعُلَمِينَنَ ٥

8২. স্মরণ কর, যখন ফেরেশতাগণ বলেছিল, হে মারইয়াম। আল্লাহ তোমাকে মনোনীত ও পবিত্র করেছেন এবং বিশের নবীর মধ্যে তোমকে মনোনীত করেছেন।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, সর্বশ্রোতা আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করেছেন, খরণ কর, যখন ইমরানের স্ত্রী বলেছিলে. হে আমার প্রতিপালক। আমার গর্ভে যা আছে, তা একান্ত আপনার জন্যে আমি উৎসর্গ করলাম এবং যখন ফেরেশতাগণ বলল, হে মারইয়াম! আল্লাহ তা'আলা তোমাকে মনোনীত করেছেন

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী এএএ। –এর অর্থ, তোমাকে মনোনীত করেছেন এবং তোমাকে তাঁর আনুগত্যের জন্যে বেছে নিয়েছেন এবং তাঁর যে পুরস্কার শুধু তোমার জন্যে নির্দিষ্ট, সেগুলোর জন্যে তোমাকে বেছেনিয়েছেন।

عَلَيْكُ অর্থাৎ মহিলাদের দীন–ধর্মে যে সকল হীনতা, সংকীর্ণতা ও সন্দেহ বিদ্যমান, সেগুলো হতে তোমাকে পবিত্র করেছেন।

وَا الْعَالَمُ الْعَلَى عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَ

৭০২৭. হযরত আবদুল্লাহ্ ইব্ন জা'ফর (রা.) বলেছেন, ইরাকে অবস্থানকালীন হযরত আলী (রা)—কে আমি বলতে শুনেছি। তিনি বলছিলেন, আমি হযরত রাসূলুল্লাহ্ (সা.)-কে বলতে শুনেছি, সেখানকার শ্রেষ্ঠ মহিলা হযরত খাদীজা (রা.) ।

৭০২৮. হযরত আবদ্লাহ্ ইব্ন জা'ফর ইব্ন আবূ তালিব (রা.) হতে বর্ণিত। রাসূলুলাহ্ (সা.) বলেছেন, জানাতের মহিলাদের মধ্যে শ্রেষ্ঠ ইমরান তনয়া মারইয়াম (র.) এবং জানাতের মহিলাদের মধ্যে শ্রেষ্ঠ খুওয়াইলাদ তনয়া হযরত খাদীজা (রা.) ।

وَا وَا الْمَا الْمَا

হযরত কাতাদা (র.) বলেন, আমাদের নিকট আলোচনা করা হয়েছে যে, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) বলতেন, উট—আরোহিণী কুরায়শ বংশীয় পুণ্যবান নারীগণই উত্তম নারী। শৈশবকালে ওরা সন্তান—দরদী এবং স্বামীর সম্পদের পরম সংরক্ষণকারিণী। হযরত কাতাদা (র.) বলেন, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ইরশাদ করেছেন, আমি যদি এই তথ্য পেতাম যে, মারইয়াম উটে চড়েছিলেন, তা হলে অন্য কাউকে তাঁর উপর মর্যাদা দিতাম না।

৭০৩০. হযরত কাতাদা (র.) আল্লাহ্ তা'আলার বাণী يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ اَصَطَفَاكِ وَطَهَرُكُوا صَطَفَاكِ وَالْمَا الْعَلَمُ مِنَ ব্যাখ্যায় বলেন, হযরত আবু হ্রায়রা (রা.) বর্ণনা করেছেন, রাস্লুল্লাহ্ (সা.) ইরশাদ করেছেন, উট–এর আরোহিণী কুরায়শ বংশীয় পুণ্যবান মহিলারা শ্রেষ্ঠ মহিলা, তারা সন্তানের প্রতি অধিক স্নেহময়ী, স্বামীর ধন—সম্পদের অধিক সংরক্ষণকারিণী হযরত আবৃ হুরায়রা (রা.) বলেন, মারইয়াম (আ.) কখনো উটে আরোহণ করেননি।

وَاذُقَالَتِ الْمَلَئِكَةَ يَامَرُيَمُ عَلَى مَا اللهَ الْمَلِعُكَةَ يَامَرُيَمُ عَلَى مَا اللهَ الْمَلَعُكَةَ يَامَرُيَمُ اللهَ الْمَلِعُكَ وَالْمَلِعُكَةَ يَامَرُيَمُ الْمَلِعُالُ عَلَى نِسَاءِ الْعَلَمِينَ প্রসংগে তিনি বলেছেন, ছাবিত বানানী (রা.) হযরত আনাস (রা.) থেকে বর্ণনা করেছেন, রাস্লুল্লাহ্ (সা.) ইরশাদ করেছেনঃ বিশ্বের শ্রেষ্ঠ মহিলা চার জন। ইমরান বিনতে মারইয়াম ফিরআউনের স্ত্রী আসিয়া বিনতে মুযাহিম, খাদীজা বিনতে খুওয়ায়লাদ এবং হযরত মুহামদ (সা.) কন্যা ফাতিমা (রা.)।

৭০৩২. আবু মূসা আশআরী (রা.) বলেছেন, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) ইরশাদ করেছেন, পুরুষের মধ্যে আনেকেই পরিপূর্ণতা বা কামালিয়াত লাভ করেছেন। কিন্তু মহিলাদের মধ্যে মারইয়াম্ ফিরআউনের স্ত্রী আসিয়া, খাদীজা বিনত খুওয়ালিদ এবং ফাতিমা বিনত মুহামাদ ব্যতীত কেউ কামালিয়াত অর্জন করতে পারেনি।

৭০৩৩. মৃহামাদ ইব্ন আব্দিল্লাহ্ থেকে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ্ (সা.) এর কন্যা ফাতিমা (রা.) বলেছেন, একবার আমি হযরত আইশা (রা.)—এর নিকট ছিলাম। এমন সময় রাসূলুল্লাহ্ (সা.) তথায় প্রবেশ করলেন। তিনি চুপিসারে আমাকে কিছু বললেন, এতে আমি কেঁদে উঠলাম। তারপর পুনরায় আমাকে চুপিসারে কিছু বললেন, তাতে আমি হেসে উঠলাম। হযরত আইশা (রা.) আমাকে এ ব্যাপারে জিজ্ঞেস করলেন। আমি বললাম, আপনি কিন্তু তাড়াতাড়ি করে ফেললেন, সময় হলে আমি রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর এ গোপন আলাপ সম্পর্কে আপনাকে অবহিত করব। ফলে তিনি আর উচ্চ—বাচ্য করেন নি। রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর ইনতিকালের পর হযরত আইশা (রা.) পুনরায় আমাকে এ ব্যাপারে জিজ্ঞেস করলেন। আমি বললাম, হাাঁ, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) আমাকে কানে কানে বলেছিলেন, "হযরত জিবরাঈল (আ.) প্রতি বছর একবার করে আমাকে কুরআন শুনান, এবার কিন্তু দু'বার শুনিয়েছেন। প্রত্যেক নবীকেই তাঁর পূর্ববর্তা নবীর অর্ধেক বয়স দেয়া হয়েছে। তাই 'ঈসা (আ.)—এর বয়স ছিল ১২০ বছর। এখন আমার বয়স ৬০ বছর। আমার মনে হয়, এ বছরই আমি ইহলোক ত্যাগ করব। এতে বিশের সকল মহিলার চেয়ে তুমিই বেশী দুংখিত হবে। তবে ধৈর্য ধারণে কোন মহিলার চেয়ে তুমি যেন কম না হও। তিনি বলেন, এতে আমি কেঁদে উঠলাম। তারপর রাসূলুল্লাহ্ (সা.) বললেন, তুমি জানাতী মহিলাদের নেত্রী শুধুমাত্র মারইয়াম ব্যতীত। ঐ বছরেই তিনি ইনতিকাল করলেন।

হযরত আশার ইব্ন সা'দ (রা.) বলেন, রাসূলুল্লাহ্ (সা.) বলেছেন, আমার উন্মতের মহিলাদের মধ্যে খাদীজা (রা.) – কে শ্রেষ্ঠত্ব দেয়া হয়েছে, যেমন জগতের সকল নারীর মধ্যে মারইয়াম (র.) – কে শ্রেষ্ঠত্ব দেয়া হয়েছে।

ইমাম আবূ জা'ফর তাবারী (.র) আল্লাহ্ তা'আলার বাণী وَهَا وَهُوهُ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, আমরা যা বলেছি তথায় তোমার দীনকে হীনতা ও সন্দেহপ্রবণতা থেকে পবিত্র করেছেন।" তাফসীরকার হযরত মুজাহিদ (র.) ও অনুরূপ মন্তব্য করেছেন।

৭০৩৪. আল্লাহ্ তাআলার বাণী اِنَّ اللَّهُ اَصَطَفَاكَ وَطَهَرُكُ – এর ব্যাখ্যায় মুজাহিদ (র.) বলেছেন, তোমাকে ঈমানের দিক থেকে পবিত্র করেছেন।

৭০৩৫. আব্ নাজীহ (র.)–ও মুজাহিদ (র.) হতে অনুরূপ বর্ণনা করেছেন।

৭০৩৬. فَاصُطَفَاكِ عَلَى نِسَاءِ الْعَلَمِينَ (এবং তোমাকে বিশ্বের নারীদের মধ্যে মনোনীত করেছেন)—এর ব্যাখ্যায় ইব্ন জুরাইজ (রা.) বলেছেন, বিশ্বের নারীদের মধ্যে অর্থ, সে যুগের সকল নারীর মধ্যে। ইব্ন ইসহাক উল্লেখ করেছেন, ফেরেশতারা মারইয়াম (র.)—এর মুখোমুখি এসে এ সংবাদ দিয়েছিলেন।

৭০৩৭. ইব্ন ইসহাক বলেছেন, হযরত মারইয়াম (র.) ইবাদতখানাতেই থাকতেন। তাঁর সাথে ইউসুফ নামে একজন বালক থাকত, তার মাতাপিতা তাকে ইবাদতখানার জন্যে ওয়াক্ফ করার মানত করেছিল। তাঁরা উভয়ে সেখানে বসবাস করতেন। হযরত মারইয়াম (র.) ও ইউসুফের কলসীর পানি ফুরিয়ে গেলে তাঁরা উভয়ে মাঠে যেতেন এবং সেখান থেকে কলসী ভর্তি সুস্বাদু পানি নিয়ে আসতেন। এমনি এক সময়ে ফেরেশতাগণ হযরত মারইয়াম (র.)—এর সম্বুখে উপস্থিত হয়ে বললেন, তাঁলি এমনি এক সময়ে ফেরেশতাগণ হয়রত মারইয়াম (র.)—এর সম্বুখে উপস্থিত হয়ে বললেন, তাঁলি এমনি এমনি এমনানীত করেছেন এবং বিশের নবাঁর মধ্যে তোমাকে মনোনীত করেছেন)। হয়রত যাকারিয়া (আ.) এ ঘটনা শুনে বললেন ইমরানের মেয়ের বিশেষ একটা মর্যাদা আছে।

# (٤٣) يُمُرْيَمُ اقْنُتِي لِرَبِّكِ وَاسْجُدِي وَازْكَعِي مَعَ الرُّكِعِينَ ٥

৪৩. হে মারয়াম। তোমার প্রতিপালকের অনুগত হও, সিজদা কর এবং যারা রুক্ করে তাদের সাথেরুক্কর।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন ঃ আল্লাহ্ তা'আলা হ্যরত মারইয়াম (আ.) সম্পর্কে তাঁর ফেরেশতাদের মন্তব্যের বর্ণনা দিচ্ছেন। তারা বলেছিল, হে মারইয়াম! প্রতিপালকের অনুগত হও। তোমার আনুগত্যকে একনিষ্ঠভাবে তাঁর জন্যেই রাখ। ইতিপূর্বে আমরা যুক্তি প্রমাণ সহ আৰু শন্দের অর্থ সম্পর্কে আলোচনা করেছি। এতদসম্পর্কে তথায় ব্যাখ্যাকারদের যে মন্তব্য ও মতদ্বৈতা ছিল এখানেও তা বিদ্যমান। তাঁদের কতেকের আলোচনা আমরা এখানেও করব।

কেউ কেউ বলেছেন যে, बेंद्रें মানে তুমি দীর্ঘক্ষণ দাঁড়িয়ে থাকবে।

## যারা এমত পোষণ করেনঃ

وا مَرْيَمُ اقْتُتَى لِرَبِكِ এর ব্যাখ্যায় তিনি বলেছেন, يَامَرْيَمُ اقْتُتَى لِرَبِكِ वाहे । এর ব্যাখ্যায় তিনি বলেছেন, ا مقنوت آمایی الرکود

**৭০৩৯.** মুজাহিদ (র.) হতে অপর এক সূত্রে অনুরূপ বর্ণিত হয়েছে।

٩০৪০. ইব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত, তিনি বলেন— اثْنُتَى لِرَبِك –এর ব্যাখ্যায় মুজাহিদ (র.) বলেছেন, তুমি সালাতে দীর্ঘক্ষণ দাঁড়াবে, অর্থাৎ কুনূত দীর্ঘ করবে।

- 908১. মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য এক সূত্রে বর্ণিত, হযরত মারইয়াম (র.) কে يَامَرُيَمُ اقْتُتِي विनात পর তিনি দাঁড়ানো আরম্ভ করলেন, দাঁড়াতে দাঁড়াতে তাঁর পায়ের গিটদ্বয় ফুলে গিয়েছিল।
- ৭০৪২. মুজাহিদ (র.) থেকে অপর সূত্রে বর্ণিত। হযরত মারইয়াম (র.) কে যখন বলা হলো 'হে মারয়াম! তোমার প্রতিপালকের অনুগত হও, তখন তিনি দাঁড়ালেন এমন কি তাঁর পা দুটো ফুলে গিয়েছিল।
- ৭০৪৩. মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, اُقُنْتِى لِرَبِّكِ অর্থ ঃ দীর্ঘক্ষণ দাঁড়িয়ে থাক।
- 9088. রবী (র.) يَامَرُيَمُ اَقَنْتَى اَرَبَكِ এর ব্যাখ্যায় বলেছেন কুন্ত (قنوت) মানে দাঁড়ানো।
  তিনি বলেন তোমার প্রতিপালকের উদ্দেশ্যে সালাতে দাঁড়াও এবং সালাতের মধ্যে তাঁরই উদ্দেশ্যে দাঁড়িয়ে
  থাক, সিজদা কর এবং রুকুকারীদের সাথে রুকু কর।
- ٩٥৪৫. মুজাইদ (র.) يَامَرُيَمُ اَقَنْتَى لِرَبُكِ প্রসংগে বলেছেন, হ্যরত মারইয়াম (র.) সালাতে দাঁড়াতেন। তাঁর দুই পাও ফুলে যেত। এমনকি তাঁর পা দুটো হতে পূঁজ গড়িয়ে পড়ত।
- ৭০৪৬. আমর (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, তিনি সালাতে দাঁড়াতেন এমন কি তাঁর দুটো পাও হতে পুঁজ গড়িয়ে পড়ত।

অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেছেন ঃ এর অর্থ— "তোমার প্রতিপালকের প্রতি একনিষ্ঠ হও।

যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৭০৪৭. হযরত সাঈদ (র.) হতে বর্ণিত। يَامَرْيَمُ اقْنَتِي لِرَبِّكِ আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় তিনি বলেন, তোমার প্রতিপালকের প্রতি একনিষ্ঠ হও।

তাফসীরকারদের অপর একদল বলেন, এর অর্থ তোমার প্রতিপালকের আনুগত্য কর।

## যাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

৭০৪৮. কাতাদা (র.) اَقَنْتِيْ لِرَبِكِ आয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, তোমার প্রতিপালকের আনুগত্য কর।

৭০৪৯. সুন্দী (র.) বলেন الْمُنْتَى لَرِبُّك –এর অর্থঃ তোমার প্রতিপালকের আনুগত্য কর।

৭০৫০. আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.) রাসূলুল্লাহ্ (সা.) হতে বর্ণনা করেছেন, তিনি বলেছেন কুরআন মজীদের যেখানেই القنوت শব্দ উল্লিখিত হয়েছে, সেখানেই এর অর্থ আল্লাহ্র আনুগত্য করা।

৭০৫১. হাসান (র.) يَامَرْيَمُ الْقُنْتِيُ لِرَبِّكِ প্রসংগে বলেছেন, তোমার প্রতিপালকের ইবাদত কর।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র) বলেন, বিশুদ্ধ যুক্তিতর্ক ও দলীল দিয়ে আমরা প্রমাণ করেছি যে, রুকু ও সিজদা মানে আনুগত্য ও ইবাদতের মাধ্যমে আল্লাহ্র প্রতি বিনয়ী ও নম্র হওয়া।

এ প্রেক্ষিতে আয়াতের মর্মঃ হে মারইয়াম! মনোনয়ন দারা, হীনতা থেকে পবিত্রকরণ দারা এবং তোমার যুগের নারী জাতির মধ্যে তোমাকে শ্রেষ্ঠত্ব দিয়ে আল্লাহ্ তা'আলা তোমাকে যে সন্মান

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) - ৪৯

৭০৩৪. আল্লাহ্ তাআলার বাণী اِنَّ اللهُ اصْطَفَاكُ وَطَهَرُكُ اللهُ اصْطَفَاكُ وَطَهَرُكُ – এর ব্যাখ্যায় মুজাহিদ (র.) বলেছেন, তোমাকে ঈমানের দিক থেকে পবিত্র করেছেন।

৭০৩৫. আবূ নাজীহ (র.)–ও মুজাহিদ (র.) হতে অনুরূপ বর্ণনা করেছেন।

৭০৩৬. فَا اَعْلَمُ عَلَى نِسَاءِ الْعَلَمُ بِينَاءِ الْعَلَمُ وَلَيْ (এবং তোমাকে বিশ্বের নারীদের মধ্যে মনোনীত করেছেন)—এর ব্যাখ্যায় ইব্ন জুরাইজ (রা.) বলেছেন, বিশ্বের নারীদের মধ্যে অর্থ, সে যুগের সকল নারীর মধ্যে। ইব্ন ইসহাক উল্লেখ করেছেন, ফেরেশতারা মারইয়াম (র.)—এর মুখোমুখি এসে এ সংবাদ দিয়েছিলেন।

৭০৩৭. ইব্ন ইসহাক বলেছেন, হযরত মারইয়াম (র.) ইবাদতখানাতেই থাকতেন। তাঁর সাথে ইউসুফ নামে একজন বালক থাকত, তার মাতাপিতা তাকে ইবাদতখানার জন্যে ওয়াক্ফ করার মানত করেছিল। তাঁরা উভয়ে সেখানে বসবাস করতেন। হযরত মারইয়াম (র.) ও ইউসুফের কলসীর পানি ফুরিয়ে গেলে তাঁরা উভয়ে মাঠে যেতেন এবং সেখান থেকে কলসী ভর্তি সুস্বাদু পানি নিয়ে আসতেন। এমনি এক সময়ে ফেরেশতাগণ হযরত মারইয়াম (র.)—এর সম্বুখে উপস্থিত হয়ে বললেন, বিটোলি তালি করেছেন এবং বিশের নবীর মধ্যে তোমাকে মনোনীত করেছেন। হযরত যাকারিয়া (আ.) এ ঘটনা শুনে বললেন ইমরানের মেয়ের বিশেষ একটা মর্যাদা আছে।

# ( ٤٣ ) يُهُزِّيمُ اقْنُتِي لِرَبِّكِ وَاسْجُدِى وَازْكَعِي مَعَ الرَّكِعِينَ ٥

8৩. হে মারয়াম। তোমার প্রতিপালকের অনুগত হও, সিজদা কর এবং যারা রুক্ করে তাদের সাথেরুক্কর।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন ঃ আল্লাহ্ তা'আলা হযরত মারইয়াম (আ.) সম্পর্কে তাঁর ফেরেশতাদের মন্তব্যের বর্ণনা দিচ্ছেন। তারা বলেছিল, হে মারইয়াম। প্রতিপালকের অনুগত হও। তোমার আনুগত্যকে একনিষ্ঠভাবে তাঁর জন্যেই রাখ। ইতিপূর্বে আমরা যুক্তি প্রমাণ সহ ভাই শব্দের অর্থ সম্পর্কে আলোচনা করেছি। এতদসম্পর্কে তথায় ব্যাখ্যাকারদের যে মন্তব্য ও মতদ্বৈতা ছিল এখানেও তা বিদ্যমান। তাঁদের কতেকের আলোচনা আমরা এখানেও করব।

কেউ কেউ বলেছেন যে, اَقَنْتِيْ प्रात्न তুমি দীর্ঘক্ষণ দাঁড়িয়ে থাকবে।

## যারা এমত পোষণ করেন ঃ

**৭০৩৮.** মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত يَامَرْيَمُ اقْنَتَى لَرَبِك -এর ব্যাখ্যায় তিনি বলেছেন, الميلى الركود তামার দাঁড়ানো দীর্ঘ করবে। اطيلى الركود

**৭০৩৯.** মুজাহিদ (র.) হতে অপর এক সূত্রে অনুরূপ বর্ণিত **হ**য়েছে।

৭০৪০. ইব্ন জুরাইজ (র.) থেকে বর্ণিত, তিনি বলেন فَنْتَى لِرَبِكُ –এর ব্যাখ্যায় মুজাহিদ (র.) বলেছেন, তুমি সালাতে দীর্ঘক্ষণ দাঁড়াবে, অর্থাৎ কুনৃত দীর্ঘ করবে।

- ٩০**৪১.** মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য এক সূত্রে বর্ণিত, হ্যরত মারইয়াম (র.) কে يَامَرْيَمُ اْقَنْتَى वनात পর তিনি দাঁড়ানো আরম্ভ করলেন, দাঁড়াতে দাঁড়াতে তাঁর পায়ের গিটদ্বয় ফুলে গিয়েছিল।
- ৭০৪২. মুজাহিদ (র.) থেকে অপর সূত্রে বর্ণিত। হযরত মারইয়াম (র.) কে যখন বলা হলো 'হে মারয়াম! তোমার প্রতিপালকের অনুগত হও, তখন তিনি দাঁড়ালেন এমন কি তাঁর পা দুটো ফুলে গিয়েছিল।
- ৭০৪৩. মুজাহিদ (র.) থেকে অন্য সূত্রে বর্ণিত। তিনি বলেন, اَقُنْتِى لِرَبِكِ অর্থ ঃ দীর্ঘক্ষণ দাঁড়িয়ে থাক।
- ৭০৪৫. মুজাহিদ (র.) يَامَرُيَمُ اَقَنْتَى لِرَبُكِ প্রসংগে বলেছেন, হ্যরত মারইয়াম (র.) সালাতে দাঁড়াতেন। তাঁর দুই পাও ফুলে যেত। এমনকি তাঁর পা দুটো হতে পুঁজ গড়িয়ে পড়ত।
- ৭০৪৬. আমর (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি আলোচ্য আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, তিনি সালাতে দৌড়াতেন এমন কি তাঁর দুটো পাও হতে পুঁজ গড়িয়ে পড়ত।

অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেছেন ঃ এর অর্থ— "তোমার প্রতিপালকের প্রতি একনিষ্ঠ হও। খারা এমত পোষণ করেন ঃ

৭০৪৭. হযরত সাঈদ (র.) হতে বর্ণিত। يَامَرْيَمُ اقْنُتِي لِرَبِكِ আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় তিনি বলেন, তোমার প্রতিপালকের প্রতি একনিষ্ঠ হও।

তাফসীরকারদের অপর একদল বলেন, এর অর্থ তোমার প্রতিপালকের আনুগত্য কর। খারা এমত পোষণ করেনঃ

- ৭০৪৮. কাতাদা (র.) اَتْنَتْرَى لِرَبِّكِ আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, তোমার প্রতিপালকের আনুগত্য কর।
- ৭০৪৯. সুদী (র.) বলেন اقْنَتِيْ لِرَبِّكِ –এর অর্থঃ তোমার প্রতিপালকের আনুগত্য কর।
- ৭০৫০. আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.) রাসূলুল্লাহ্ (সা.) হতে বর্ণনা করেছেন, তিনি বলেছেন কুরআন মজীদের যেখানেই القنوت শব্দ উল্লিখিত হয়েছে, সেখানেই এর অর্থ আল্লাহ্র আনুগত্য করা।
- ৭০৫১. হাসান (র.) يَامَرُيَمُ اَقَنْتَى لِرَبِكِ প্রসংগে বলেছেন, তোমার প্রতিপালকের ইবাদত কর।
  ইমাম আবূ জা'ফর তাবারী (র) বলেন, বিশুদ্ধ যুক্তিতর্ক ও দলীল দিয়ে আমরা প্রমাণ করেছি যে,
  রুকু ও সিজদা মানে আনুগত্য ও ইবাদতের মাধ্যমে আল্লাহ্র প্রতি বিনয়ী ও নম্র হওয়া।
- এ প্রেক্ষিতে আয়াতের মর্মঃ হে মারইয়াম। মনোনয়ন দারা, হীনতা থেকে পবিত্রকরণ দারা এবং তোমার যুগের নারী জাতির মধ্যে তোমাকে শ্রেষ্ঠত্ব দিয়ে আল্লাহ্ তা'আলা তোমাকে যে সন্মান

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) - ৪৯

দিয়েছেন, তার কৃতজ্ঞতা স্বরূপ তুমি তোমার প্রতিপালকের 'ইবাদতকে একনিষ্ঠতাবে তাঁরই জন্যে নিবেদন কর। তাঁর 'ইবাদত ও আনুগত্যে বিনয়ী ও নম্র হও জগতের সে সকল লোকের সাথে যারা তাঁর জন্যে বিনয়ী হয়।

জতএব, জায়াতের অর্থ হবে হে মারইয়াম। তুমি বিশেষতাবে ভক্তি সহকারে তোমার রবের ইবাদত কর। জাল্লাহ্র সৃষ্টির মধ্য হতে যারা বিনয়ের সাথে তাঁর জানুগত্য প্রকাশ করে তুমিও জনুরূপ জানুগত্য প্রকাশ কর। জার তা এ কারণে যে, জাল্লাহ্ পাক তোমাকে তোমার যুগের সমস্ত নারীর উপর শ্রেষ্ঠত্ব দিয়েছেন ও সম্মানিত করেছেন।

(٤٤) ذَٰ لِكَ مِنْ اَنْبَاءِ الْعَيْبِ نُوْحِيْهِ اللَّهُ وَمَا كُنْتَ لَكَيْهِمُ اِذْ يُلْقُونَ اَقْلَامَهُمَا يُهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنْتَ لَكَيْهِمُ اِذْ يَخْتَصِمُونَ ٥

88.এটা অদৃশ্য বিষয়ের সংবাদ যা তোমাকে ওহীদারা অবহিত করতেছি। মারইয়ামের তত্ত্বাবধানের দায়িত্ব তাদের মধ্যে কে গ্রহণ করবে এরজন্য যখন তারা তাদের কলম নিক্ষেপ করছিল তুমি তখন তাদের নিকট ছিলে না এবং তারা যখন বাদানুবাদ কর<u>ছি</u>ল তখনও তুমি তাদের নিকট ছিলে না।

षाद्वार् ठा'षानात वानी ؛ فَالِكَ مِنْ اَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوْحِيْهِ الْلِكَ (विष्ठ षप्ना विषयात সংवान या कार्या प्रात्व परिष्ठ कति कति ) – वत वार्या श

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন ঃ

আল্লাহ্ তা'আলা তার বাণী এটি দ্বারা সে সকল সংবাদের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন, যা (আল্লাহ্ তা'আলা আদম (আ.) ও নূহ (আ.)-কে মনোনীত করেছেন) থেকে আরম্ভ করে ইমরান পত্নী ও তাঁর মেয়ে মারইয়াম (র.), হ্যরত যাকারিয়া (আ.) ও তাঁর বান্দাদেরকে অবহিত করেছেন। এক্ষণে এ। তা ) বলে সকল ঘটনাকে তিনি একত্রিত করলেন এবং বললেন, এ সংবাদগুলো সব অদৃশ্যের সংবাদ (গায়ব)। অদৃশ্য কথাটি দ্বারা আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন যে, এ হচ্ছে অতীত জাতি ও সম্প্রদায়গুলোর অপ্রকাশিত সংবাদ যা হে মুহাম্মাদ (সা.)! আপনি নিজেও জানেন নি আপনার সম্প্রদায় ও জানেনি এবং ইয়াহদ ও খৃষ্টানদের গুটিকতক পাদ্রী ও যাজক ব্যতীত আর কেউ জানে নি। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর নবীকে বলছেন এ সংবাদাদি ওহী দ্বারা তিনি নিজেই নবী–কে অবহিত করেছেন, যাতে এটি তাঁর নবৃওয়াতের পক্ষে দলীল স্বরূপ হয়। এটি দ্বারা তাঁর সত্যতা প্রমাণিত হয় এবং এত দারা যেন তাঁর রিসালাত অস্বীকারকারী ইয়াহুদী ও খৃষ্টান কাফিরদের আপত্তি খণ্ডিত হয়। তারা তো জানে যে, এসকল রহস্য ও সংবাদাদি অপ্রকাশ্য। তাই সংশ্লিষ্ট পক্ষগুলোর নিকটেও তা অজ্ঞাত। স্তরাং আল্লাহ্ পাক অবগত না করলে মুহামাদ (সা.) তা অবগত হতে পারেন নি। কারণ মুহামাদ (সা.) লেখাপড়া জানেন না। যাতে অধ্যয়নের মাধ্যমে কিতাব থেকে তিনি তা আহরণ করতে পারেন। তিনি কিতাবীদের সাথেও জড়িত নন, যাতে তাদের থেকে এটি অবহিত হতে পারেন। গায়ব (غيب) শব্দটি আরবী প্রবাদ ঃ غَابَ فِلاَن عَن كذاً (এ থেকে অমুক তো অনুপস্থিত)–এর মাসদার বা ক্রিয়ামূল। তাই বলা হয় ঃ

े يَغْيِبُ عَنْهُ غَيْبًا وَغَيْبًا وَغَيْبًا وَغَيْبًا وَغَيْبًا وَغَيْبًا وَغَيْبًا

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী : نَحْبُوالَيْكُ ( আমি ওহী দ্বারা তোমাকে অবহিত করেছি) মানে এগুলো তোমার নিকট নাথিল করেছি। المَحْبَ শন্দের মৌলিক অর্থ ওহী প্রেরিত ব্যক্তির নিকট অর্পণ করা। এ প্রেরণ ও অর্পণ কখনো লেখনীর মাধ্যমে, কখনো ইশারা—ইঙ্গিতের মাধ্যমে, আবার কখনো ইলহাম ও রিসালাতের মাধ্যমে হতে পারে। যেমন আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, وَالْحَبِي رَبِكُ الْمُ النَّحُلِ (তোমার প্রতিপালক মৌমাছির নিকট ওহী প্রেরণ করেছেন (১৬ ঃ ৬৮) অর্থাৎ এ তাবটি তার অন্তরে সৃষ্টি করে দিয়েছেন তথা ইলহাম করে দিয়েছেন। আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন وَاذَ الْحَمَاتُ الْمُ الْحَارِيْنَ (আরও অরণ কর যখন আমি হাওয়ারীদের নিকট ওহী প্রেরণ করেছিলাম, (৫ ঃ ১১১) অর্থাৎ ইলহাম পদ্ধতিতে তাদের নিকট এ জ্ঞান প্রেরণ করেছিলাম।

রাজিয বলেন ঃ اَوْحَى لَهَا الْقَرَارَ فَاسْتَقُرُت (তার নিকট স্থিরতার ওহী করেছেন, ফলে সে সৃস্থির হয়েছে) ঃ অর্থাৎ তার নিকট এটি প্রেরণ করেছেন।

আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন, فَاَرْحَى الْمِهُمُ اَنْ سَـبِحُوا بُكْرَةً رَّ عَشِيًّا তাদেরকে بَحُوا بُكْرَةً رَّ عَشِيًّا সকাল–সন্ধ্যায় আল্লাহ্র পবিত্রতা ও মহিমা ঘোষণা করতে বললেন। (১৯ ៖ ১১)

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী । أَوْحِيَ الْيَ هُذَا الْقُرَّانُ لَأَنْذَرَ كُمْ بِهِ وَمَنْ بَلْنَ وَ (এই কুরআন আমার নিকট প্রেরিত হয়েছে যেন তোমাদেরকে এবং যাদের নিকট এটি পৌছে তাদেরকে আমি সতর্ক করি (৬ ঃ ১৯)। অর্থাৎ হয়রত জিবরাঈল (আ.)—এর আগমনের মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ থেকে এটি আমার প্রতি প্রেরিত হয়েছে। প্রেরণের পক্ষ হতে প্রাপকের নিকট যা প্রেরিত হয় তা ওহী (وحي)। এজন্যে আরবগণ চিঠিপত্রকে ওহী নামে আখ্যায়িত করে। কারণ যে কাগজে এটি লিখিত হয়, সে কাগজে এটি স্থির ও বিদ্যমান থাকে।

কবি কা'ব ইব্ন যুহায়র বলেনঃ

এর কয়েকটি মাত্র পথক্তি অনারব এলাকা ও বিশ্বে পৌঁছেছে এগুলো কঠিন শিলায় খোদাইকৃত লেখনীর ন্যায় অটুট রয়েছে। অর্থাৎ পাথরে খোদিত লেখার ন্যায়। কখনো কখনো শুধুমাত্র গ্রন্থ ও চিঠিতে লিখনকে ওহী বলা হয়। যেমন কবি রা'উবা—এর বক্তব্য ঃ

প্রচণ্ড ঝড়ের আক্রমণে এবং মুযলধারায় প্রবল বর্ষণের আঘাতের পর সেটি যেন যাজকের ইনজীল এবং ঝকমকে লিখন। আল্লাহ্ তা'আলার বাণী ؛ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ اذْ يُلْقُونَ اقْلاَمَهُمْ اَيَّهُمْ يَكُفُلُ مَرْبَيَرِ ( অর্থঃ মারয়ামের তত্ত্বাবধানের দায়িত্ত্ব তাদের মধ্যে কে গ্রহণ করবে সেটির জন্যে যর্থন তারা তাদের কলম নিক্ষেপ করছিল আপনি তথন ওদের নিকট ছিলেন না)—এর ব্যাখ্যা ঃ

ইমাম তাবারী (র.) বলেন, الْمِنْكُوْنُ দারা আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করছেন যে, হে মুহামাদ। আপনি তো তাদের নিকট ছিলেন না যাতে আমি যা আপনাকে শিখাচ্ছি তা আপনি জানতে পারতেন, তবে আমি আপনাকে যা অবহিত করাচ্ছি তা দারা আপনি সে সকল সংবাদাদি ও ঘটনা সম্পর্কে জ্ঞান অর্জন করবেন। الْمُوْنُكُوْنُ মানে ওদের নিকট। الْمُوْنُكُوْنُ মানে যখন তারা নিজেদের কলমগুলো ঝণায় নিক্ষেপ করেছিল। الْمُوْنُكُوْنُ মানে সে সকল তীর—বর্শা, যেগুলোর সাহায্যে বনী ইসরাঈল হয়রত মারইয়াম (আ.)—এর দায়িত্ব গ্রহণ বিষয়ে লটারী অনুষ্ঠান করেছিল। وَكَفَالُهُا زُكُونُ ( এবং যাকারিয়া (আ.)—কে দায়ত্ব দিলেন ) আয়াতে আমরা এ সম্পর্কে আলোচনা করেছি। অনেক তাফসীরকার আমাদের বক্তব্যের অনুরূপ বক্তব্য রেখেছেন।

# যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

৭০৫২. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। كُنْتَ لَدْيُمْ আয়াতের ব্যাখ্যায় তিনি বলেছেন,হে মুহাম্মদ। আপনি তাদের নিকট ছিলেন না।

৭০৫৩. মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি بِلْقَوْنَ اَقَلَامُهُمُ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, হ্যরত মারইয়াম (আ.) তাঁদের নিকট আনীত হ্বার পর তাঁর দায়িত্ব গ্রহণ সম্পর্কে সিদ্ধান্তের জন্যে হ্যরত যাকারিয়া (আ.) ও তাঁর সাথিগণ কলম দিয়ে লটারী অনুষ্ঠান করেছিলেন।

৭০৫৪. মূজাহিদ (র.) থেকে অপর এক সূত্রে অনুরূপ বর্ণিত হয়েছে।

৭০৫৫. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَمَاكُنْتَ لَدَيُهُمُ اِذَ يُلُقُونَ اَقَالَامُهُمُ اَيَهُمُ اِنَهُمُ يَكُولُ مِنْ وَمَاكُنْتَ لَدَيُهُمُ اِذَ يُلُقُونَ اَقَالَامُهُمُ اَيْهُمُ اِنَيُعُمُ اِنَّا يَعْمُ الْمَاكُنْتَ لَدَيْهُمُ الْمَاكُنْتَ لَدَيْهُمُ الْمَاكِنَةُ لَا اللهُ ا

৭০৫৬. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি ﷺ ব্যাখ্যায় বলেছেন, হ্যরত মারইয়াম (আ.)–এর দায়িত্ব কে নিবে এ বিষয়ে তাঁরা লটারী অনুষ্ঠান করেছিল। এতে হ্যরত যাকারিয়া (আ.) বিজয়ী হলেন।

৭০৫৭. ইব্ন আববাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি وَمَاكُنْتُ لَدُيْمُ انْ يُعْمُ كُفُلُ مُرْيَّمُ اللهِ الهُ اللهِ الله

৭০৫৮. ইসহাক (র.) থেকে বর্ণিত। আল্লাহ্ তা'আলার বাণী । اَذْ يُلْقُنُ اَقُلُامَهُمُ اللَّهُمُ يَكُفُلُ مُرْيَمُ وَاللَّهُ আয়াত প্রসংগে তিনি বলেছেন মারইয়াম (আ.)—এর দায়িত্ব কে নিবেন, সে বিষয়ে তাঁরা আপন আপন কলম দিয়ে লটারী অনুষ্ঠান করেছিলেন। এতে হযরত যাকারিয়া (আ.) জিতেছিলেন।

৭০৫৯. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি اَعُلَمُ اَنْ يُلْمُ اَنْ يُكُمُ اَنْ يُكُمُ اَنْ يَاكُمُ اَلَّهُ وَالْمُ اللهِ وَاللهِ مِنْ اللهِ وَاللهِ وَالللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَال

তারা দেখে কোন ব্যক্তি মারইয়াম (আ.)—এর দায়িত্ব গ্রহণে যোগ্যতম ও অগ্রাধিকারী। সূতরাং আল্লাহ্ তা'আলার বাণী— اَذَيْلَقُوْنَ اَقْلَامُهُمُ —এর মধ্যে বাক্যের কিছু অংশ উহ্য রয়েছে। আর সেই উহ্য অংশ হছে الْفِيقُونَ اَقْلَامُهُمُ الله ويعلموه যাতে তারা দেখে কে মারইয়াম (আ.)—এর দায়িত্ব নিবে, আর যাতে এটি তাদের নিকট স্পষ্ট হয়। যে ব্যক্তি এ ধারণা করে, الله ويعلموه নিবে, আর যাতে এটি তাদের নিকট স্পষ্ট হয়। যে ব্যক্তি এ ধারণা করে, المنظمة —এর মধ্যে নসব—ই ওয়াজিব, সে ভুল করবে এবং সেক্ষেত্রে তা শব্দের প্রশ্নবোধকতা বাতিল হয়ে যাবে। কারণ প্রতীক্ষা, সূষ্ঠ্তা এবং অবহিত হওয়ার সাথে তা শব্দের ব্যবহার প্রশ্নবোধক। প্রশ্নবোধক তা শব্দের অবস্থান বাক্যের প্রথমাংশে। কেউ যদি বলে المنظمة (আমি দেখুব কে দাঁড়িয়েছেং) —এর অর্থ হবে আমি লোকদেরকে জিজ্ঞেস করব তাদের মধ্যে কে দাঁড়িয়েছে। মানে والمنظمة والمنظمة

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী هَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمُ إِذْ يَخْتَصِمُوْنَ (তারা যখন বাদান্বাদ করছিল, তখনও তুমি তাদের নিকট ছিলে না) এর ব্যাখ্যা ঃ

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন ঃ আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করছেন যে, হে মুহামাদ। আপনি তো মারইয়াম (আ.)—এর সম্প্রদায়ের নিকট ছিলেন না, যখন তারা বাদানুবাদ করছিল যে, তাদের মধ্যে কোন ব্যক্তি মারইয়াম (আ.) —এর দায়িত্ব গ্রহণে অধিক যোগ্য ও অগ্রগণ্য। বাহ্যিকভাবে তা আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ হতে রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—কে সম্বোধন বটে, তবে প্রকারান্তরে তা কিতাবীদের মধ্যে যারা সত্য প্রত্যাখ্যানকারী, তাদের প্রতি আল্লাহ্ তা'আলার ভীতি প্রদর্শন ও ধমক প্রদান। আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন, খৃষ্টান কাফিরেরা আপনার ব্যাপারে কিভাবে সন্দেহ পোষণ করতে পারে? অথচ আপনি তো তাদেরকে এসকল কথা জানান। কিন্তু আপনি সেগুলো দেখেন নি, আপনি তাদের সাথে ছিলেনও না, যেদিন তারা এসকল কর্ম করেছিল। যারা এসব কিতাব পড়ে অবহিত হয়েছেন, আপনি তাদের অন্তর্ভুক্ত নন। যারা তাদের সাথে উঠাবসা করে, তাদের খবরাখবর রাখে আপনি তেমনও নন।

৭০৬০. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) তিনি ব্রিট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রিন্ট্রাস্লুল্লাহ্ (সা.) – এর অগোচরে রেখেছিল সে সংবাদটি আল্লাহ্ তা'আলা সংগোপনে তাঁর হাবীব (সা.) – কে অবহিত করেন। যাতে তাঁর নবৃওয়াত প্রমাণিত হয় এবং তাদের গোপন বিষয় প্রকাশ করায় তাদের বিরুদ্ধে তা দলীল হিসাবে গণ্য হয়।

( ٤٥ ) إِذْ قَالَتِ الْمَلَلَّمِ لَهُ يُمَرْيَمُ إِنَّ اللهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ اللهَ الْمُسِيْمُ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَجِيْهًا فِي اللَّهُ نُيَا وَ اللَّخِرَةِ وَمِنَ الْمُقَرَّبِيْنَ 0

৪৫. স্মরণ কর, যখন ফেরেশতাগণ বলল, হে মারইয়াম। আল্লাহ আপনাকে তাঁর পক্ষ হতে একটি কালিমার সুসংবাদ দিচ্ছেন। তার নাম মসীহ মারইয়াম তনয় ঈসা, সে ইহলোক ও পরলোকে সম্মানিত এবং সান্নিধ্যপ্রাপ্তগণের অন্যতম হবে।

এ আয়াত দারা আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা দিয়েছেন যে, হে মুহাম্মাদ। আপনি তখনও তাদের নিকট ছিলেন না, যখন তারা বাদানুবাদ করছিল এবং তখনও ছিলেন না, যখন ফেরেশতারা মারইয়াম (আ.) কে বলেছিল, হে মারইয়াম (আ.)। আল্লাহ্ তা'আলা আপনাকে সুসংবাদ দিচ্ছেন।

শাকের বাণী بَكُمَةُ سُرُنَ الْيَ كُلُمَةُ سُرُنَ الْيَ كُلُمَةً الله (তাঁর পক্ষ হতে একটি কালিমা ঃ অর্থাৎ আল্লাহ্ তা আলার পক্ষ থেকে রাসূল প্রেরণ ও তাঁর হতে খবর প্রদান। যেমন বলা হয়, القَيْ فَكُنُ الْيُ كُلُمَةُ سُرُنَى بِهَا ( অমুক তো আমার নিকট একটি বাণী পাঠিয়েছে, এর দ্বারা সে আমায় আনন্দিত করেছে) অর্থাৎ সে আমাকে এমন একটি সংবাদ দিয়েছে যাতে আমি আনন্দিত হয়েছি। যেমন আল্লাহ্ তা আলা ইরশাদ করেছেন ঃ (এবং তাঁর বাণী যা তিনি মারইয়ামের নিকট পাঠিয়েছেন (৪ ঃ ১৭১) অর্থাৎ সিসা (আ.) সম্পর্কিত আল্লাহ্ তা আলার সুসংবাদ হয়রত মারইয়াম (আ.)—এর নিকট। এটি তিনি মারইয়াম (আ.)—এর নিকট প্রেরণ করেছেন। সুতরাং আয়াতের ব্যাখ্যা হলো হে মুহাম্মদ। তখন আপনি উক্ত সম্প্রদায়ের নিকট ছিলেন না। যখন ফেরেশতারা মারইয়াম কে বলেছিল হে মারইয়াম। নিশ্চয় আল্লাহ্ তা আলা তাঁর পক্ষ হতে আপনাকে একটি সুসংবাদ দিচ্ছেন, তা হচ্ছে আপনার একটি সন্তান তাঁর নাম হলো মাসীহ ঈসা ইব্ন মারইয়াম (আ.)।

শব্দের ব্যাখ্যায় একদল তাফসীরকার বলেছেন, এটি তাফসীরকার কাতাদা (র.)–এর অভিমত– আলোচ্য আয়াতে کمة শব্দটির অর্থ হলো کن অর্থাৎ হও।

৭০৬১. কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। আল্লাহ্ তা'আলার বাণী بكلمة منه -এর ব্যাখ্যায় তিনি বলেছেন, এর অর্থ হল غُرُ অর্থাৎ হও। غُرُ শব্দটিকে আল্লাহ্ তা'আলা কালিমা নামে অভিহিত করেছেন যেহেত্ এটি তাঁর কালিমা হতে উদ্ভূত। যেমন আল্লাহ্ তা'আলা কোন কিছু নির্ধারণ করলে বলা হয় هُذُا قَدُرُ اللّهِ وَقَصْاً وَهُمُ (এটি আল্লাহ্র নির্ধারণ ও ফায়সালা) অর্থাৎ আল্লাহ্র নির্ধারণ ও ফায়সালা হতে উদ্ভূত। যেমন আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন, وَكَانَ اللّهُ مَنْ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَ

তাফসীরকারগণের একদলের মতে ১৯৯৯ শব্দটি হ্যরত ঈসা (আ.) – এর নাম। আল্লাহ্ তা'আলা এ নামে ভূষিত করেছেন যেমন তাঁর সমগ্র জগতকে তিনি আপন ইচ্ছানুযায়ী বিভিন্নভাবে নামকরণ করেছেন।

হযরত ইব্ন আব্বাস (রা) হতে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, الكلمة (আ.)।

२०७२. ইব্ন ওয়াকী হকরামা (র.) সূত্রে বর্ণনা করেন, ইব্ন আববাস (রা.)আল্লাহ্ তা আলার বাণী। اِذْ قَالَتِ الْمَلَئِكَةُ يَا مَرْيَمُ اِنَّ اللَّهُ يَبْشَرُكُ بِكَلَمَةً مَنْهُ –এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, ঈসা (আ.)—ই আল্লাহ্ তা আলার কালিমা।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী বলেন, আমার বিশুদ্ধ মত হচ্ছে প্রথমটি আর তা হলো, ফেরেশতাগণ হযরত মারইয়াম (আ.)—কে আল্লাহ্র পক্ষ হতে সুসংবাদ দিলেন, হযরত ঈসা (আ.)—এর রিসালাতের এবং আল্লাহর কালিমার। আল্লাহ্ যে সুসংবাদের আদেশ দিলেন তা হলো— স্বামী ও পুরুষ ব্যতিরেকে মারইয়াম(আ.) হতে একটি ছেলে সৃষ্টি করবেন। এজন্যেই পুংলিঙ্গ সর্বনাম ব্যবহার করে আল্লাহ্ তা'আলা (ক্রিনিল) তার (পুং) নাম মাসীহ বলেছেন আর স্ত্রীলিঙ্গ ব্যবহার করে ক্রিলিল। বলেনি; অথচ কর্মিশিটি স্ত্রীলিঙ্গ। কারণ নামের উল্লেখ যেমন মুখ্য উদ্দেশ্য, কালিমাঃ তেমন মুখ্য উদ্দেশ্য নয়। নামটি অমুক ব্যক্তি অর্থে ব্যবহৃত, কিন্তু কালিমাটি এখানে সুংবাদ অর্থে ব্যবহৃত। ফলে সেটির ইঙ্গিত উল্লেখ করা হয়েছে, যেমনটি সন্তান, জন্তু ও উপাধির ইঙ্গিত উল্লেখ করা হয়। এগুলো অবশ্য আমরা পূর্বে আলোচনা করেছি। সুতরাং আমরা একট্ আগে যা বলেছি, তার অর্থ এই ঃ আল্লাহ্ তা'আলা আপনাকে একটি সুখকর সংবাদ দিচ্ছেন, আর তা হলো ঃ একটি সন্তান, তার নাম মাসীহ।

বসরার অধিবাসী একদল ব্যাকরণবিদ মনে করেন, পূর্বে ইন্ট্রির বলার পর নিমাটি বলা হয়েছে। অথচ কালিমাই হলো হয়রত ঈসা (আ.)। কারণ মর্ম ও তত্ত্বের দিক দিয়ে সেই কালিমাটি ঈসা (আ.)। সরাসরি ও প্রত্যক্ষভাবে নয়। অনুরূপভাবে আল্লাহ্ তা'আলা অপর আয়াতে প্রথমত স্ত্রীলিঙ্গ ব্যবহার করে বলেছেন—

ব্যবহার করে বলেছেন اَنْ تَعُولُ نَفْسُ يَا حَسُرَتَا (যাতে কাউকে বলতে না হয় হায়, হায়! ৩৯ ঃ ৫৭) তারপর পৃংলিঙ্গ ব্যবহার করে বলেছেন بَلَى فَكُبَّتُ بِياً প্রকৃত ব্যাপার তো এই যে, আমার নিদর্শন তোমার নিকট এসেছিল, কিন্তু তুমি এগুলোকে মিথ্যা বলেছিলে (৩৯ ঃ ৫৯)। অনুরূপ জনৈক ব্যক্তিকে তোমার নিকট এসেছিল, কিন্তু তুমি এগুলোকে মিথ্যা বলেছিলে (৩৯ ঃ ৫৯)। অনুরূপ জনৈক ব্যক্তিকে শুনি ভানওয়ালা) নামে ডাকা হতো। কারণ তার হাত ছিল খাটো, স্তনের কাছাকাছি। সূতরাং شَيْدَ তান তার নাম—ই হয়ে গেল। এমন না হলে কিন্তু সে নামের তাসগীরে (আদরযোগ্য কাঠামো) এক অক্ষরটি আসত না।

আমরা বসরাবাসী ব্যাকরণবিদদের যে মন্তব্য পেশ করলাম কুফাবাসী একদল ব্যাকরণবিদও তা বলেছেন। অর্থাৎ کلمة শন্দের মর্ম পুরুষ হওয়ায় (১) সর্বনাম ব্যবহৃত হয়েছে। তবে পূর্বে الملك শন্দটি উল্লেখ থাকা সত্ত্বেও السمه শন্দটিতে পুংলিঙ্গ সর্বনাম কেন আনা হয়েছে তাতে এরা ভিন্নমত পোষণ করেছেন, তারপর বলেছেন যে, গুণ বর্ণনা, উপাধির বিবরণ এবং যে সকল নাম নামযুক্ত ব্যক্তিকে পরিচিত করার জন্যে নয় যেমন অমুক অমুক সে সকল নামে আরবরা এ রকম করেই থাকে। دابة (খ্লীফা) خليفة

خرية طيب উভয় রূপে পড়া তাঁদের মতে বৈধ। পক্ষন্তিরে طلحة اقبلت এবং مغيرة قامت বলা বৈধ

যারা نى الله । দারা যুক্তি দেখিয়েছেন অপর পক্ষ কিন্তু তাদের এ যুক্তি প্রত্যাখ্যান করেছেন এবং বলেছেন نى الله نه শব্দে এজন্যে যে, তা قطعة من الله ي (স্তানের একটি টুকরো) অর্থে ব্যবহৃত। যেমন বলা হয় كنا في الحمه ونبيذة (আমরা গোশত ও পানীয়তে ছিলাম) অর্থাৎ এগুলোর এক একটি অংশ নিয়ে ব্যস্ত ছিলাম। এ বক্তব্যটি আমাদের প্রদন্ত বক্তব্যের ন্যায়।

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী ঃ اسمه المسيع عيسى بن مُرِيَمُ দারা তিনি আপন বান্দাদেরকে হযরত সিসা (আ.)—এর বংশীয় সম্পর্কের ব্যাপারে অবহিত করেছেন যে, ঈসা (আ.) হবেন তাঁর মাতা মারইয়াম (আ.)—এর সন্তান। সত্য বিকৃতকারী খৃস্টানরা আল্লাহ্ পাকের সাথে ঈসা (আ.)—এর পুত্রত্ব এবং মিথ্যুক ইয়াহ্দিগণ হযরত মারইয়াম (আ.)—কে যে অপবাদ দিয়ে থাকে আলোচ্য আয়াত দারা তাও অপনোদন করা হয়েছে।

٩٥৬٥. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) হতে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্ তা'আলার বাণী ह أَا اللهُ يُعْمِرُكُ بِكُمَةً مِنْهُ الْمُسَمُعُ عِيْسَى بُنُ مُرْيَمٌ وَجِيبًا فَيُ الدَّنِيا وَاللهُ يَعْمِرُكُ بِكُمةً مِنْهُ الْمُسَمِّعُ عِيْسَى بُنُ مُرْيَمٌ وَجِيبًا فَيُ الدَّنِيا وَاللهُ يَعْمِرُكُ بِكُمةً مِنْهُ الْمُسَمِّعُ عِيْسَى بُنُ مُرْيَمٌ وَجِيبًا فَيُ الدَّنِيا وَاللهُ يَعْمِرُكُ بِكُمةً مِنْهُ المُعْمِرِينَ الْمُعْرِينِينَ لَمُعْرِينِينَ لَمُعْمِرِينَا لَمُعْرِينِينَ لَمُعْرِينِينَ لَمُعْرِينِينَ لَمُعْرِينِينَ لَمُعْرِينِينَ لَمُعْرِينِينَ لَمُعْرِينِينَ لَمُعْرِينِينَ لَمُعْرِينِينَ لِمُعْرِينِينَ لِمُعْرِينِينَ لِمُعْرِينِينَ لِمُعْرِينِينَ لِمُعْرِينِينَ لِمُعْرِينِينَ لِمُعْرِينِينَ اللهُ يَعْمِينَ مُعْمِلً করে তালা আছাহ্ তা'আলা হাছেন। করেন্ত্র তালা আলা হাছাহ্ তা'আলা মাসাহ ও স্পর্শ করে দিয়েছেন।

৭০৬৪. ইবরাহীম (র.) হতেও অনুরূপ বর্ণিত হয়েছে।

**৭০৬৫. ইবরাহীম (র.) হতে** অপর এক সূত্রেও অনুরূপ বর্ণিত হয়েছে।

অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেন এর অর্থ বরকত করা।

৭০৬৬. সাঈদ (র.) বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা বরকতযোগে তাকে মাসাহ করে দিয়েছেন। তাই তিনি মাসীহ নামে অভিহিত হয়েছেন।

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী وَجِيْهًا فِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنَ الْمُقَرَّبِينَ ( তিনি ইহলোক ও পরলোকে সন্মানিত এবং সামিধ্যপ্রাপ্তদের অন্যতম হবেন)—এর ব্যাখ্যা ঃ

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, نَوْبَعُ মানে আল্লাহ্ তা'আলার নিকট তিনি মর্যাদাবান, উচ্চস্তরের অধিকারী, সম্মানিত ও মহান। এ জন্যেই যে ব্যক্তি সম্রান্ত, রাজা-প্রজা নির্বিশেষে স্বাই যাকে সম্মান করে, তাকে وَاَنْ لَهُ لَوَجُهَا عِنْدُ السَّلُطَانِ وَجَاهًا اللهُ السَّلُطَانِ وَجَاهًا اللهُ السَّلُطَانِ وَجَاهًا اللهُ السَّلُطَانِ وَجَاهًا اللهُ ال

তি طَاهَةً (রাজার নিকট তার একটা মর্যাদা আছে। وَجَاهَةً –এর পরিবর্তিত রূপ। সূচনার الله তার একটা মর্যাদা আছে। وَجَاهَةً স্থানান্তরিত হয়ে মধ্যম স্থানে ( عين –এর স্থানে) গিয়েছে, ফলে বলা হয় جَاهَ يَجُهُ –এই –এই কুতপক্ষে এটি ছিল جَاهَ يَجُونُ –পরিবর্তিত রূপ جاه به –এর ক্রিয়ারূপ جَاهَ يَجُونُ

আরবদের থেকে শ্রুত যে, এর اخَاف ان يجوهنى با كثر من هذا (আমি আশংকা করছি যে, এর চেয়ে বড় কিছু নিয়ে আমার মুখোমুখি হয় কিনা। وَجِيهًا শৃদ্ধি যবরযুক্ত হয়েছে عَيْسَىٰ শৃদ্ধি যবরযুক্ত হয়েছে فَحَيْبُ (ঈসা)
শদ্দ থেকে নিশ্চিতকরণের (قطع) কারণে। যেহেত্ عَيْسُنَى শৃদ্ধি সুনির্দিষ্ট (معرفه) এবং
শদ্ধি অনির্দিষ্ট (نكره) শদ্ধি وجيه শদ্ধি অনির্দিষ্ট (نكره) শদ্ধি وجيه শদ্ধি অনির্দিষ্ট وجيه শ্রুত অরসহ পড়াও সিদ্ধ। আমরা যা বললাম যে, আয়াতের অর্থ দুনিয়া ও আথিরাতে, তিনি আল্লাহ্র নিকট মর্যাদ্বান, মুহামাদ ইব্ন জা'ফার (র.) ও অনুরূপ বলেছেন।

9০৬৭. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) فَجَيْهًا শদের ব্যাখ্যায় বলেছেন, দুনিয়া ও আখিরাতে আল্লাহ্ তা'আলার দৃষ্টিতে মর্যাদাবান।

अत जाशा के فَهُنَ الْمُقَرَّبُينَ वत जाशा अवात जानी فَهُنَ الْمُقَرَّبُينَ

হ্যরত ঈসা (আ.) সে সকল লোকের অন্তর্ভুক্ত যাদেরকে কিয়ামত দিবসে আল্লাহ্ তা'আলা নৈকট্য দান করবেন, এরপর তাঁর পাশে ও সারিধ্য নিয়ে যাবেন।

**৭০৬৮.** কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্ তা'আলার বাণী فَوْنَالِمُقَرَّبِينَ الْمُقَرَّبِينَ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, কিয়ামত দিবসে তিনি আল্লাহ্ তা'আলার সান্নিধ্যপ্রাপ্তদের অন্তর্ভুক্ত হবেন।

৭০৬৯-৭০. রবী (র) থেকেও অপর সূত্রে অনুরূপ দুটি বর্ণনা আছে।

8৬. সে দোলনায় থাকা অবস্থায় ও পরিণত বয়সে মানুষের সাথে কথা বলবে এবং সে হবে পুণ্যবানদের একজন।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র) বলেন ঃ

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী وَيُكُلُّمُ النَّاسَ فِي الْمَهُدِ অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলা যে আপনাকে আপনার একটি সুসংবাদ দিচ্ছেন, তা হচ্ছে ঈসা ইব্ন মারইয়াম (আ.) তিনি আল্লাহ্র নিকট মর্যাদাবান এবং মায়ের কোলে থাকা অবস্থায় তিনি মানুষের সাথে কথা বলবেন। এক্ষেত্রে بَكُلُّمُ শব্দটি عوامل বা কার্যকারক থেকে মুক্ত থাকায় এবং يفعل —এর কাঠামোতে আসায় যদিও পেশযুক্ত হয়েছে কিন্তু প্রকৃতপক্ষে এটি যবরের স্থলে অবস্থিত। এটি কবির নিমোক্ত চরণের অনুরূপ।

(আমি রাত্রি যাপন করেছি সুতীক্ষ্ণ তরবারি নিয়ে, সেই তরবারির সম্মুখ ভাগের লক্ষ্য থাকে শত্রুর বক্ষের দিকে।)

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ৫০

এএ। শব্দ দ্বারা ব্ঝানো হয়েছে দুধ পান করার সময় শিশুর শয়নস্থান।

٩०٩১. হযরত ইব্ন আরাস (রা.) বলেছেন, وَيُكُلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهُدِ गातन দুধ পানকালে শিশুর শোবার স্থান। کیلا अपन नमप्तर प्रांता প্রৌण বাক বুঝায়, যা কৈশোরের পর ধার্য করে পূর্বের স্তর। এ থেকেই বলা হয় رجل کهل (প্রৌण পুরুষ) و امراة کهلة و (প্রৌण মহিলা)। কবি রাজিযও অনুরূপ বলেছেন و وَلاَ اَعُونُ بَعْدَهَا كُرِياً \* الْكَهَاةُ وَالْمَسْبِيا (এরপর আমি তো আর ফিরে যাব না শৈশবও প্রৌত্ত্বের যুগে)

আয়াতাংশে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন, "হ্যরত ঈসা (আ.). কোলে থাকা অবস্থায় শৈশবেই মানুষের সাথে কথা বলবেন। এর দ্বারা তিনি তাঁর মায়ের উপর আরোপিত মিথ্যুকদের অপবাদসমূহ দূরীভূত করবেন এবং তা তাঁর নবৃত্য়াতের উপর দলীল হবে। তিনি যৌবনের পর প্রৌঢ়ত্বে পৌঁছবেন। তিনি এসব করবেন মহান আল্লাহ্র দেয়া ওহী আদেশ–নিষেধ ও কিতাবে উল্লিখিত বিষয়গুলো দ্বারা।

এভাবে আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর বাল্লাদেরকে হযরত মাসীহ (আ.) সম্পর্কে অবগত করেছেন। যদিও বা মানুষ প্রৌঢ় ও বৃদ্ধ বয়সে কথা বলে। আল্লাহ্ তা'আলা এর দ্বারা খৃষ্টান কাফিরদের বিরুদ্ধে প্রমাণ উপস্থাপন করেছেন। হযরত ঈসা (আ.) তাঁর জীবনের বিভিন্ন পর্যায় অতিক্রম করেছেন। তিনি সদ্য প্রসৃত বাচ্চা ছিলেন, তারপর প্রৌঢ়ত্বে পৌছলেন। যুগের বিবর্তনে তিনি অবস্থান্তরিত হয়েছেন। বর্ষ পরিক্রমায় তিনি শৈশব থেকে প্রৌঢ়ত্বে পৌছেছেন, এক অবস্থা হতে অপর অবস্থায় গিয়েছেন। মুলহিদ ও সত্য প্রত্যাখ্যানকারীরা যা বলে, তিনি যদি তা হতেন অর্থাৎ ইলাহ্ হতেন তা হলে এ অবস্থান্তর তাঁর হতো না। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা এ আয়াত দ্বারা নাজরানের খৃষ্টান প্রতিনিধি দলের দাবী খন্ডন করেন। যারা হযরত ঈসা (আ.) সম্পর্কে রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর সাথে তর্ক করেছিল। এর দ্বারা তিনি যুক্তিতর্কে রাসূলুল্লাহ্(সা.)-কে ওদের বিরুদ্ধে বিজয় করে দিলেন এবং ওদেরকে জানিয়ে দিলেন যে, হযরত ঈসা (আ.) অপর সকল মানব সন্তানের ন্যায়, তবে আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে এমন কিছু মু'জিয়া, দিয়ে ভূষিত করেছেন, যা তাঁরই বৈশিষ্ট্য। আমাদের আলোচনার সপক্ষে দলীলগুলো নিন্নে বর্ণিত হল।

१०१७. काणाना (त्र.) त्थरक वर्निण। وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَ كَهُلاً قَمِنَ الصَّلْحِيْنَ الصَّلْحِيْنَ — अहे वाचा विन वर्नाहन, इरातण क्रिंगा (जा.) रेगंगत्य ७ त्य्यें प्रांतु स्वतं सार्थं कथा वन्तिन।

৭০৭৪. রবী (র.) থেকে বর্ণিত। وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهُدِ وَكَهُلًا এর ব্যাখ্যায় তিনি বলেন, হযরত ঈসা (জা.) শৈশব ও প্রৌঢ়ত্ত্বে মানুষের সাথে কথা বলবেন।

१०१৫. मुजारिम (त्र.) نَيْكِيْلُ المَلْيِحِيْنَ المَلْيِكِينَ अ०९৫. मुजारिम (त्र.) الْكَلِيْمُ المَلْيِكِينَ المَلْيِكِينَ على المَلْيِكِينَ على المَالِيكِينَ على المُلْيِكِينَ المُلْيِينَ المُلْيِكِينَ المُلْيِكِينَ المُلْيِكِينَ المُلْيِكِينَ المُلْيِكِينَ المُلْيِكِينَ المُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينَ المُلْيِكِينَ المُلْيِكِينَ المُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينَ الْيُلِينَ الْمُلْيِكِينَ الْيُعِلِينَ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينِ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينِ الْمُلْيِكِينَ الْيُعِلِينِ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِينِ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينِ الْمُلْيِكِينَ الْمُلْيِكِينِ الْمِلْيِكِينَ الْيُعِلِينِينَ الْمُلْيِكِينِ الْمُلْيِكِينِ الْمُلْيِكِينِ الْمُلْيِكِينِ الْمُلْيِكِينِ الْمُلْيِكِينِ الْمُلْيِكِينِ الْمُلْيِكِينِ الْيَعْلِيلِينِينِ الْمُلْيِكِينِ الْمُلْيِكِينِ الْمُلْيِلِينِ الْمُلْيِعِينِ الْيَعْلِيلِينِ الْمُلْيِلِينِينِ الْمُلْيِلِينِينِ الْمُلْيِعِينِ الْمُلْيِلِينِ الْيُعِلِيلِينِ الْمُلْيِلِينِ الْمُلْيِعِينِ الْمُلْيِعِينِ الْمُلْيِعِينِ الْمُلْيِعِينِ الْمُلْيِعِينِ الْمُلْيِعِينِ الْمُلْيِلِيِيلِ الْ

৭০৭৬. ইব্ন জুরাইজ (র.) বলেছেন, তিনি (ঈসা (আ.), মানুষের সাথে কথা বলবেন শৈশবে, বার্ধক্যে এবং প্রৌঢ় বয়সে। ইব্ন জুরাইজ (র.) এও বলেছেন যে, মুজাহিদ (র.) বলেছেন, الكهل মানে সাবালক।

9099. হাসান (র.) فَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهُلًا প্রসংগে বলেছেন, ঈসা (আ.) মানুষের সাথে কথা বলবেন, শৈশবে দোলনায় থেকে এবং পরিণত বয়সে

کُهُلاً (প্রৌঢ়) প্রসংগে অপর পক্ষ বলেছেন, হযরত ঈসা (আ.)–এর পুনরাগমণের পর তিনি কথা বলবেন।

#### যাঁরা এমত পোষাণ করেন ঃ

৭০৭৮. ইব্ন যায়দ (র) হতে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্ তা'আলার বাণী وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِوكَهُلاً —এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, শৈশবে হ্যরত ঈসা (আ.) মানুষের সাথে কথা বলবেন এবং যখন দাজ্জালকে হত্যা করবেন। তখনও তিনি মানুষের সাথে কথা বলবেন। তখন তিনি প্রৌঢ় বয়সে পৌঁছবেন।

وَيُكَلِّمُ النَّاسَ -এর ক্ষেত্রের (محل ) সাথে সংযুক্ত (عطف) হওয়ায় کهلا শব্দে যবর দেয়া হয়েছে।

আল্লাহ তা'আলার বাণী وَمِنَ الْمِلُحِينَ –এর ব্যাখ্যা হলো, হ্যরত ঈসা (আ.) সৎকর্মশীল ও ওলী আল্লাহ্গণের বন্ধু হবেন। কারণ, সৎকর্মশীল ব্যক্তিগণ মর্যাদা ও দীনের ক্ষেত্রে একদল অপর দলের সাথে সম্পৃক্ত।

(٤٧) قَالَتُ رَبِّ أَنَّىٰ يَكُونُ لِي وَلَكَّ وَلَكَ قَلَم يَمُسَسِّخِي بَشَرَّءَ قَالَ كَنَالِكِ اللهُ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ مَا لِكَانَ اللهُ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ مَا لِذَا فَضَى آمُرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ o

8৭. সে বলল, হে আমার প্রতিপালক। আমাকে কোন পুরুষ শর্শ করেনি, আমার সন্তান হবে কী ভাবে? তিনি বললেন, এভাবেই, আল্লাহ্ যা ইচ্ছা সৃষ্টি করেন, তিনি যখন কোন কিছু ইচ্ছা করেন, তখন বলেন, 'হও' এবং তা হয়ে যায়।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, এ আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন, ফেরেশতাগণ হযরত মারইয়াম (আ.)-কে যখন মহান আল্লাহ্র পক্ষ থেকে একটি কালিমার সুসংবাদ দিলেন, তখন তিনি বললেন, হে আমার প্রতিপালক। কোন্ পদ্ধতিতে আমার সন্তান হবে? আমি বিয়ে করব, সংসারী হব, সেই দাম্পত্য জীবনে স্বামীর পক্ষ হতে আমার গর্ভে সন্তান আসবে, না কি কোন মানুষের স্পর্শ ব্যতীত সরাসরি আমার উদরে সন্তান জন্ম নিবে? আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে তখন জানালেন,

আল্লাহ্ তা'আলা এভাবেই সৃষ্টি করেন। অর্থাৎ কোন মান্ষের স্পর্শ ব্যতীত তিনি তোমার থেকে সন্তান সৃষ্টি করবেন। তারপর তা মান্ষের জন্যে নিদর্শন ও শিক্ষণীয় বিষয় হিসাবে স্থির করবেন। কারণ, তিনি যা চান সৃষ্টি করেন, বাস্তবায়িত করেন যা উদ্দেশ্য করেন। তিনি যাকে ইচ্ছা স্বামীর মাধ্যমে ও বিনা স্বামীতে সন্তান দান করেন এবং পতি থাকা সত্ত্বেও অনেক নারীকে সন্তান হতে বঞ্চিত করেন। তিনি কোন কিছু সৃষ্টির ইচ্ছা করেল তা সৃজন করা তাঁর জন্যে কষ্টকর হয় না। তিনি যা ইচ্ছা করেন, যেভাবে ইচ্ছা করেন, তার জন্যে শুধু 'হও' বলে নির্দেশ দেন, ফলে তিনি যা চান যেভাবে চান বাস্তবায়িত হয়।

وَالْتُ رَبُّ اَنَّى يَكُنَ لِي اللهَ يَخُلُقُ مَا سَهَا إِهِ اللهَ يَخُلُقُ مَا سَهَا أَوْ مَا سَهَا أَوْ لَمُ يَمُسَسَنَى بَشَرٌ قَالَ كَذَاكَ اللهُ يَخُلُقُ مَا سَهَا أَوْ لَمُ يَمُسَسَنِي بَشَرٌ قَالَ كَذَاكَ اللهُ يَخُلُقُ مَا سَهَا أَوْ صَالَعُهَا أَوْ لَمُ يَمُسَسَنِي بَشَرٌ قَالَ كَذَاكَ اللهُ يَخُلُقُ مَا سَهَا إِللهُ يَخُلُقُ مَا سَهَا إِللهُ يَخُلُقُ مَا سَهَا إِللهُ مَا اللهُ يَخُلُقُ مَا سَهَا إِلَيْهُ مَا اللهُ يَخُلُقُ مَا سَهَا إِلَيْهُ مَا سَهُ إِلَى اللهُ يَخُلُقُ مَا سَهَا إِلَيْهُ مَا اللهُ يَخُلُقُ مَا سَهُ اللهُ مَا اللهُ يَخُلُقُ مَا سَهُ اللهُ مَا سَهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ ا

৪৮. অর্থ ঃ তিনি তাকে শিক্ষা দিবেন কিতাব, হিকমত, তাওরাত ও ইনজীল।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আমাদের দৃষ্টিতে বিশুদ্ধ মতামত এই যে, দুটোই ভিন্ন ভিন্ন পঠন–রীতি বটে; কিন্তু অর্থগত দিক থেকে পরস্পর বিপরীত নয়। কাজেই, পাঠক যে রীতিতেই পড়ুন তা সঠিক হবে। কারণ, উভয়ের অর্থ একই। উভয় রীতিতেই আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ হতে অবহিত করা হয় যে, তিনি ঈসা (আ.)-কে কিতাব শিক্ষা দিবেন। এ আয়াতাংশে আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ হতে হয়রত মারইয়াম (আ.)-কে অবহিত করা হয় যে, তাঁকে সন্তানের সুসংবাদ দেয়া হলো এবং তাকে আল্লাহ্ তা'আলা অনেক মর্যাদা, উচ্চাসন ও সন্মান দান করবেন। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন, হে মারইয়াম! এভাবে স্বামী ব্যতীতই তোমার থেকে তিনি সন্তান সৃষ্টি করবেন। তারপর তাকে কিতাব অর্থাৎ লেখন পদ্ধতি শিক্ষা দিবেন। আরও শিক্ষা দিবেন হিকমত যা কিতাব ব্যতীত ওহীর মাধ্যমে প্রাপ্ত হবেন। আর তাওরাত বলতে এখানে ঐ কিতাব হয়রত মুসা (আ.)—এর প্রতি নাযিল হয়েছিল তাও শিক্ষা দিবেন। যা মুসা (আ.)—এর যুগ থেকে ক্রমান্বয়ে হয়রত ঈসা (আ.)—এর যুগ পর্যন্ত এসেছিল এবং তাঁকে ইনজীল শিক্ষা দিবেন। ইনজীল হয়রত ঈসা (আ.)—এর প্রতি নাযিলকৃত কিতাব। তা তখনও নাযিল হয়নি।

হযরত ঈসা (আ.)—এর সৃষ্টির পূর্বেই আল্লাহ্ তা'আলার মারইয়াম (আ.)—কে জানিয়ে দিলেন যে, তিনি তার প্রতি ওহী প্রেরণ করবেন। আল্লাহ্ তা'আলা এসব বিষয়ে অবহিত করলেন এবং কিতাবের নামও বলে দিলেন। এজন্যে যে, পূর্ববর্তী কিতাবসমূহের সূত্রে মারইয়াম (আ.) অবগত ছিলেন যে, আল্লাহ্ তা'আলা একজন নবী প্রেরণ করবেন, তাঁর নিকট কিতাব নাযিল করবেন এবং সেই কিতাবের নাম হবে ইনজীল। তিনি হযরত মারইয়াম (আ.)—কে জানিয়ে দিলেন যে, যে নবী সম্পর্কে তুমি জেনেছ, শুনেছ, অন্যান্য নবীগণ যে নবীর বর্ণনা দিয়ে গেছেন এবং বলে গেছেন যে ঐ নবীর নিকট ইনজীল গ্রন্থ নাযিল হবে, সে নবী তোমার সন্তান। আল্লাহ্ যে সন্তানের সু—সংবাদ তোমাকে দিয়েছেন। আমরা যা বললাম অনেক তাফসীরকারও অনুরূপ বলেছেন।

যাঁরা এমত পোষণ করেন।

৭০৮০. হ্যরত ইব্ন জুরাইজ (র.) وَنُعَلِّمُهُ ٱلْكِتَابَ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, আমি তাকে লিখন পদ্ধতি শিক্ষা দিব, সে নিজ হাতে লিখবে।

**٩٥৮১.** কাতাদা (র.) হতে বর্ণিত। وَنُعَلِّمُ الْكِتَابَوَالْحِكُمَةُ –এর ব্যাখ্যায় তিনি বলেন, হিকমত অর্থ সুন্নাহ (রীতি–নীতি)।

৭০৮২. হযরত কাতাদা (র.) হতে বর্ণিত। হিকমত অর্থ সুরাহ্। তাওরাত ও ইনজীল সম্পর্কে তিনি বলেছেন, হযরত ঈসা (আ.) তাওরাত ও ইনজীল পাঠ করতেন।

৭০৮৩. ইব্ন জুরাইজ (র.) হতে বর্ণিত। تُمْكِمُ الْكِتَابَ وَالْمِكُانُ وَالْمِكُانُ وَالْمِكُانُ وَالْمِكُانَ وَالْمِكُانَ وَالْمِكُانَ وَالْمِكُانَ وَالْمِكُانَ وَالْمِكُانَ وَالْمِكُانَ وَالْمِكُانَ وَالْمِكُانِ وَالْمِكْانِ وَالْمِكْانِ وَالْمُكْانِ وَالْمُكْلِكُونَانِ وَالْمُكْلِكُونَانِ وَالْمِكْانِ وَالْمِكْلِكُونَانِ وَالْمِكْلِكُونَانِ وَالْمُكْلِكُونَانِ وَالْمِكْلِكُونَانِ وَالْمُكْلِكُونَانِ وَالْمُكُلِّ وَالْمُكْلِمِ وَالْمُعَالِي وَالْمُعْلِيِّ وَالْمُكِلِّ وَالْمُكْلِكُونَانِ وَالْمُكِلِيِّ وَالْمُكْلِكُونَانِ وَالْمُكِلِيِّ وَالْمُكِلِيِّ وَالْمُكِلِيِّ وَالْمُكِلِيِّ وَالْمُكْلِيِّ وَالْمُكِلِيِّ وَالْمُكِلِيِّ وَالْمِكُونِ وَالْمُكِلِيِّ وَالْمُكُلِيِّ وَالْمُلْمِيْ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُكُونِ وَالْمُكُلِيِّ وَالْمُكُلِيِّ وَالْمُكِلِي وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمِنْ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلَّى وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلَّى وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمِنْ وَالْمُعِلِي وَالْمِنْ وَالْمُعِلِي وَالْم

৭০৮৪. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবায়র (র.) বলেন, হ্যরত ঈসা (আ.)—এর ব্যাপারে মহান আল্লাহ্র ইচ্ছা কি, সে সম্পর্কে তিনি হ্যরত মারইয়াম (আ.)—কে অবহিত করলেন। বললেন, আমি তাকে শিক্ষা দিব কিতাব, হিকমত, তাওরাত, যা মূসা (আ.)—এর যুগ থেকে তা প্রচলিত ছিল এবং আমি তার নিকট প্রেরণ করব অন্য আরেকটি নতুন কিতাব, যা তাকে শিক্ষা দিব। এই কিতাব সম্পর্কে ইতিপূর্বে তাদের নিকট কোন জ্ঞান ছিলনা। তবে পূর্ববর্তী নবীগণের নিকট থেকে তারা এতটুকু জেনেছিল যে, এ নামের একটি কিতাবের আবির্ভাব ঘটবে।

(٤٩) وَرَسُولًا إِلَى بَنِيْ اِسْرَآءِيلَ لَا أَنِيْ قَلْ جِئْتُكُمْ بِايَةٍ مِّنْ دَّبِّكُمْ ١ أَنِيْ آخِلُقُ لَكُمُ مِّنَ الطِّلْيِنِ كَهَيْئَةِ الطَّلْمِ فَانْفَخُ فِيْهِ فَيَكُونُ طَلْمُوا بِإِذْنِ اللَّهِ \* وَٱبْرِئُ الْآكْمَةُ وَالْآبُرُصَ وَالْحِي الْمُونَى بِإِذْنِ اللَّهِ \* وَ أُنَيِّنَكُمُ بِمَا قَاكُلُونَ وَمَا تَكَّخِرُونَ ﴿ فِي بُيُوتِكُمُ الآكُمُ الْآفِي فِي دَٰلِكَ لَا يَةً لَكُمُ إِنْ كُنْمُ إِنْ كُنْمُ مُّؤْمِنِيْنَ ٥

৪৯. আর আল্লাহ পাক তাকে (ঈসা (আ.) ) বনী ইসরাইলের নিকট রাসূল হিসাবে প্রেরণ করবেন, (যে তাদের নিকট বলবে) নিশ্চয় আমি তোমাদের প্রতিপালকের পক্ষ থেকে তোমাদের নিকট নিদর্শন

নিয়ে এসেছি। নিশ্চয় আমি মাটি দারা পক্ষী সদৃশ আকৃতি বানাব এবং তাতে ফুঁক দিব এবং আল্লাহ পাকের হুকুমে তা (জীবন্ত) পাখী হয়ে যাবে। আমি জন্মান্ধ ও কুষ্ঠরোগীকে আরোগ্য করব এবং আল্লাহ তা'আলার হুকুমে মৃতকে জীবিত করব। আর তোমরা তোমাদের ঘরে যা আহার কর, আর যা বাড়ীতে মওজুদ কর তা তোমাদেরকে বলে দেব। নিক্য তাতে রয়েছে তোমাদের জন্য নিদর্শন। যদি তোমরা প্রকৃত মু'মিন হও৷

এবং ইমাুম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) وَرَسُولًا –এর ব্যাখ্যায় বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করেছেন وَنَجْعَلُهُ رَسُولًا اللَّي بَنْيُ السُرَّائِيلُ करत्रहिन وَنَجْعَلُهُ رَسُولًا اللَّي بَنْيُ السُرَّائِيلُ करतहिंदिन وَنَجْعَلُهُ رَسُولًا اللَّي بَنْيُ السُرَّائِيلُ আয়াতাংশে ইঙ্গিত পাওয়া যায় যে, এ বাক্যে نجعله শব্দ উহ্য রয়েছে। তাই نجعل শব্দটি উল্লেখ করা হয়নি। যেমন, কবির উক্তিঃ

তুমি যুদ্ধক্ষেত্রে তোমার স্বামীকে দেখেছি তরবারি ও বর্শা সঞ্জিত।

श्राहार् छा'षानात वानी مُنْ دُبِّتُكُمُ بِأَيةٍ مِنْ دُبِّكُمُ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ ا

আয়াতাংশের অর্থ ঃ আমি তাকে বনী ইসরাঈলের জন্যে রাসূল করে পাঠাব যে, সে নবী, সুসংবাদদাতা এবং সতর্ককারী। সে বলবে এবং আমার বক্তব্যের সত্যতার প্রমাণ হচ্ছে, তোমাদের প্রতিপালকের পক্ষ হতে আমি তোমাদের নিকট নিদর্শন নিয়ে এসেছি অর্থাৎ আমি তোমাদের প্রতিপালকের পক্ষ থেকে তোমাদের প্রতি রাস্ল এ কথার যথার্থতা এবং এ সংবাদের সত্যতার পক্ষে প্রতিপালকের পক্ষ হতে চিহ্ন ও নিদর্শন নিয়ে এসেছি।

وَرَسُولُا إِلَى بَنِي السَرَائِيلَ विनि يَرَسُولُا إِلَى بَنِي السَرَائِيلَ विनि وَرَسُولُا اللَّهِ اللَّهِ ال ( অা.) اَتَى قَدُ جِئْتُكُمْ بِاَيَةٍ مِنْ دُبِّكُمْ – এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, সেই নিদর্শন দ্বারা আমার ( केंप्रा নবৃওয়াত ছাবিত হবে এবং প্রমাণিত হবে যে, আল্লাহর পক্ষ হতে আমি তোমাদের প্রতি রাস্লা

विद्यों وَاللَّهُ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَٱنْفُحُ فِيهِ فَيكُونَ طَيْرًا بِإِذْنِ اللَّهِ عَلَى السَّالِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الطَّيْنِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَٱنْفُحُ فِيهِ فَيكُونَ طَيْرًا بِإِذْنِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الطَّيْنِ كَهُيْئَةِ الطَّيْرِ فَٱنْفُحُ فِيهِ فَيكُونَ طَيْرًا بِإِذْنِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَاللَّا لَلَّهُ الللللَّ اللَّا ال ( আমি তোমাদের জন্যে কাদামাটি দ্বারা একটি পাখী সদৃশ আকৃতি তৈরী করব। তারপর তাতে আমি ফুঁক দিব। ফলে, আল্লাহ্র হকুমে তা পাখী হয়ে যাবে )।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, এর দারা আল্লাহ্ তাআলার ঘোষণা যে, তিনি ঈসা (আ.) -কে বনী ইসরাঈলের প্রতি রাসূল করে পাঠাবেন। তিনি বলবেন, "আমি তোমাদের নিকট এসেছি তোমাদের প্রতিপালকের পক্ষ হতে নিদর্শন নিয়ে। তারপর সেই নিদর্শনের বর্ণনা দিবেন এ বলে যে, আমি তোমাদের জন্যে একটি পাখি সদৃশ আকৃতি গঠন করব। طائر শব্দটি طائر পাখী)–এর বহুবচন। এ শব্দটির পঠন পদ্ধতি নিয়ে কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। হিজাযের কিছু সংখ্যক কিরাআত বিশেষজ্ঞ একবচন হিসাবে পড়েছেন كَهَيْنَة ِالطَّائِرِ একটি পাখী সদৃশ আকৃতি )

 
 जिमाना भवार वह्वहन हिभात পড়েছেन عَيْنُة لِطَيْرُ فَأَنْفُخُ فِيْهِ فَيْكُونُ طَيْراً अन्गाना भवार वह्वहन हिभात अख्डिहन كَهَيْئَة الطَّيْرِ فَأَنْفُخُ فِيْهِ فَيْكُونُ طَيْراً হিসাবে পড়েছেন, তাদের পঠন পদ্ধতি আমার নিকট গ্রহণীয়, কারণ তা হ্যরত ঈসা (আ.)-এর গুণ বিশেষ। আল্লাহ্ তা'আলার অনুমতি নিয়ে তিনি তা করতেন। হযরত উছমান (রা.)-এর সময়ের পাভূলিপিতেও الطير শব্দটি এরূপই। অর্থের বিশুদ্ধতার সাথে মাসহাফ ( মূল কপি )-এর অনুসরণ করা এবং মাসহাফের বিপরীত নয় বরং অনুকৃল পড়াই আমার নিকট অধিক পসন্দ্নীয়। হ্যরত ঈসা (আ.) পাখীর আকৃতিতে যা বানাতেন, একদিন তা বানালেন।

৭০৮৬. মক্তবের কতক বালকের সাথে একবার হযরত ঈসা (আ.) বসে ছিলেন। তারপর তিনি একমৃঠি কাদা হাতে নিয়ে বললেন, "এই কাদা দিয়ে আমি তোমাদের জন্যে একটি পাখী বানিয়ে দিব।" তারা বলল, "সত্যিই কি তুমি তা পারবে? তিনি বললেন, হাাঁ আমার প্রতিপালকের অনুমতিতে আমি তা পারব। তারপর মাটি দিয়ে তিনি একটি পাখীর আকৃতি বানালেন, তাতে ফুৎকার দিলেন এবং বললেন. আল্লাহর অনুমতিতে পাখী হয়ে যাও. ফলে সেটি পাখী হয়ে তাঁর হাত থেকে ছুটে গিয়ে উড়তে লাগল। এ কান্ড দেখে বালকগণ সেখান থেকে বেরিয়ে গেল এবং তাদের শিক্ষকদের নিকট ঘটনাটি জানাল। তারা ব্যাপারটি জনসাধারণের নিকট প্রকাশ করে দিল। ঈসা (আ.) তাতে চিন্তাযুক্ত হলেন। এদিকে বনী ইসরাঈল তাঁর ক্ষতি করার ইচ্ছা করল। তাঁর ব্যাপারে শংকাগ্রস্ত হবার পর তাঁর মাতা তাঁকে নিয়ে একটি গাধায় চড়ে দ্রুত সরে পড়লেন। বর্ণিত আছে যে, তিনি যখন কাদামাটি থেকে পাখী বানাতে মনস্থ করলেন, তখন তাদেরকে জিজ্ঞেস করেছিলেন, কোন্ পাখী বানানো বেশী কঠিন? উত্তরে বলা হলো বাদুড়।

যেমন হাদীছে বর্ণিত আছে.

সূরা আলে-ইমরান ঃ ৪৯

विक्त राजि रेर्न ज्तारेज (त.), आज्ञार् ठा आलात वानी انَيْ اَخْلُقُ لَكُمْ مَنَ الطَّيْنِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ –এর ব্যাখ্যায় বলেন, হযরত ঈসা (আ.) বলেছিলেন, "কোন্ পাখি বানানো বেশী কঠিন? তারা বলেছিল বাদুড় বানানো কঠিন। কারণ, তার সারা দেহ মাংসল। তারপর তিনি একটি বাদুড় বানিয়ে দেখালেন।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী রহমাতুল্লাহি আলায়হি বলেন, যদি কেউ প্রশ্ন করেন যে, فبه শব্দটিতে اَنَىٰ اَخْلُقُ لَكُمْ مَنَ الطَّيْن वना राना किन श अथठ आयाा आरह فَأَشْخُ فَيْهِ प्रिनेष्ठ अर्तनाभ राज्यात करत نفخ في الطَّيْرِ अथात्न هيئة अनि छीनि । जवादव वना याय्य, वाद्यात्व هيئة वर्षा كَهَيْتُةِ الطُّيْرِ (পাখিতে ফুৎকার দিব) অর্থাৎ সর্বনামটি الطير শব্দের প্রতি প্রত্যার্বতিত। যদি فَانْفُخُ فَفِيها বলা হতো, তাও বৈধ হতো, যেমন সূরা মায়িদাতে আছে فَانْفُخُ فِيهُ ( সূরাহ মায়িদা –১১০ ) ( আমি ফু ৎকার দিব আকৃতিতে )

উল্লেখ্য যে, অপর পাঠপদ্ধতিতে ফী (فَى) শব্দবিহীন فَا ثَنْفُخُهَ আছে, অবশ্য আরবগণ এরূপ করে थार्कन, कथरना في यार्श आवात कथरना في विश्वन। य्यमन, कवित ভाষाয় وَبُ لِلْلَةِ قِدُ بَتُهَا ( वर्

সূরা আলে-ইমরান ঃ ৪৯

तांण आपि कांणिस निस्ति ) अवर المُنْتُ جَيْدٌ कि वर्णन عَنْد عَلَا بَكْتُكَ جِيَادٌ عِنْد कि वर्णन بَعْنِياً कि वर्णन عَنْد وَلاَ يَكْتُكَ جِيَادٌ عِنْد مَا السلاب कि अकार्णत जांगा एहें हा रसिन, रकान माण्मकाती मिला राष्ट्रमाष्ट करत काँरानि अवर रकान अवती अर्थ रक्णानि )। अ रक्षित قَامَتُكُ مَا الله السَّتَمَرِيَّها وَاللهُ اللهُ السَّتَمَرِيَّها وَاللهُ السَّتَمَرِيَّها وَاللهُ السَّتَمَرِيَّها وَاللهُ السَّتَمَرِيَّها وَاللهُ السَّتَمَرِيَّها وَاللهُ اللهُ السَّتَمَرِيَّها وَاللهُ السَّتَمَرِيَّها وَاللهُ اللهُ السَّتَمَرِيَّها وَاللهُ السَّتَمَالُهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ السَّتَمَالِهُ وَاللهُ وَاللّهُ و

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী وَأَبْرِيُ الْأَكْمَةَ وَالْاَبْرَصُ ( আমি জন্মন্ধে ও কুষ্ঠ ব্যাধিগ্রস্তকে নিরাময় করব ) এর ব্যাখ্যাঃ

أَشُوْيُ মান الْبُرِيُ ( আমি আরোগ্য দান করবে ) এ হিসাবে আল্লাহ্ রোগকে আরোগ্য করে দিলে বলা হয় اَبْرَءَالله المُرِيْضُ ( আল্লাহ্ তা'আলা রোগীকে আরোগ্য দান করেছেন )। এ থেকেই যখন কোন রোগী আরোগ্য লাভ করে, তখন বলা হয় ابرأ المريض فهو يبرأ برأ المريض فهو يبرأ و রোগী সুস্থ হয়ে গিয়েছে ) শক্টি এ ভাবেও ব্যবহৃত হয়।

প্রের অর্থ নিয়ে তাফসীরকারগণ একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। কেউ কেউ বলেছেন, কেব্রান্তি যে রাত্রে দেখে না, দিনের বেলায় দেখে। যাঁরা এ ব্যাখ্যা করেছেন তাঁদের আলোচনাঃ

٩০৮৮. হযরত মুজাহিদ (র.) থেকে বর্ণিত, وَأُبْرِيُ الْاَكْمَهُ وَالْاَبْرِيُ الْاَكْمَهُ وَالْاَبْرِيُ الْاَكْمَهُ وَالْاَبْرِيُ الْاَكْمَهُ وَالْاَبْرِيُ الْاَكْمَهُ وَالْاَبْرِيُ الْاَكْمُهُ وَالْاَبْرِيُ الْاَكْمُهُ وَالْاَبْرِيُ الْاَكْمُهُ وَالْمُوْتِيَ وَالْمُعُوالِيَّةِ وَالْمُعُوالِيِّ وَالْمُعُوالِيِّ وَالْمُعُوالِيِّ وَالْمُعُوالِيِّ وَالْمُعُوالِيِّ وَالْمُعُوالِيِّ وَالْمُعُوالِيِّ وَالْمُعُوالِيِّ وَالْمُعُوالِيُّ وَالْمُعُوالِيُّ وَالْمُعُوالِيُّ وَالْمُعُوالِيُّ وَالْمُعُوالِيُّ وَالْمُعُوالِيُّ وَالْمُعُوالِيُّ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُعُوالِيُّ وَالْمُؤْمِلِيُّ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُولِ وَالْمُؤْمِلِيُّ وَالْمُؤْمِلُولِ وَالْمُؤْمِلُولِ وَالْمُؤْمِلِيِّ وَالْمُعُمُّ وَالْمُؤْمِلُولِ وَالْمُؤْمِلُولِ وَالْمُؤْمِلُولِ وَالْمُولِيُولِيُّ وَالْمُؤْمِلِيِّ وَالْمُؤْمِلِيِّ وَالْمُؤْمِلُولِ وَالْمُؤْمِلِيِّ وَالْمُؤْمِلُولِيُولِي وَالْمُؤْمِلِيِّ وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِيِّ وَالْمُؤْمِلِيِّ وَالْمُؤْمِلِيِّ وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِيُولِي وَالْمُؤْمِلِيِّ وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِيُولِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمِلِيِّ وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُلْمِلِي وَالْمُؤْمِلِي وَالْمُل

**৭০৮৯. হ**যরত মুজাহিদ (র.) হতে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

জন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেছেন, আকমাহ্ (اکمه) মানে জন্মান্ধ । যাঁরা এমত পোষণ করেন তাঁদের আলোচনা

৭০৯০. হযরত কাতাদা (র.) বলেছেন, আমরা এ বিষয়ে আলোচনা করতাম যে, আকমাহ (اکمها) সেই ব্যক্তি, যার জন্ম হয়েছে অন্ধ অবস্থায়।

৭০৯১. হ্যরত কাতাদা (র.) হতে অন্য সূত্রেও অনুরূপ বর্ণনা রয়েছে।

৭০৯২. হযরত ইব্ন আত্মাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, আকমাহ্ (১৯১৮) সেই ব্যক্তি, যে অন্ধ অবস্থায় জন্মগ্রহণ করেছে।

অন্য তাফসীরকারগণ বলেছেন, আকমাহ্ (اکمه) অন্ধ ব্যক্তি।

# যারা এমতের অনুসারী ঃ

৭০৯৩. সুদ্দী (র.) হতে বর্ণিত, وَأَبْرِيُ الْأَكْمَةُ আলোচ্যু আয়াতে আকমাহ্ মানে অন্ধ।

৭০৯৪. হযরত ইবৃন আহ্বাস (রা.) বলেছেন, ১৯০। অর্থাৎ অন্ধা

৭০৯৫. হযরত কাতাদা (র.) أَبْرِئُ الْأَكْمَةُ এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, ما سون অর।

৭০৯৬. হাসান (র.) وَأَبْرِيُ الْأَكْمَه —এর ব্যাখ্যায় বলেছেন– অন্ধ।

তাফসীরকারগণের অপর কয়েকজন বলেছেন। আকমাহ্ (اكمه আমাশ (اعمش) তথা দুর্বল দৃষ্টিশক্তি সম্পন্ন লোক।

৭০৯৭. ইকরামা (র.) وَأَعْمَشُ এর ব্যখ্যায় বলেন, আ'মাশ (اَعْمَشُ তথা ক্ষীণ দৃষ্টিশক্তি সম্পন্ন।

—এর দারা আল্লাহ্ তা'আলা হযরত ঈসা (আ.) সম্পর্কে নিদর্শন দিয়েছেন যে, তিনি ( ঈসা ) বনী ইসরাঈলকে এ কথাগুলো বলবেন যাতে তারা এ সকল শিক্ষামূলক বিষয়াদি ও নিদর্শনসমূহ থেকে তাঁর নবৃত্য়াতের প্রমাণ পেতে পারে। যেহেতু অন্ধত্ব ও কুণ্ঠরোগের কোন চিকিৎসা নেই যে, চিকিৎসক ঔষধের মাধ্যমে তা সারাতে পারে। তিনি যখন এগুলো সারাতে পারছেন, তখন এটি সুস্পষ্ট প্রমাণ যে, তিনি আল্লাহ্র রাসূল। এটি তো মুজিযাসমূহের অন্যতম যা আল্লাহ্ তাআলা তাঁকে দান করেছেন।

ইকরামা (র.) যে বলেছেন ১১ মানে ক্রটিপূর্ণ দৃষ্টিশক্তি এবং মুজাহিদ (র.) যে বলেছেন এর অর্থ দিনে দেখে রাতে দেখে না এমন্তব্যগুলোর কোন যৌক্তিকতা নেই। কারণ, জাল্লাহ্ তা'জালানবীগণকে এমন জালৌকিক শক্তি দান করেন যার মুকাবিলা করা কারো পক্ষেই সম্ভব হয় না। বনী ইসরাঈলকে তাঁর নব্ওয়াতের প্রমাণ হিসাবে হযরত ঈসা (আ.) যদি বলতেন যে, তিনি ক্রটিপূর্ণ দৃষ্টিশক্তি ব্যক্তিকে আরোগ্য করেন কিংবা যে রাতে দেখে না এমন রুগ্ন ব্যক্তিকে সুস্থ করেন, তবে বনী ইসরাঈল এ বিষয়ের মুকাবিলা করতে পারত এবং বলত ঈসা! (আ.) এতে তো আপনার নব্ওয়াতের কোন প্রমাণ নেই। কেননা আমাদের মধ্যে এমন বহু অভিজ্ঞ লোক আছেন, যাঁরা এমন রোগীদের চিকিৎসা করতে পারেন অথচ তারা আল্লাহ্র নবীও নয়, রাসূলও নয়।

এ আলোচনায় আমাদের বক্তব্যের সত্যতা সুস্পষ্টভাবে প্রমাণিত হয়েছে যে, ১০০০ এমন অন্ধকে বলা হয়, যে, রাতে বা দিনে কখনো কোন কিছুই দেখ না। আর কাতাদা (র.) একথাই বলেছেন যে, ১০০০ মানে জন্মন্ত্র। এটিও প্রকৃত অর্থের সাথে সামঞ্জস্যশীল। কারণ, এ ধরনর দ্রারোগ্য ব্যাধির চিকি ৎসার দাবী কোন মানুষ করতে পারে না, একমাত্র এমন লোক ব্যতীত যাদেরকে হয়রত ঈসা (আ.)—এর ন্যায় মু'জিযা দান করা হয়েছে। কুঠরোগের চিকিৎসাও তেমনই।

তাবারী শরীফ (৫ম খণ্ড) – ৫১

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী وَاَحْمِى الْمَوْتَى بِاذْنِ اللّٰهِ وَٱنْبِئْكُمْ بِمَا تَأْكُونَ وَمَا تَدُّخُرُونَ فَى بِيُوْتِكُمُ (এবং আল্লাহ্র ছকুমে মৃতকে জীবন্ত করব, তোমরা তোমাদের গৃহে যা আহার কর ও মওজুদ কর তা তোমাদেরকে বলে দিব), এর ব্যাখ্যা ঃ

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, মহান আল্লাহ্র দরবারে দু'আ করে হযরত ঈসা (আ.) মৃতকে যিন্দাহ্ করতেন।

৭০৯৮. ওয়াহ্ব ইব্ন ম্নাব্বিহ্ (র.) বলতেন, হয়রত ঈসা (আ.)—এর বয়স য়য়ন ১২ বছর, তয়ন আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর মাতা হয়রত মারইয়াম (আ.)—এর নিকট সংবাদ পাঠালেন, তিনি তয়ন মিসরে অবস্থান করছিলেন। সন্তান প্রসবকালে তিনি আপন সম্প্রদায়কে ছেড়ে মিসর চলে গিয়েছিলেন। আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে জানিয়ে দিলেন য়ে, তুমি তোমার ছেলে নিয়ে সিরিয়া চলে য়াও। তিনি আদেশ পালন করলেন। হয়রত ঈসা (আ.) ত্রিশ বছর বয়স পর্যন্ত সিরিয়াতেই ছিলেন। নব্ওয়াত প্রকাশের তিন বছর পর পর্যন্ত তিনি পৃথিবীতে ছিলেন। তারপর আল্লাহ্ তা'আলা তাকে আকাশে তুলে নিলেন।

বর্ণনাকারী ওয়াহ্ব (র.) মন্তব্য করেছেন যে, কখনও কখনও হযরত ঈসা (আ.)—এর নিকট এক একদলে পঞ্চাশ হাযার করে রোগী আগমন করত। যারা তাঁর নিকট পৌঁছতে পারত পৌঁছত। আর যারা তাঁর নিকট পৌঁছতে পারত না, তিনি নিজে তাদের নিকট যেতেন। মহান আল্লাহ্র দরবারে দু'আ করার মাধ্যমে তিনি তাদের চিকিৎসা করতেন।

ইমাম আবু জা ফর তাবারী (র.) বলেন, আল্লাহ্ তা আলার বাণী وَانْتِبُكُمْمِا تَاكُلُونَ وَمَا تَدَخُونُ وَوَالْتَبِكُمْمِا تَاكُلُونَ وَمَا تَدَخُونُ وَوَالْتَبِكُمْمِا تَاكُلُونَ وَمَا تَدَا اللهِ (আর যা তোমানের গৃহে আহার কর আর যা বাড়ীতে মওজুদ রাখ, তা তোমাদেরকে বলে দেব। ) আলোচ্য আয়াত সম্পর্কে যদি কেউ প্রশ্ন করে এতে হযরত ঈসা (আ.)—এরনবৃওয়াতের প্রমাণ কোথায়? কেননা, অনেক জ্যোতিয়া ও গণককেও এ জাতীয় খবর দিতে দেখা যায়, আর ক্ষেত্র বিশেষে ঘটনা চক্রে সত্যও হয়ে যায়।

উত্তরে বলা হবে, ওয়াকিফহাল ব্যক্তি মাত্রই জানেন যে, জ্যোতিষী ও গণক ব্যক্তিরা এতদ্ সম্পর্কে সংবাদ দিয়ে থাকে। পক্ষান্তরে হযরত ঈসা (আ.) তথা নবী–রাসূলগণের ব্যাপার কিন্তু তেমন নয় বরং হ্যরত ঈসা (আ.) চিন্তা, গবেষণা ও কৌশল ব্যতিরেকে সরাসরি আল্লাহ্ কর্তৃক অবহিত করণের মাধ্যমে এসব সংবাদ দিতেন। জ্যোতিষ তার অংকের প্রতি এবং গণক তার গণনার প্রতি যেভাবে ব্যতিব্যস্ত ও বিচলিত হয়ে পড়ে হ্যরত ঈসা (আ.) কিন্তু সেভাবে বিচলিত হতেন না। এভাবেই অদৃশ্য বিষয় সম্পর্কে আম্বিয়া কিরামের জ্ঞান আর কাফিরদের জ্ঞান এক নয়।

#### যাঁরা এমত পোষণ করেন

৭০৯৯. ইব্ন ইসহাক (র.) বলেছেন, হযরত ঈসা (আ.) —এর বয়স যখন নয় কি দশ, তখন তাঁর মাতা তাঁকে এক মক্তবে ভর্তি করে দিলেন। জনৈক শিক্ষকের তত্ত্বাবধানে তিনি থাকতেন। অন্যান্য ছাত্রদেরকে শিক্ষক যেভাবে শিক্ষন দিতেন, তাঁকেও সেভাবে শিখাতেন। কিন্তু তাঁকে শিখাতে গেলে শিখানোর আগে তিনি নিজেই তা বলে দিতেন। শিক্ষক বলতেন, আরে! এ বিধবার ছেলের কান্ড দেখে তোমরা কি বিশ্বিত হছে না? আমি কিছু শিখাতে গেলে দেখি উক্ত বিষয়ে সে আমার চেয়েও অভিজ্ঞ।

৭১০০. সৃদ্দী (র.) হতে বর্ণিত, ঈসা (আ.) বয়স্ক হলে পরে তাঁর মাতা তাঁকে তাওরাত শিখতে পাঠালেন। আপন এলাকার ছেলেপিলের সাথে খেলাধূলা করতেন বালকদেরকে তিনি বলে দিতেন ওদের বাবারা কখন কি কাজ করছে।

٩٥٥). সাঈদ ইব্ন জুবাইর (র.) আল্লাহ্ তাআলার বাণী وَٱنْسَبُكُمْنِمَا تَاكُلُونَ هَا تَدَّخُونَ فَيُ بُيُونَكُمُ (আমি তোমাদেরকে বলে দিব তোমরা যা খাও এবং যা মওজুদ কর ) প্রসংগে বলেন, হযরত ঈসা (আ.) যখন মক্তবে পড়ছিলেন, তখন অন্যাদেরকে বলে দিতেন নিজেদের ঘরে ওরা যা খেতএবং যা মওজুদ করত।

9১০২. ইসমাঈল ইব্ন সালিম (র.) বলেছেন, আমি সাঈদ ইব্ন জ্বাইর (রা.) – কে বলতে শুনেছি আয়াত প্রসংগে তিনি বলেছেন, ঈসা (আ.) মক্তবের কোন একজন ছাত্রকে ডেকে বলতেন, হে বালক। তোমার পরিবারের লোকেরা আজ তোমার জন্যে অমুক খাবার লুকিয়ে রেখেছে, তুমি কি তা থেকে আমাকে কিছু খাওয়াবে?

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, নবীগণের কর্ম ও প্রমাণাদি এরকমই। তাঁরা এমন সব প্রমাণ নিয়ে আসেন, যা হাসিল করা কদাচিৎ সম্ভব বটে কিন্তু এমন মাধ্যমে নয়, যে মাধ্যমে অন্যরা অর্জন করে। বরং তাঁরা এমন মাধ্যমে সেগুলো অর্জন করেন যে, জগত জানে একমাত্র আল্লাহ্র পক্ষ থেকে প্রজ্ঞাবান ব্যতীত এটা জানা সম্ভব নয়।

যাঁরা এমন্তব্য করেছেন তাঁদের আলোচনাঃ

9১০৩. ﴿ اَنْسِتُكُمْ بِمَا تَاكْلُوْنَ وَمَا تَدُخُرُوْنَ فَى بَيْوَتَكُمُ وَاللَّهِ –এর ব্যাখ্যা প্রসংগে মুজাহিদ (র.) হতে বর্ণিত। ঈসা (আ.) বলতেন, আমি তোমাদেরকে বলে দিব গত রাতে তোমরা যা খেয়েছ এবং যা জমা করে রেখেছ।

৭১০৪. মুজাহিদ (র.) হতে অন্যসূত্রেও অনুরূপ হাদীস রয়েছে।

9>০৫.ইব্ন জ্রাইজ (র.) হতে বণিত, আল্লাহ্ তা'আলার বাণী وَٱنْبِنُكُمْ مَا تَكُوْنُ فَا تَدُخُونُ فَي السَّاسِةِ প্রসংগে আতা ইব্ন আবী রাবাহ্ (র.) বলেছেন, খাদ্য ও দ্রব্যাদি যেগুলো ওরা তাদের ঘরে জমা করে রাখত, আল্লাহ্ তা'আলাই তাকে তা জানিয়ে দিতেন।

9১০৬. রবী' (র.) আল্লাহ্ তা'আলার বাণী مُرْتَكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخُرُونَ فَي بَيُوتِكُمْ प्रम्भुद् বলেছেন, তোমরা যা খাও মানে গত রাতে তোমরা যা খেয়েছ এবং জমা করে রেখেছ তা আমি তোমাদেরকে বলে দিতে পারি।

৭১০৭. সুদী (র.) বলেন, ঈসা (আ.) মক্তবের ছেলেদের সাথে খেলাধূলা করতেন এবং তাদের পিতা—মাতা যা করছে, যা জমা রাখছে এবং যা খাছে তা বলে দিতেন। কোন একজনকে ডেকে তিনি বলতেন, বাড়ী গিয়ে দেখ তোমার মাতা পিতা তোমার জন্যে এটা—ওটা তুলে রেখেছে এবং ওরা—এটা ওটা খাছে। শিশুটি বাড়ীতে যেত এবং তার জন্যে রেখে দেয়া দ্রব্যটি তাকে দেয়ার জন্যে করাকাটি করত। তারা শিশুটিকে জিজ্ঞেস করত কে তোমাকে বলে দিল যে, তোমার জন্যে এটা রেখেছি? উত্তরে সে ঈসা (আ.)—এর কথা বলত।

আল্লাহ্ তাআলার বাণী وَانْبِنْكُمْ بِمَا تَاكُلُونَ وَمَا تَدُّخُونَ فَيْ بَيُونَكُمْ हाता এদিকেই ইঙ্গিত করা হয়েছে। এর লোকজন আপন শিশুদেরকে হয়রত ঈসা (আ.)—এর নিকট যেতে দিতনা। তার বলত এ যাদুকরের সাথে তোমরা খেলতে যেওনা। ওরা ছেলেদেরকে একটি ঘরে আটক করে রাখল। খেলার সাথীদেরকে খোঁজে যখন ঈসা (আ.) আসতেন, তখন অভিভাবকগণ বলল, তারা তো এখানে নেই। ঈসা (আ.) বললেন এ ঘরে কিং ওরা বলল, শুকর পাল। ঈসা (আ.) বললেন, ওরা সব তা—ই হয়ে যাবে। পরে দরজা খুলে দেখল ওরা সবাই শৃকরে পরিণত হয়ে গেছে। আল্লাহ্ তা আলার বাণীঃ পরে দরজা খুলে দেখল ওরা সবাই শৃকরে পরিণত হয়ে গেছে। আল্লাহ্ তা আলার বাণীঃ কাফির, তারা অভিশপ্ত হয়েছে। দাউদ ও ঈসা ইব্ন মারইয়াম —এর মুখে (৫ঃ ৭৮) এ ঘোষণার দ্বারা এদিকেই ইঙ্গিত করা হয়েছে।

۹১০৮. হাসান (র.) থেকে বর্ণিত তিনি জাল্লাহ্ পাকের বাণী وَمَا تَدَّخُرُوْنَ فَيْ بُيُوْتِكُمُ প্রসংগে বলেন, যা তোমরা লুকিয়ে রাখ এ ভয়ে যে পরে কিছু আসবে না।

জন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেন আল্লাহ্ তা'আলার বাণী وَأَنْبِتُكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخُرُونَ فَي بُيُوتِكُمْ وَهُ আৰু তোমাদের জন্যে আকাশ থেকে নাযিলকৃত খাদ্যের যা তোমরা খাও এবং যা তোমরা জমা করে রাখ, তা আমি তোমাদেরকে বলে দেব।

## খাঁরা এমত পোষণ করেনঃ

وَانْتِنْكُمْبِمَا تَأَكُّنُونَمَا تَدُّخُونَنَ – কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্ তা আলার বাণী – فَيُ بَيُونِكُمُ ( এবং আমি তোমাদেরকে বলে দেব যা তোমরা খাও এবং যা তোমরা তোমাদের ঘরে

জমা করে রাখ ) প্রসংগে বলেন, হযরত ঈসা (আ.) –এর সম্প্রদায় যখন খাদ্য প্রার্থনা করল, তখন তাদের নিকট জান্নাত হতে ফল নাযিল হওয়া আরম্ভ হলো। তারা যেখানেই থাকুক, তাদের নিকট ফল আসত। তিনি সম্প্রদায়কে নির্দেশ দিলেন যাতে খিয়ানত না করে এবং কোন কিছু জমা না করে এবং পরের দিনের জন্যে না রাখে। এটি ছিল ওদের জন্যে পরীক্ষা। ওরা যদি কিছু খিয়ানত করত কিংবা মওজুদ করে রাখত হযরত ঈসা (আ.) তা ওদেরকে বলে দিতেন। তাই তিনি বলেছিলেন, "আমি তোমাদেরকে বলে দিব যা তোমরা খাও এবং যা তোমরা নিজেদের ঘরে মওজুদ কর।

وَأُنْبِنُّكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدُّخِرُونَ - বাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি আল্লাহ্ তাআলার বাণী وَأُنْبِئُكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدُّخِرُونَ প্রসংগে বলেন–এর অর্থ হচ্ছে আকাশ হতে আগত খাদ্য, যা তোমরা খাও এবং যা তোমরা فَيُبِيُونَكُمْ মওজুদ রাখ, তা সবই আমি তোমাদের বলে দেব। তিনি বলেন, খাদ্য নাযিল হবার কালে তিনি তাদের অঙ্গীকার নিয়েছিলেন যে, তারা তা আহার করবে, মওজুদ রাখবে না। কিন্তু পরবর্তীতে তারা তা মওজুদ করেছিল এবং খিয়ানত করেছিল। অঙ্গীকার ভঙ্গ করে খিয়ানত করায় তারা শুকরে রূপান্তরিত হয়েছিল। فَمَنْ يَكُفُرْ بَعْدُ مِنْكُمْ فَانِّي أَعَذِّبُهُ عَذَابًا لاَأْعَذَّبِهُ أَحَدًا مِّنَ الْعَلَمِينَ विष्टि राला आल्लाइ जा जानात वानी (এরপর তোমাদের মধ্যে যে অকৃতজ্ঞ হবে আমি তাকে এমন শাস্তি দেব যা বিশ্বের কাউকেই দেব না । ৫ঃ ১১৫)। আন্মার ইব্ন য়াসির হতে অনুরূপ বর্ণিত আছে। يَدُّخُونَ শুন্দটি يَفْتَعُلُونَ क্রিয়ার कांक्षारमारा ) أَذَخَرُتُ الشُّمَيُّ فَأَنَا ٱذْخَرُهُ कांक्षारमारा कांबे वर्ण तात कांबे वर्ण कांबे मुता সঞ্চয় করেছি, সূতরাং সঞ্চয় করব ) হতে নিম্পন্ন । তারপর ذکرتالشئ হতে উথিত يِدُّکُرُ শব্দের त्रभाखत পদ्धि प्रजाविक विदिक یدُّخرُ अफ़ा হচ्ছে । অথাৎ শব্দি ছিল نالوَیْدُتَخرُ उर्वाविक विदिक ناء که نالویٔدُتَخرُ উচ্চারণস্থল (মাথরাজ) কাছাকাছি। এ দু'টি একত্রিত হওয়ায় উচ্চারণ কষ্টকর হয়ে পড়েছে। ফলে একটি আপটির সাথে মিলিত হয়েছে এবং ুট বর্ণটি টা অক্ষরে রূপান্তরিত হয়েছে। যেহেতু টা অক্ষরটি উচ্চারণ ক্ষেত্রের দৃষ্টিতে ১৫৩ ১৫৯ –এর মাঝামাঝি অবস্থানে রয়েছে৷ আরবের কেউ কেউ অবশ্য تذخرون ورق الله الله ورقال مع وروال مع ورون ورقال वत क्रिय़ تذخرون ورقا ورقال الله ورقا -পাঠ করে থাকে। فنخرلك শৃদ্ধটিও এভাবেই নিম্পন্ন । প্রথম পদ্ধতি তথা تاء অক্ষরে نخرك -কে সিন্ধি কর উভয়টিকে ال फिरा পরিবর্তন করে پدخوین পড়ার স্থলে অন্য কিছু পড়া জায়িয হবে না। যেহেতু এ পঠন রীতির অনুসারিগণে পক্ষ হতে সেটাই বর্ণিত এবং এটিই উত্তম ভায্য। যেমন করি যুহায়র বলেন ঃ

إِنَّ الْكَرِيْمَ الَّذِي يُعْطِيكَ نَائِلَهُ \* عَفْوًا وَيُظْلَمُ اَحْيَانًا فَيَطُّلِّمُ

(যে দানশীল তোমাকে তার সম্পদ দান করে, তিনি তো ক্ষমাশীল, তবে মাঝে মাঝে অন্যায়ও করে।) এতে বুঝা যায় শব্দ হতে গঠিত يفتعل –এর ওয়নে ধ্রাণেও ব্যবহৃত হয় আর েধাণেও ব্যবহৃত হয়।

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী اِنَّ فَيْ ذَٰكُ كُنَّمُ اِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ( তোমরা যদি মু'মিন হও, তবে এতে তোমাদের জন্যে নিদর্শন রয়েছে) ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন— আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেন যে, আল্লাহ্র অনুমতিতে মাটি দ্বারা পন্দী সৃষ্টি, জন্মান্ধকে দৃষ্টিদান, কুণ্ঠরোগীকে আরোগ্যকরণ,

মৃতকে জীবন্তকরণ এবং জ্যোতিযগিরি জাদুগিরি ও হিসাব–নিকাশ ব্যতীত সরাসরি তোমাদের আহার ও মওজুদ সম্পর্কে সংবাদ প্রদান ইত্যাদি অলৌকিক ব্যাপারসমূহে তোমাদের জন্যে অনুধাবনের বিষয় রয়েছে। এতে গবেযণার বিষয় রয়েছে, তোমরা এতে গবেযণা করবে। ফলে অনুধাবন করতে পারবে যে, আমি আমার বক্তব্যে সত্যবাদী, তোমাদের প্রতিপালকের পক্ষ হতে তোমাদের নিকট আমি রাসূল। এর দ্বারা তোমরা জানতে পারবে আল্লাহ্র আদেশ–নিষেধের প্রতি আমি যে তোমাদেরকে আহবান জানাচ্ছি, তাতে আমি সত্যবাদী। যদি তোমরা মু'মিন হও অর্থাৎ যদি তোমরা আল্লাহ্র দলীল–প্রমাণাদি ও নিদর্শনাদি যথার্থ বলে মেনে নাও, তাঁর একত্ব বাদে স্বীকৃতি দাও এবং তাঁর নবী মূসা (আ.) ও তোমাদের নিকট আগত তাওরাতকে সত্য বলে মেনে নাও।

( . ٥ ) وَ مُصَبِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَكَ يَّ مِنَ التَّوْرُيةِ وَلِأُحِلَّ لَكُمُ بَعْضَ الَّذِي حُرِّمَ عَكَيْكُمُ وَ وَلِأُحِلَّ لَكُمُ بَعْضَ الَّذِي حُرِّمَ عَكَيْكُمُ وَ عَلَيْكُمُ وَ وَاللَّهِ وَ اللَّهِ وَ اللَّهِ وَ اللَّهِ وَ اللَّهِ وَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ولَا لَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَالِمُ لَلَّ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُولَّالَّالَالِهُ وَاللَّهُ

৫০. আমি এসেছি আমার সম্মুখে তাওরাতের যা রয়েছে তার সমর্থকরূপে ও তোমাদের জন্যে যা নিষিদ্ধ ছিল তার কতকণ্ডলোকে বৈধ করতে এবং আমি তোমাদের প্রতিপালকের পক্ষ হতে তোমাদের নিকট নিদর্শন নিয়ে এসেছি। সুতরাং আল্লাহকে ভয় কর আর আমাকে অনুসরণ কর।

৭১১১. ওয়াহ্ব ইব্ন মুনারিহ্ (র.) বলতেন, হ্যরত ঈসা (আ.) ছিলেন হ্যরত মূসা (আ.)—এর শরীআতের অনুসারী। তিনি শনিবারের অনুষ্ঠান পালন করতেন এবং বায়তুল মুকাদ্দাসকে কিবলা মানতেন। তিনি ইসরাঈলীদেরকে বলেছিলেন যে, তাওরাতে যা আছে তার একটু বিরুদ্ধেও আমি

তোমাদেরকে আহ্বান করব না। তবে তোমাদের জন্যে যা হারাম করা হয়েছিল, তার কতক আমি হালাল করব এবং তোমাদের বোঝা আমি লাঘব করব।

وَمُصِدُفًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ التَّوْرَاةِ وَلاُحِلُّ لَكُمْ بَعْضَ ( الذِّي مُوْرَاةِ وَلاُحِلُّ لَكُمْ بَعْضَ ( আমার সমুখে তাওরাতের যা আছে তার সমর্থকরূপে এবং তোমাদের জন্যে যা হারাম করা হয়েছে তার কতক হালাল করতে আমি এসেছি। ) –এর ব্যাখ্যায় বলেন, হয়রত ঈসা (আ.) –এর আনীত শরীআত হয়রত মৃসা (আ.) আনীত শরীআতে হয়রত মৃসা (আ.) –এর আনীত শরীআতে তাদের জন্যে উটের গোশত মেদ, কিছু পাখি ও মাছ হারাম ছিল।

৭১১৩. রবী' থেকে বর্ণিত, হ্যরত ঈসা (আ.) – এর মাধ্যমে আল্লাহ্ তা'আলা এগুলো তাদের জন্যে হালাল করেছেন। তাদের জন্যে চর্বি হারাম ছিল। ঈসা (আ.) – এর শরীআতে চর্বি হালাল করা হলো। মাছ ও পাথির কিছু কিছু হালাল করা হলো। অপর কতক জিনিস মূসা (আ.) – এর শরীআতে হারাম ও কঠোর ছিল ইনজীলে সেগুলো সম্পর্কে নমনীয়তা এসেছে। সূতরাং সর্ব বিবেচনায় হ্যরত মূসা (আ.) – এর শরীআতের চেয়ে হ্যরত ঈসা (আ.) – এর শরীআতে নমনীয় ও সহজ।

وَلاَحِلَ لَكُمْ بَعْضَ الَّذِي حُرِّ الْكَمْ بَعْضَ الَّذِي حُرِّ الْكَمْ بَعْضَ الَّذِي حُرِّ الْكَمْ بَعْضَ اللَّذِي حُرِّ প্রসংগে তিনি বলেন, হারামকৃত দ্রব্য ছিল উটের গোশত ও চর্বি। হ্যরত ঈসা (আ.) নবী হয়ে এলেন এবং এগুলো তাদের জন্যে হালাল করে দিলেন। তিনি ইয়াহ্দীদের নিকট প্রেরিত হয়েছিলেন। তারপর তারা তার নির্দেশ সম্পর্কে মতবিরোধ করে বিভিন্ন দলে বিভক্ত হয়ে গেল।

933৫. মুহামাদ ইব্ন জা'ফর ইব্ন যুবাযর (র.) مَصَنَفًا لَمَا بَيْنَ يَدُى مِنَ التُورَاءِ —এর ব্যাখ্যায় বলেন, তাওরাত যা আমার পূর্বে নাযিল হয়েছে আমি তা সমর্থন করি। আর মানে আমি তোমাদেরকে বলব যে, এটি তোমাদের জন্যে হারাম ছিল, তাই তোমরা বর্জন করেছ তারপর আমি তোমাদের বোঝা লাঘব করে দেব এবং তা তোমাদের জন্যে হালাল করে দেব। ফলে তোমরা সহজ ব্যবস্থাটি গ্রহণ করবে এবং কট হতে মুক্তি পাবে।

9১১৬. হাসান (র.) হতে বার্ণিত, مُلْكِرُ عَلَيْكُمْ وَالْدِي صَلَّا الَّذِي حَرْمُ عَلَيْكُمْ وَالْحَدُ وَالْحَدُ وَالْحَدُ اللَّذِي حَرْمُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَال

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী وَجِنْتُكُمْ بِاْيَةٌ مِنْ ذَبِكُمْ ( এবং আমি এসেছি তোমাদের প্রতিপালকের পক্ষ হতে নিদর্শন নিয়ে ) প্রসংগে তাফসীরকারগণের অভিমতঃ

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী বলেন, আয়াতের অর্থ হচ্ছে আমি এসেছি তোমাদের প্রতিপালকের পক্ষ হতে প্রমাণ ও শিক্ষণীয় বিষয় নিয়ে এগুলো দ্বারাই তোমরা আমার বক্তব্যের যথার্থতা ও সত্যতা অনুধাবন করতে পারবে। 9>১৭. মুজাহিদ রে) وَجَنْكُمْ بِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ

۹৯১৮. মুজাহিদ (র.) وَجُنْتُكُمْ بِالْيَةَ مِنْ رَبِّكُمْ আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, হ্যরত ঈসা (আ.) ওদের জন্যে যে সকল বিযয় বর্ণনা করেছেন তা সবই আয়াত বা নিদর্শনের অন্তভুক্ত। مِنْ رَبِّكُ (তোমাদের প্রতিপালক হতে ) মানে مِنْ رَبِّكُ (প্রতিপালকের নিকট হতে )।

আল্লাহ্ তা'আলার বাণীঃ مُنتَقُوا اللهُ وَاللهُ وَبَيْ وَرَبُكُمْ فَاعَبُدُوهُ هَٰذاَ صِرَاطً مُسْتَقَيْمُ पूज्ताং তোমরা আল্লাহ্কে ভয় কর। আর আমাকে অনুসরণ কর। আল্লাহ্ আমার প্রতিপালক এবং তোমাদের প্রতিপালক, সুতরাং তোমরা তাঁর ইবাদত করবে এটিই সরল পথ।

(١٥) إِنَّ اللهَ مَرِيِّنُ وَمَرَبُّكُمُ فَاعْبُكُوهُ اللهَ اصِرَاظٌ مُّسَتَقِيُّمٌ ٥

৫১. আল্লাহ্ আমার প্রতিপালক এবং তোমাদের প্রতিপালক, স্তরাং তাঁর ইবাদত করবে। এটাই সরল পথ।

প্রসংগে তাফসীরকারগণের অভিমতঃ

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী বলেন, এর অর্থ হলোঃ হযরত ঈসা (আ.) বলেছিলেন, আমি তো তোমাদের নিকট নিদর্শন নিয়ে এসেছি। এগুলো দ্বারা আমার বক্তব্য যে আমি সত্যবাদী তা তোমরা অনুধাবন করতে পারবে। স্তরাং হে বনী ইসরাঈল। মৃসা (আ.)—এর উপর নাযিলকৃত কিতাবে আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদেরকে যা আদেশ নিষেধ করেছেন তা পালনার্থে তোমরা আল্লাহ্কে ভয় কর এবং আল্লাহ্র সাথে তোমরা যে চুক্তি করেছ, তা পূরণ কর।

হে বনী ইসরাঈল। আমার এবং তোমাদের প্রতিপালক যা দিয়ে আমাকে পাঠিয়েছেন, তা সত্য বলে মেনে নেয়ার প্রতিই তো আমি তোমাদেরকে ডাকছি। তোমরা আমার অনুসরণ কর এবং সেই প্রতিপালকের ইবাদত কর, তিনি এটি দিয়েই এবং তোমাদের কিতাবে যা হারাম আছে তার কতক হালাল করার দায়িত্ব দিয়েই আমাকে প্রেরণ করেছেন। এটিই সুদৃঢ় পথ ও অবিচল হিদায়াত যাতে কোনবক্রতা নেই।

وَا اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلّمُ وَال

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, از الله رَبِّي مَرْبِكُمْ فَاعْبِدُوهُ আয়াতাংশের পঠনরীতিতে মসরের অধিকাংশ কিরাআত বিশেষজ্ঞ একাধিক মত পোষণ করেন। সাধারণ কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ ক্রাদা (উদ্দেশ্য) হিসিবে اِنَّ শন্দে যের যোগে পড়েছেন। وَرَبُكُمْ مِانِيَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ اللهُ

ان नेप्पत नात्थ प्रिति بنكر – এর দৃষ্টিকোণ থেকে ان শব্দটিকে ان – دَبَى عَدَبُكُمُ – এর দৃষ্টিকোণ থেকে الف শব্দটিকে بدل) মেনে নিয়ে অপর এক দল কিরাআত বিশেষজ্ঞ الف কক্ষরে যবর যোগে أَنَّ পড়েছেন।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আমাদের মতে মিসরীয়দের ন্যায় যের যোগে ্রা পড়াই উত্তম। এজন্যে যে, মুবতাদা ( উদ্দেশ্য) হিসাবে এ। জক্ষরে যের হওয়াটা সকল কিরাআত বিশেষজ্ঞের মতে বিশুদ্ধ। যে বিযয়ে কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ একমত তাই অকাট্য প্রমাণ। এর বিপরীত যদি কেউ একক মত পোষণ করে তবে তা হবে তার নিজস্ব মত। প্রতিষ্ঠিত প্রমাণের বিরুদ্ধে একজনের মতামত আদৌ বিবেচ্য নয়। এ আয়াত বাহ্যত যদিওবা নিছক সংবাদ প্রদান স্বরূপ, কিন্তু রাসূল্ল্লাহ্ (সা.) – এর সাথে বিতর্ক উদ্দেশ্যে আগত নাজরানের খৃষ্টান প্রতিনিধিদের বিরুদ্ধে আল্লাহ্র পক্ষ হতে রাসূল মুহামাদ প্রমাণ ব্যর জন্যে সূদৃঢ় প্রমাণ রয়েছে যে, হযরত ঈসা (আ.) আল্লাহ্র অন্যান্য বান্দাদের ন্যায় তিনিও একজন বান্দা। তা ছাড়া, ওরা তাঁর যে পরিচিতি প্রকাশ করে, তা হতে তিনি মুক্ত ও পবিত্র। অবশ্য আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে নবৃওয়াত দান করেছেন এবং তাঁর সত্যতার প্রমাণ স্বরূপ আলৌকিক ক্ষমতা ও মু'জিয়াদি দান করেছেন। যেমনটি আপন আপন সত্যতা ও নবৃওয়াতের প্রমাণ স্বরূপ অন্যান্য নবীগণকে মু'জিয়াদি দান করেছেন।

( ٢٥ ) فَكُنَّا أَحَسَّ عِيْسَى مِنْهُمُ الْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنْصَارِئَ إِلَى اللهِ، قَالَ الْحَوَارِيُّوْنَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللهِ عَلَى اللهِ عَالَ الْحَوَارِيُّوْنَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللهِ عَلَى اللهِ وَاللهُ مَنْ إِنَّامُ سُلِمُوْنَ ٥ الْمَنَّا بِاللهِ وَاللهِ مَنْ إِنَّامُ سُلِمُونَ ٥ الْمَنَّا بِاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللل

৫২. যখন ঈসা তাদের অবিশ্বাস উপলব্ধি করল তখন সে বলল, আল্লাহর পথে কারা আমার সাহায্যকারী। শব্দিগণ বলল, আমরাই আল্লাহর পথে সাহায্যকারী। আমরা আল্লাহে ঈমান এনেছি। আমরা আত্মসমর্পণকারী, তুমি এর সাক্ষী থাক।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা বাণী عَيْسَا مُنْهُمُ الْكُفْلُ وَعَالَى مَنْهُمُ الْكُفْلُ وَالْحَالَ (ইহ্সাস) তিনি ঘোষণা করেন যে, ঈস্যা (আ.) যখন তাদের পক্ষ হতে অবিশ্বাস (পলেন। أَحْسَاسُ (ইহ্সাস) শন্দের অর্থ পাওয়া। عَلَيْ وَهِلَا مَنْهُمُ مِنْ أَحَد الْحَدِيةُ وَهُمُ مَنْ أَحَد الْحَد ا

هَلْ مَنْ بَكَى الدَّارَ رَاجٍ إِنْ تَحِسَّ لَهُ \* أَوْ يُبكِي الدَّارُ مَاءَ الْعَبْرَةِ الْخَضِلُ

এ কবিতায় ان تحس اله المتحس اله ( তুমি যেন তার জন্যে দয়াবান হও, ) এ হিসাবে আয়াতের অর্থ হলো আল্লাহ্ তা আলা যাদের নিকট হযরত ঈসা (আ.)—কে পাঠিয়েছিলেন, সেই বনী ইসরাঈলের পক্ষ হতে যখন নবৃত্তয়াতের অধীকৃতি পেলেন, তাঁর বক্তব্য প্রত্যাখ্যানের মনোভাব এবং আল্লাহ্র পথে আহবানে তাদের পক্ষ হতে বাধার সমুখীন হলেন, তখন তিনি বললেন, আল্লাহ্র পথে আমার সাহায্যকারী কে আছং অর্থাৎ আল্লাহ্র প্রমাণ প্রত্যাখ্যানকারী, তাঁর দীন হতে ফিরে যাত্য়া লোক

933৮. মুজাহিদ (র.) وَجَنْتُكُمْ بِالْيَةِ مِنْ رَبِّكُمْ आয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেন, হ্যরত ঈসা (জা.) ওদের জন্যে যে সকল বিষয় বর্ণনা করেছেন তা সবই আয়াত বা নিদর্শনের অন্তভ্জ। مِنْ رَبِّكُ (তোমাদের প্রতিপালক হতে ) মানে مِنْ رَبِّكُ (প্রতিপালকের নিকট হতে )।

আল্লাহ্ তা'আলার বাণীঃ مُنتَقُى اللّهَ وَاللّهَ وَبَيْ وَرَبِي وَرَبُكُمْ فَاعَبُدُوهُ هَٰذَا صِرَاطً مُستَقِيْمُ ।

স্তরাং তোমরা আল্লাহ্কে ভয় কর। আর আমাকে অনুসরণ কর। আল্লাহ্ আমার প্রতিপালক এবং
তোমাদের প্রতিপালক, স্তরাং তোমরা তাঁর ইবাদত করবে এটিই সরল পথ।

৫১. আল্লাহ আমার প্রতিপালক এবং তোমাদের প্রতিপালক, সুতরাং তাঁর ইবাদত করবে। এটাই সরল পথ।

প্রসংগে তাফসীরকারগণের অভিমতঃ

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী বলেন, এর অর্থ হলোঃ হযরত ঈসা (আ.) বলেছিলেন, আমি তো তোমাদের নিকট নিদর্শন নিয়ে এসেছি। এগুলো দ্বারা আমার বক্তব্য যে আমি সত্যবাদী তা তোমরা অনুধাবন করতে পারবে। স্তরাং হে বনী ইসরাঈল। মৃসা (আ.)—এর উপর নাযিলকৃত কিতাবে আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদেরকে যা আদেশ নিষেধ করেছেন তা পালনার্থে তোমরা আল্লাহ্কে ভয় কর এবং আল্লাহ্র সাথে তোমরা যে চ্ক্তি করেছ, তা পূরণ কর।

হে বনী ইসরাঈল। আমার এবং তোমাদের প্রতিপালক যা দিয়ে আমাকে পাঠিয়েছেন, তা সত্য বলে মেনে নেয়ার প্রতিই তো আমি তোমাদেরকে ডাকছি। তোমরা আমার অনুসরণ কর এবং সেই প্রতিপালকের ইবাদত কর, তিনি এটি দিয়েই এবং তোমাদের কিতাবে যা হারাম আছে তার কতক হালাল করার দায়িত্ব দিয়েই আমাকে প্রেরণ করেছেন। এটিই সুদৃঢ় পথ ও অবিচল হিদায়াত যাতে কোনবক্রতা নেই।

وَاكُوْلُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالّمُ وَاللّهُ وَلَّا لَمُواللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلّمُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلّمُ وَلّمُ وَلّمُ وَلّمُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلّمُ وَلّمُ وَلّمُ وَلّمُ وَلّمُ وَلمّ وَلمُولِمُ وَلمّ وَلمّ وَلّمُ وَلمّ وَلمّ وَلمُولِمُ وَلم

ইমাম আবৃ জা ফর তাবারী (র.) বলেন, انَّ اللهُ رَبِّي وَرَبُكُمْ فَاعْبُدُوهُ আয়াতাংশের পঠনরীতিতে মিসরের অধিকাংশ কিরাআত বিশেষজ্ঞ একাধিক মত পোষণ করেন। সাধারণ কিরাআত বিশেষজ্ঞগণ মুবতাদা (উদ্দেশ্য) হিসাবে أَنِّ শদে যের যোগে পড়েছেন। وَجِنْتُكُمْ بِأَنِهُ مِّنْ رَبِّكُمْ

وَبَّيُ وَدُبُكُمْ – এর দৃষ্টিকোণ থেকে اَنَ শব্দটিকে اِنَ শব্দের সাথে মিলিয়ে এবং তা হতে বদল (بدل) মেনে নিয়ে অপর এক দল কিরাআত বিশেষজ্ঞ الف কক্ষরে যবর যোগে اَنَ পড়েছেন।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আমাদের মতে মিসরীয়দের ন্যায় যের যোগে ं। পড়াই উত্তম। এজন্যে যে, মুবতাদা ( উদ্দেশ্য) হিসাবে া। অক্ষরে যের হওয়াটা সকল কিরাআত বিশেষজ্ঞের মতে বিশুদ্ধ। যে বিষয়ে কিরাআত বিশেষজ্ঞেগণ একমত তাই অকাট্য প্রমাণ। এর বিপরীত যদি কেউ একক মত পোষণ করে তবে তা হবে তার নিজস্ব মত। প্রতিষ্ঠিত প্রমাণের বিরুদ্ধে একজনের মতামত আদৌ বিবেচ্য নয়। এ আয়াত বাহ্যত যদিওবা নিছক সংবাদ প্রদান স্বরূপ, কিন্তু রাসূল্ল্লাহ্ (সা.) —এর সাথে বিতর্ক উদ্দেশ্যে আগত নাজরানের খৃষ্টান প্রতিনিধিদের বিরুদ্ধে আল্লাহ্র পক্ষ হতে রাসূল মুহামাদ (সা.)—এর জন্যে সৃদৃঢ় প্রমাণ রয়েছে যে, হয়রত ঈসা (আ.) আল্লাহ্র অন্যান্য বান্দাদের ন্যায় তিনিও একজন বান্দা। তা ছাড়া, ওরা তাঁর যে পরিচিতি প্রকাশ করে, তা হতে তিনি মুক্ত ও পবিত্র। অবশ্য আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে নবৃওয়াত দান করেছেন এবং তাঁর সত্যতার প্রমাণ স্বরূপ আলৌকিক ক্ষমতা ও মু'জিযাদি দান করেছেন। যেমনটি আপন আপন সত্যতা ও নবৃওয়াতের প্রমাণ স্বরূপ অন্যান্য নবীগণকে মু'জিযাদি দান করেছেন।

( ٥٠ ) فَكُنَّا اَحَسَّ عِيْسلى مِنْهُمُ الْكُفْرَ قَالَ مَنْ انْصَادِئَ إِلَى اللهِ، قَالَ الْحَوَارِيُّوْنَ نَحْنُ اَنْصَارُ اللهِ عَلَى اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ مَنْ اَنْصَارُ اللهِ عَلَى اللهِ وَاللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ وَاللهِ مَنْ اللهِ وَاللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ وَاللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَا اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَاللَّهُ مَا اللهُ مِنْ اللهُ مَا اللهُ مُن اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا الل

৫২. যখন ঈসা তাদের অবিশ্বাস উপলব্ধি করল তখন সে বলল, আল্লাহর পথে কারা আমার সাহায্যকারী ? শিষ্যগণ বলল, আমরাই আল্লাহর পথে সাহায্যকারী। আমরা আল্লাহে ঈমান এনেছি। আমরা আত্মসমর্পণকারী, তুমি এর সাক্ষী থাক।

ইমাম আবু জা'ফর তাবারী বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা বাণী عَيْمَا أَحَسَ عَيْسَا عَنْهُمُ الْكُفْرَ وَالْحَامِ الْحَامِ ال

এ কবিতায় ان تحس اله মানে ان تحس اله ( তুমি যেন তার জন্যে দয়াবান হও, ) এ হিসাবে আয়াতের অর্থ হলো আল্লাহ্ তা আলা যাদের নিকট হযরত ঈসা (আ.)—কে পাঠিয়েছিলেন, সেই বনী ইসরাঈলের পক্ষ হতে যখন নবৃওয়াতের অধীকৃতি পেলেন, তাঁর বক্তব্য প্রত্যাখ্যানের মনোভাব এবং আল্লাহ্র পথে আহবানে তাদের পক্ষ হতে বাধার সমুখীন হলেন, তখন তিনি বললেন, আল্লাহ্র পথে আমার সাহায্যকারী কে আছ ং অর্থাৎ আল্লাহ্র প্রমাণ প্রত্যাখ্যানকারী, তাঁর দীন হতে ফিরে যাওয়া লোক

### যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

وركياي সানে مَن أَنْصَارِي الى الله মানে مَن أَنْصَارِي الى الله মানে مَن أَنْصَارِي الى الله মানে مَن أَنْصَارِي الى الله হযরত ঈসা (আ.) কেন হাওয়ারীদের নিকট সাহায্য প্রার্থনা করেছিলেন এ ব্যাপারে তাফসীরকারগণের মধ্যে একাধিক মত রয়েছে।

9১২২. সৃদ্দী (র.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, আল্লাহ্ তা'আলা যখন হযরত ঈসা (আ.)—কে রাসূলুল্লাহ্ প্রেরণ করলেন এবং দীনের দাওয়াত ও প্রচারের নির্দেশ দিলেন। তখন ইসরাঈলীরা তাঁর প্রতি বিক্ষুর হলো। তাঁকে দেশ হতে বহিদ্ধার করল। হযরত ঈসা (আ.) ও তাঁর মাতা দেশ হতে বিতাড়িত হয়ে দেশে দেশে ঘুরছেন। তারপর এক গ্রামে জনৈক ব্যক্তির ঘরে তাঁরা মেহমান হলেন। বাড়ীওয়ালা তাঁদেরকে পরম সমাদরে অভ্যর্থনা জানাল। সে দেশে ছিল এক প্রতাপশালী অত্যাচারী শাসক। একদিন দেখা গেল বাড়ীওয়ালা লোকটি দৃশ্চিন্তাগ্রন্ত ও পেরেশান হয়ে বাড়ী ফিরল। হযরত মারইয়াম (আ.) তখন বাড়ীওয়ালার স্ত্রীর নিকট ছিলেন। হযরত মারইয়াম (আ.) বললেন, ব্যাপার কি? আপনার স্বামীকে চিন্তিত দেখাছে কেন? উত্তরে মহিলা বলল, থাক, জিজ্ঞেস করে আর লাভ কি? হযরত মারইয়াম (আ.) বললেন, আমাকে শুনান, আশা করি আল্লাহ্ তাকে বিপদমুক্ত করতে পারেন। মহিলা বলল, আমাদের একজন রাজা আছে। আমরা যারা প্রজা, প্রত্যেকে একদিন করে রাজা ও তোর সৈন্য সামন্তকে আহার করাতে হয়, সাথে সাথে মদ পরিবেশনেরও ব্যবস্থা করতে হয়। এ নির্দেশ কেউ অমান্য করলে শান্তি ভোগ করতে হয়। আজ আমার স্বামীর পালা। তাঁর তো ইচ্ছা আছে ভোজের আয়োজন করার কিন্তু আমাদের সেই সামর্থ যে নেই। হযরত মারইয়াম (আ.) তাকে আশাস দিলেন। বললেন, তাকে বলে দিবেন চিন্তা না করতে। আমি আমার ছেলেকে দু'আ করতে বলব। সে দু'আ করলে সব ঠিক হয়ে যারে।

মারইয়াম (আ.) হ্যরত ঈসা (আ.)-কে এ ব্যাপারে অবহিত করলেন। ঈসা (আ) বললেন, আমি! আমি যদি তা করি তো এতে অকল্যাণ হবে। মাতা বললেন, না, তা হয় না, দেখছ না লোকটি জামাদেরকে কেমন আন্তরিকতার সাথে সাহায্য-সহযোগিতা করে যাচ্ছে? ঈসা (আ.) বললেন, ঠিক আছে, তাকে বলুন নির্দিষ্ট সময়ের পূর্বক্ষণে কড়াই, পাতিল ও মদের পাত্রে যেন পানি ভরে রাখে, তারপর আমাকে সংবাদ দেয়। লোকটি সবগুলো পাত্র পানিতে ভর্তি করার পর হ্যরত ঈসা (আ.) – কে সংবাদ দিল। তিনি আল্লাহ্র দরবারে দু'আ করলেন তো কড়াই, পাতিলের পানি গোশত–রুটি ও ঝোলে পরিণত হলো এবং মদ–পাত্রের পানি মদে পরিণত হলো। গোশত, রুটি ও মদ এমন উন্নতমানের যা কেউ কখনো দেখেনি। রাজা এলেন খাবার খেলেন, মদ পান করলেন। তারপর জিজ্ঞেস করলেন, এ মদ কোথাকার আমদানী? লোকটি বলল, অমূক দেশ হতে এনেছি। রাজা বললেন, আমার মদও তো সে দেশ হতে আসে। স্ববিরোধী বক্তব্যের প্রেক্ষিতে রাজা ক্রুদ্ধ হয়ে তাকে সত্য বলতে চাপ দিলেন। সে বলল, আমার বাড়ীতে একটি বালক আছে। সে আল্লাহ্র নিকট যা চায় তা আল্লাহ্ তা'আলা দেন এবং সে আল্লাহ্র দরবারে দু'আ করেছিল। আল্লাহ্ তা'আলা পানিকে মদে পরিণত করে দিয়েছেন। রাজার খুব আদরের একটি ছেলে ছিল। রাজার ইচ্ছা ছিল তাকে সিংহাসনের উত্তরাধিকারী বানাবেন কিন্তু কিছু দিন পূর্বে ছেলেটি মারা গেল। রাজা মনে মনে বললেন, যে লোক দু'আ করলে আল্লাহ্ তা'আলা পানিকে মদে পরিণত করেন, সে দু'আ করলে অবশ্যই আল্লাহ্ তা'আলা আমার পুত্রকে জীবিত করে দিবেন। হযরত ঈসা (আ.)–কে রাজা তলব করলেন, এবং তাঁর পুত্রকে জীবিত করার জন্যে আল্লাহ্র নিকট দু'আ করার অন্রোধ জানালেন। হযরত ঈসা (আ.) বললেন, অমন করো না, কারণ সে জীবিত হলে পরে তার জীবনে সে অত্যন্ত মন্দ লোক হবে। রাজা বললেন, তাতে আমার কোন চিন্তা নেই। আমি তো তাকে আগে দেখেছি, তার চরিত্র সম্পর্কে জানি, যা হোক আপনি আমার ছেলেকে জীবিত করার ব্যবস্থা করুন। ঈসা (আ.) বললেন, ঠিক আছে যদি আমি আপনার ছেলেকে জীবিত করে দিই, তাহলে কিন্তু আমাকে ও আমার আমাকে যেখানে ইচ্ছা সেখানে যাবার অনুমতি দিতে হবে। রাজা এতে রায়ী হলেন। ঈসা (আ.) আল্লাহ্র দরবারে দু'আকরলেন, ছেলেটি পুনঃ জীবন লাভ করল।

এ ছেলেকে জীবিত দেখে রাজ্যের প্রজাগণ অস্ত্রশস্ত্র নিয়ে বেরিয়ে এলো। তারা বলল, এরাজা আজীবন আমাদেরকে শোষণ করেছে, আত্মস্যাৎ করেছে আমাদের ধনসম্পদ। এখন তার মৃত্যু সন্নিকট। সে সিদ্ধান্ত নিয়েছে তার পুত্রকে উত্তরাধিকারী বানাবার। তাহলে যে ছেলেও আমাদেরকে খাবে যে ভাবে তার পিতা আমাদেরকে খেয়েছে। অনন্তর তারা আক্রমণ শুরু করল। হয়রত ঈসা (আ.) ও তাঁর মাতা সে দেশ ত্যাগ করলেন। এক ইয়াহূদী তাঁদের সাথী হলো। ইয়াহূদীর সাথে ছিল দুটো রুটি আর ঈসা (আ.) –এর সাথে ছিল একটি। এক সাথে আহার করার জন্যে ঈসা (আ.) লোকটিকে অনুরোধ করলেন। লোকটি ইতিবাচক উত্তর দিল। তবে যখন সে দেখল যে, ঈসা (আ.) –এর নিকট একটি মাত্র রুটি। তখন সে আপন কর্মে অনুতপ্ত হলো। উভয়ে নিদ্রামগ্র হবার পর লোকটি তার একটি রুটি খেয়ে ফেলার সিদ্ধান্ত নিল। কিন্তু যখনি এক টুকরা মুখে পুরে তখনই ঈসা (আ.) বলে উঠেন এই! তুমি কর কি? মুখে দেয়া টুকরা ফেলে দিয়ে সে উত্তর দেয় কই না তো, কিছুই করছি না। এভাবে সে পুরো রুটিটি শেষ করে দিল।

ভোরে উঠে ঈসা (আ.) তাকে খাবার নিয়ে আসতে বললেন, সে একটি রুটি নিয়ে আসল। ঈসা (আ.) বললেন, অপরটি কই ? সে বলল, আমার নিকট তো একটি মাত্র রুটি ছিল। ঈসা (আ.) নীরব থাকলেন। তাঁরা যাত্রা করলেন। পথিমধ্যে দেখা হলো এক বকরী পালকের সাথে। ঈসা (আ.) ডাক দিয়ে বললেন হে বকরীওয়ালা। তোমার বকরীপাল হতে একটি বকরী আমাদেরকে দিবে কি? বকরী পালক বলল, হ্যাঁ আপনার সাথীকে পাঠান একটি নিয়ে যাবে। তিনি লোকটিকে পাঠালেন, সে বকরী নিয়ে আসল। তারা তা যবাই করে কাবাব করলেন। তিনি ইয়াহূদীকে বললেন, এস খাও, তবে হাড়গুলো আস্ত রেখে দিবে কিন্তু। উভয়ে খেয়ে নিল। তৃপ্ত হবার পর ঈসা (আ.) হাড়গুলো চামড়ায় রেখে তাঁর লাঠি দিয়ে আঘাত করলেন এবং বললেন, আল্লাহ্র নির্দেশ দাঁড়িয়ে যাও। ম্যাঁ সদ করে বকরীটি দাঁড়িয়ে গেল। বকরীটি নিয়ে যাবার জন্যে ঈসা (আ.) মালিককে নির্দেশ দিলেন। বকরী পালক বলল, আপনি কে? আমি মারইয়াম ইবৃন ঈসা তিনি উত্তর দিলেন। 'আপনি জাদুকর' বলেই সে ভোঁ দৌঁড় দিয়ে পালাল। ইয়াহুদীর উদ্দেশ্যে ঈসা (আ.) বললেন, আমরা খেয়ে ফেলার পর যে পবিত্র সত্ত্বা এ বকরীটিকে জীবিত করলেন, তাঁর শপথ দিয়ে বলছি, তোমার নিকট কয়টি রুটি ছিল? ইয়াহূদী শপথ যোগে বলল, আমার নিকট একটি মাত্র রুটি ছিল। তাঁরা আবার যাত্রা করলেন। পথে দেখা এক গরুওয়ালার সাথে। তোমার গরু-পাল হতে আমাদেরকে একটি বাচ্চা দাও, আমরা যবাই করে খাব হে রাখাল। ঈসা (আ.) ডেকে বললেন। গরুওয়ালা বলল, আপনার সাথীকে পাঠান একটি নিয়ে যাবে। যাও তো, একটি নিয়ে এসো ইয়াহুদীকে তিনি নির্দেশ দিলেন ইয়াহূদী গিয়ে একটি বাছুর নিয়ে এলো তা যবাই করে, কাবাব করে নিলেন। লোকটি সব দেখছিল। ইয়াহূদীকে ডেকে ঈসা (আ.) বললেন, খাও তবে হাড়গুলো ভেঙ্গো না। সব হাড় আস্ত রেখে দিবে। আহার সমাপনের পর তিনি হাড়গুলো চামড়ায় রেখে লাঠি দিয়ে আঘাত করে বললেন, আল্লাহ্র অনুমতিতে দাঁড়িয়ে যাও।" হাষা হাষা রবে গরুটি দাঁড়িয়ে গেল। গরুওয়ালাকে বললেন নাও, তোমার গোবাছুর নিয়ে যাও। আপনি কে? গরুওয়ালা বলল। আমি ঈসা, তিনি উত্তর দিলেন। "আপিন একজন বড় জাদুকর।" বলে সে পালিয়ে গেল।

ইয়াহ্দীকে লক্ষ্য করে হযরত ঈসা (আ.) বললেন, যিনি আমাদের ভক্ষণের পর বকরীটিকে জীবিত করলেন, যিনি গরুটিকে জীবিত করলেন তাঁর শপথ দিয়ে বলছি, তোমার নিকট কয়টি রুটি ছিল। 'মাত্র একটি রুটি ছিল' সে শপথ সহকারে বলল।

তাঁরা পুনরায় যাত্রা করলেন। তাঁরা পৌছলেন এক গ্রামে। ইয়াহুদী মেহমান হলো গ্রামের একপ্রান্তে আর হযরত ঈসা (আ.)—এর লাঠির ন্যায় একটি লাঠি নিয়ে ইয়াহুদী বলল, এবার আমি মৃতকে জীবিত করব। সেদেশের রাজা দুরারোগ্য ব্যাধিতে ভুগছিলেন। ইয়াহুদী ডেকে ডেকে ঘোষণা দিচ্ছিল কারো চিকিৎসার প্রয়োজন আছে কি ? অবশেষে সে উক্ত রাজার নিকট এলো। রাজার অসুস্থতা সম্পর্কে অবগত হয়ে সে বলল, তাঁকে আমার নিকট নিয়ে এসো, আমি তাঁকে সুস্থ করে দেব। যদি গিয়ে দেখ যে, তিনি মারা গেছেন তবুও আমার নিকট নিয়ে আসবে, আমি তাঁকে জীবিত করে দেব। তাঁকে জানানো হয়েছিল যে, ইতিপূর্বে বহু ডাক্তার তাঁকে আরোগ্য করতে গিয়ে ব্যর্থ হয়েছে।

যে কেউ তাঁর চিকিৎসা করতে গিয়ে ব্যর্থ হয়েছে তাকেই শূলিতে চড়িয়ে মেরে ফেলা হয়েছে। ইয়াহুদী জাের দিয়ে বলল, আমার নিকট নিয়ে আসুন, আমি অবশ্যই তাঁকে সুস্থ করে দেব। রাজাকে আনা হলে পরে সে লাঠি দিয়ে তার পায়ে আঘাত করতে লাগল, তাতে রাজা মারা গেলেন। মৃত অবস্থায়ই অনবরত লাঠি দিয়ে প্রহার করছিল আর বলছিল কর্মি কর্মাতিতে জীবিত হয়ে উঠ )। কিন্তু কোনই লাভ হলােনা। লােকজন তাকে ধরে নিয়ে শূলে চড়াতে প্রস্তুত। ইতিমধ্যে হয়রত ঈসা (আ.)—এর নিকট সংবাদ পৌছল। তিনি আসলেন। তখন কিন্তু তাকে শূলের কাঠে উঠিয়ে নেয়া হয়েছিল। তিনি জনতাকে বললেন, আমি যদি তােমাদের রাজাকে জীবিত করে দিই, তােমরা কি আমার সাথীকে ছেড়ে দেবে? তারা বলল, হাঁ অবশ্যই। হয়রত ঈসা (আ.)—এর দু'আয় আল্লাহ্ তা'আলা রাজাকে জীবিত করে দিলেন, রাজা উঠে দাঁড়িয়ে গেল এবং ইয়াহুদীকে শূল হতে নামানাে হলাে। ইয়াহুদী বলল, হয়রত ঈসা (আ.)! আপনিই তাে আমার প্রতি শ্রেষ্ঠ অনুগ্রহকারী। আল্লাহ্র শপথ দিয়ে বলছি, আমি কথনাে আপনাকে ছেড়ে যাব না।

সুদী (র.) হতে বর্ণিত। হযরত ঈসা (আ.) ইয়াহূদীকে বললেন, যে মহান আল্লাহ্ আমাদের ভক্ষণের পর বকরী ও গরু জীবিত করলেন, যিনি এ লোকটিকে তার মৃত্যুর পর জীবিত করলেন, শূলে দেবার উদ্দেশ্যে কাঠে উত্তোলনের পর যিনি তোমাকে নামিয়ে আনলেন, সেই মহান আল্লাহ্র শপথ, তোমার নিকট কয়টি রুটি ছিল ই উল্লিখিত সব কিছুর শপথ দিয়ে ইয়াহূদী বলল, 'আমার নিকট মাত্র একটি রুটিছিল'। হযরত ঈসা (আ.) বললেন, "ঠিক আছে"। তাঁরা আবার যাত্রা শুরু করলেন। তাঁদের সামনে পড়ল শুপ্তধন। বন্য জন্তু নথে আঁচড়িয়ে মাটি সরিয়ে তা উন্মুক্ত করে রেখেছে। ইয়াহূদী জিজ্ঞেস করল হযরত ঈসা (আ.) –কে, এ সম্পদের মালিক কেই হযরত ঈসা (আ.) বললেন, ওসব কথা বাদ দাও, এমন কিছু লোক আছে যারা এ ধনের কারণে মারা যাবে। এদিকে ইয়াহূদীর মনে সম্পদের লোভ জাগছিল আবার হযরত ঈসা (আ.) –এর অবাধ্য হওয়াটাও সমীচীন মনে করছেনা। শেষ পর্যন্ত সে হযরত ঈসা (আ.) –এর সাথে চলে গেল।

চার বন্ধু সেই গুগুধনের পাশ দিয়ে পথ অতিক্রম করছিল। গুগুধন দেখে ওরা একত্র হলো। দৃ'জন অপর দৃ'জনকে বলল, তোমরা যাও, আমাদের জন্যে খাদ্য ও পানীয় কিনে নিয়ে এসো এবং এ সম্পদ বহন করার জন্যে পশু কিনে নিয়ে এসো। দৃ'জন গিয়ে খাবার, পানীয় ও পশু কিনে নিয়ে এলো। তারপর ওদের একজন অপর জনকে বলল, এক কাজ করলে কেমন হয়ং আমাদের অপর দৃই সাথীর খাদ্যে আমরা বিয মিশিয়ে দেই, তা খেয়ে ওরা মারা যাবে, আর আমরা দৃ'জনেই সব সম্পদ নিয়ে যাব। এতে আপনার কোন আপত্তি আছে কিং দ্বিতীয় জন এতে সায় দিল। ওরা তাই করল, খাদ্যে বিয মিশিয়ে দিল। সম্পদের পাহারায় নিয়োজিত দৃ'জন বলল, ওরা যখন খাদ্য নিয়ে আসবে, তখন আমরা দৃ'জন উঠে

ভোরে উঠে ঈসা (আ.) তাকে খাবার নিয়ে আসতে বললেন, সে একটি রুটি নিয়ে আসল। ঈসা (আ.) বললেন, অপরটি কই ? সে বলল, আমার নিকট তো একটি মাত্র রুটি ছিল। ঈসা (আ.) নীরব থাকলেন। তাঁরা যাত্রা করলেন। পথিমধ্যে দেখা হলো এক বকরী পালকের সাথে। ঈসা (আ.) ডাক দিয়ে বললেন, হে বকরীওয়ালা৷ তোমার বকরীপাল হতে একটি বকরী আমাদেরকে দিবে কি? বকরী পালক বলল, হ্যা আপনার সাথীকে পাঠান একটি নিয়ে যাবে। তিনি লোকটিকে পাঠালেন, সে বকরী নিয়ে আসল। তারা তা যবাই করে কাবাব করলেন। তিনি ইয়াহুদীকে বললেন, এস খাও, তবে হাড়গুলো আন্ত রেখে দিবে কিন্তু। উভয়ে খেয়ে নিল। ভৃগু হবার পর ঈসা (আ.) হাড়গুলো চামড়ায় রেখে তাঁর লাঠি দিয়ে আঘাত করলেন এবং বললেন, আল্লাহ্র নির্দেশ দাঁড়িয়ে যাও। ম্যা ম্যা শব্দ করে বকরীটি দাঁড়িয়ে গেল। বকরীটি নিয়ে যাবার জন্যে ঈসা (আ.) মালিককে নির্দেশ দিলেন। বকরী পালক বলল, আপনি কে? আমি মারইয়াম ইব্ন ঈসা তিনি উত্তর দিলেন। 'আপনি জাদ্কর' বলেই সে ভোঁ দৌঁড় দিয়ে পালাল। ইয়াহুদীর উদ্দেশ্যে ঈসা (আ.) বললেন, আমরা খেয়ে ফেলার পর যে পবিত্র সত্ত্বা এ বকরীটিকে জীবিত করলেন, তাঁর শপথ দিয়ে বলছি, তোমার নিকট কয়টি রুটি ছিল ? ইয়াহুদী শপথ যোগে বলল, আমার নিকট একটি মাত্র রুটি ছিল। তাঁরা আবার যাত্রা করলেন। পথে দেখা এক গরুওয়ালার সাথে। তোমার গরু–পাল হতে আমাদেরকে একটি বাচ্চা দাও, আমরা যবাই করে খাব হে রাখাল! ঈসা (আ.) ডেকে বললেন। গরুওয়ালা বলন, আপনার সাথীকে পাঠান একটি নিয়ে যাবে। যাও তো, একটি নিয়ে এসো ইয়াহুদীকে তিনি নির্দেশ দিলেন ইয়াহূদী গিয়ে একটি বাছুর নিয়ে এলো তা যবাই করে, কাবাব করে নিলেন। লোকটি সব দেখছিল। ইয়াহুদীকে ডেকে ঈসা (আ.) বললেন, খাও তবে হাড়গুলো ভেঙ্গো না। সব হাড় আন্ত রেখে দিবে। আহার সমাপনের পর তিনি হাড়গুলো চামড়ায় রেখে লাঠি দিয়ে আঘাত করে বললেন, আল্লাহ্র অনুমতিতে দাঁড়িয়ে যাও।" হায়া হায়া রবে গরুটি দাঁড়িয়ে গেল। গরুওয়ালাকে বললেন নাও, তোমার গোবাছুর নিয়ে যাও। আপনি কে? গরুওয়ালা বলল। আমি ঈসা, তিনি উত্তর দিলেন। "আপিন একজন বড় জাদুকর।" বলে সে পালিয়ে গেল।

ইয়াহুদীকে লক্ষ্য করে হযরত ঈসা (আ.) বললেন, যিনি আমাদের ভক্ষণের পর বকরীটিকে জীবিত করলেন, যিনি গরুটিকে জীবিত করলেন তাঁর শপথ দিয়ে বলছি, তোমার নিকট কয়টি রুটি ছিল। 'মাত্র একটি রুটি ছিল' সে শপথ সহকারে বলল।

তাঁরা পুনরায় যাত্রা করলেন। তাঁরা পৌছলেন এক গ্রামে। ইয়াহূদী মেহমান হলো গ্রামের একপ্রান্তে আর হযরত ঈসা (আ.) মেহমান হলেন অপর প্রান্তে, উচুঁ দিকটাতে। হযরত ঈসা (আ.) — এর লাঠির ন্যায় একটি লাঠি নিয়ে ইয়াহূদী বলল, এবার আমি মৃতকে জীবিত করব। সেদেশের রাজা দ্রারোগ্য ব্যাধিতে ভ্গছিলেন। ইয়াহূদী ডেকে ডেকে ঘোষণা দিচ্ছিল কারো চিকিৎসার প্রয়োজন আছে কি ? অবশেষে সে উক্ত রাজার নিকট এলো। রাজার অসুস্থতা সম্পর্কে অবগত হয়ে সে বলল, তাঁকে আমার নিকট নিয়ে এসো, আমি তাঁকে সুস্থ করে দেব। যদি গিয়ে দেখ যে, তিনি মারা গেছেন তব্ও আমার নিকট নিয়ে আসবে, আমি তাঁকে জীবিত করে দেব। তাঁকে জানানো হয়েছিল যে, ইতিপূর্বে বহু ডাক্তার তাঁকে আরোগ্য করতে গিয়ে ব্যর্থ হয়েছে।

यে কেউ তাঁর চিকিৎসা করতে গিয়ে ব্যর্থ হয়েছে তাকেই শূলিতে চড়িয়ে মেরে ফেলা হয়েছে। ইয়াহুদী জোর দিয়ে বলল, আমার নিকট নিয়ে আসুন, আমি অবশ্যই তাঁকে সুস্থ করে দেব। রাজাকে আনা হলে পরে সে লাঠি দিয়ে তার পায়ে আঘাত করতে লাগল, তাতে রাজা মারা গেলেন। মৃত অবস্থায়ই অনবরত লাঠি দিয়ে প্রহার করছিল আর বলছিল عَرَبُونِاللّهُ ( আল্লাহ্র অনুমতিতে জীবিত হয়ে উঠ )। কিন্তু কোনই লাভ হলোনা। লোকজন তাকে ধরে নিয়ে শূলে চড়াতে প্রস্তুত। ইতিমধ্যে হয়রত ঈসা (আ.)—এর নিকট সংবাদ পৌছল। তিনি আসলেন। তখন কিন্তু তাকে শূলের কাঠে উঠিয়ে নেয়া হয়েছিল। তিনি জনতাকে বললেন, আমি যদি তোমাদের রাজাকে জীবিত করে দিই, তোমরা কি আমার সাথীকে ছেড়ে দেবে? তারা বলল, হাঁ অবশ্যই। হয়রত ঈসা (আ.)—এর দু'আয় আল্লাহ্ তা'আলা রাজাকে জীবিত করে দিলেন, রাজা উঠে দাঁড়িয়ে গেল এবং ইয়াহুদীকে শূল হতে নামানো হলো। ইয়াহুদী বলল, হয়রত ঈসা (আ.)! আপনিই তো আমার প্রতি শ্রেষ্ঠ অনুগ্রহকারী। আল্লাহ্র শপথ দিয়ে বলছি, আমি কখনো আপনাকে ছেড়ে যাব না।

সৃদ্দী (র.) হতে বর্ণিত। হযরত ঈসা (আ.) ইয়াহ্দীকে বললেন, যে মহান আল্লাহ্ আমাদের ভক্ষণের পর বকরী ও গরু জীবিত করলেন, যিনি এ লোকটিকে তার মৃত্যুর পর জীবিত করলেন, শূলে দেবার উদ্দেশ্যে কাঠে উত্তোলনের পর যিনি তোমাকে নামিয়ে আনলেন, সেই মহান আল্লাহ্র শপথ, তোমার নিকট কয়টি রুলটি ছিল গ উল্লিখিত সব কিছুর শপথ দিয়ে ইয়াহ্দী বলল, 'আমার নিকট মাত্র একটি রুলটি ছিল'। হযরত ঈসা (আ.) বললেন, "ঠিক আছে"। তাঁরা আবার যাত্রা শুরু করলেন। তাঁদের সামনে পড়ল শুপ্তধন। বন্য জন্তু নথে আঁচড়িয়ে মাটি সরিয়ে তা উন্মুক্ত করে রেখেছে। ইয়াহ্দী জিজ্জেস করল হযরত ঈসা (আ.) –কে, এ সম্পদের মালিক কে? হযরত ঈসা (আ.) বললেন, ওসব কথা বাদ দাও, এমন কিছু লোক আছে যারা এ ধনের কারণে মারা মাবে। এদিকে ইয়াহ্দীর মনে সম্পদের লোভ জাগছিল আবার হযরত ঈসা (আ.) –এর অবাধ্য হওয়াটাও সমীচীন মনে করছেনা। শেষ পর্যন্ত সে হযরত ঈসা (আ.) –এর সাথে চলে গেল।

চার বন্ধু সেই গুগুধনের পাশ দিয়ে পথ অতিক্রম করছিল। গুগুধন দেখে ওরা একত্র হলো। দৃ'জন অপর দৃ'জনকে বলল, তোমরা যাও, আমাদের জন্যে খাদ্য ও পানীয় কিনে নিয়ে এসো এবং এ সম্পদ বহন করার জন্যে পশু কিনে নিয়ে এসো। দৃ'জন গিয়ে খাবার, পানীয় ও পশু কিনে নিয়ে এলো। তারপর ওদের একজন অপর জনকে বলল, এক কাজ করলে কেমন হয়? আমাদের অপর দৃই সাথীর খাদ্যে আমরা বিষ মিশিয়ে দেই, তা খেয়ে ওরা মারা যাবে, আর আমরা দৃ'জনেই সব সম্পদ নিয়ে যাব। এতে আপনার কোন আপত্তি আছে কি? দ্বিতীয় জন এতে সায় দিল। ওরা তাই করল, খাদ্যে বিষ মিশিয়ে দিল। সম্পদের পাহারায় নিয়োজিত দৃ'জন বলল, ওরা যখন খাদ্য নিয়ে আসবে, তখন আমরা দৃ'জন উঠে

ওদেরকে খুন করে ফেলব। তারপর খাদ্য ও পশু আমরা ভাগ করে নিব। প্রথম দু'জন খাদ্য নিয়ে আসার সাথে সাথে শেষ দু'জন হঠাৎ আক্রমণ করে ওদেরকে মেরে ফেলল এবং নিজেরা খাবার খেয়ে নিল। তাতে তারাও মৃত্যুবরণ করল। এদের শেষ পরিণতি সম্পর্কে হযরত ঈসা (আ.)–কে অবহিত করা হলো। তিনি বললেন, এবার যাও ওগুলো নিয়ে আস। ইয়াহুদী গিয়ে গুপ্তধন নিয়ে এলো। হযরত ঈসা (আ.) সেগুলোকে তিন ভাগে বিভক্ত করলেন, ইয়াহুদী বলল, হে ইসা (আ.) ! আল্লাহুকে ভয় করুন, আমার প্রতি অবিচার করবেন না। এখানে তো আমি আর আপনি দু'জনই মাত্র, দু'ভাগেই ভাগ করবেন। ভৃতীয় ভাগটি কার? হ্যরত ঈসা (আ.) বললেন, এটি আমার ওটি তোমার এবং তৃতীয় ভাগটি রুটিওয়ালার, যে ব্যক্তি বিতর্কিত রুটিটির মালিক। ইয়াহুদী বলন, আচ্ছা, আমি যদি সেই রুটিওয়ালার ঠিকানা দেই তাহলে এভাগের মালামাল আমাকে দিবেন কি । হযরত ঈসা (আ.) বললেন, তা তো বটেই। সে বলল, আসলে আমিই সেই রুটি-ওয়ালা। হ্যরত ঈসা (আ.) বললেন, এই নাও আমার অংশ, এই নাও তোমার অংশ এবং এই নাও রুটিওয়ালার অংশ। এসবগুলো তোমারই, দুনিয়া ও আখিরাতে তোমার সম্পদ এ টুকুই। গুপ্তধন কাঁধে নিয়ে ইয়াহুদী আপন দেশে যাত্রা করল। কিছুদূর যাবার পর যমীন তাকে গ্রাস করে নিলো। ঈসা ইবৃন মারইয়াম (আ.) আবার রওয়ানা করলেন। পথে হাওয়ারীদের সাথে সাক্ষাত, তারা মাছ শিকার করছিল। তিনি বললেন, তোমরা কি করছ? তাদের উত্তর, মাছ শিকার করছি। তিনি বললেন, "আমরা কি মানুষ শিকারে যেতে পারি না?" তারা বলল, আপনি কে? আমি ঈসা, ইবন মারইয়াম (আ.)? তারা مَنْ أَنْصَارِيْ اللَّهِ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنَ ( जात जिल अवर जात नारथ तख्याना राला। مَنْ أَنْصَارِي اللَّهِ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنَ े जिन वनलन, आल्लार्त शर्थ आप्रार्त मार्श्याकांती कर وَاشْهَدُ بِأَنَّا مُسْلِمُوْنَ ( जिन वनलन, आल्लार्त शर्थ आप्रार्त मार्श्याकांती कर হাওয়ারিগণ বলল আমরা আল্লাহ্র পথে সাহায্যকারী, আমরা আল্লাহ্তে ঈমান এনেছি, আপনি সাক্ষী থাকুন, যে, আমরা মুসলমান ) আয়াতে উল্লিখিত ঘটনার প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে।

عُلَمًا أَحَسَّ عِيسَىٰ مِنْهُمُ الْكَفْرَقَالَ व) १३२२. हामान (त.) थिए वर्गिछ। जिनि आल्लाङ् छा'आलात वानी فَلَمَّا أَحَسَّ عِيسَىٰ مِنْهُمُ الْكَفْرَقَالَ প্রসংগে বলেন, হ্যরত ঈসা (আ.) সাহায্য প্রার্থনা করেছিলেন এবং হাওয়ারিগণ তাঁকে সাহায্য করেছিল, তিনি তাঁর বিরোধী পক্ষের বিরুদ্ধে জয়ী হয়েছিলেন।

অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেন, হ্যরত ঈসা (আ.) – এর সাহায্য প্রার্থনার কারণ ছিল তারাই, যাদের নিকট তিনি সাহায্য প্রার্থনা করেছিলেন। কারণ যাদের বিরুদ্ধে তিনি সাহায্য প্রার্থনা করেছিলেন, তারা তাঁকে হত্যা করতে উদ্যত হয়েছিল।

যারা এমত পোষণ করেন ঃ

فَلَمُا أَحَسَّ عِيْسَلَى مِنْهُمُ اكْفُرُ अإِي اللهِ अكور بِهِ إِنْهُمُ اكْفُرُ अإِي اللهِ عَلَى اللهِ عَل (যখন ঈসা (আ.) তাদের অবিশ্বাস উপলব্ধি করল ) – এর ব্যাখ্যায় বর্ণনা করেছেন, তারা যখন কুফরী

করেছিল এবং তাঁকে হত্যার সংকল্প করে ছিল তখন তিনি مَنْ ٱنْصَارِي اللّٰهِ (আল্লাহ্র পথে আমার সাহার্যকারী কে? ) বলে তাঁর সম্প্রদায়ের নিকট সাহায্য চেয়েছিলেন, হাওয়ারিগণ বলেছিল ونصير) শব্দটি নাসীরুন (انصار) শব্দটি নাসীরুন (انصار)-এর বহুবচন, যেমনটি আশরাফূন (اشراف) শব্দটি শরীফুন (شريف) এবং আশহাদূন –(اشراف) শব্দটি শাহীদুন (شهيد) এর বহুবচন।

হাওয়ারীদের নামকরণের যৌক্তিকতা সম্পর্কে ব্যাখ্যাকারগণ একাধিক মত প্রকাশ করেছেন। কেউ বলেন যে, তাদের পোশাক ছিল সাদা ধবধবে। এজন্যে তাদেরকে হাওয়ারী (حواری) (ধবধবে সাদা, ফর্সা) নাম রাখা হয়েছে।

যারা এমত পোষণ করেন ঃ

৭১২৪. সাঈদ ইব্ন জুবায়র (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, তাদের পোশাক শ্বেতবর্ণের ছিল। তাই তাদেরকে হাওয়ারী (حوارى) নাম রাখা হয়েছে।

অন্যান্য তাফসীরকারগণ বলেন, তারা ছিল রজক, ধোপা, কাপড় ধুয়ে পরিষ্কার ও সাদা করে দেয়া ছিল তাদের পেশা তাই তাদেরকে হাওয়ারী নাম রাখা হয়েছে।

খারা এমত পোষণ করেন ঃ

৭১২৫. আবৃ আরতা (র.) বলেছেন, হাওয়ারীরা হচ্ছে ধোপা, রজক– যারা কাপড় ধুয়ে কাপড় সাদা করত।

অপর একদল তাফসীরকার বলেন, তারা ছিল নবীদের (আ.) বিশেষ বিশেষ লোক ও অকৃত্রিম বন্ধু।

যাঁরা এ মত পোষণ করেন ঃ

৭১২৬. হ্যরত কাতাদা (র.) থেকে বর্ণিত। জনৈক সাহাবীর নাম উল্লেখ করে তিনি বললেন, তিনি ছিলেন হাওয়ারীদের অন্যতম। তখন তাঁকে জিজ্ঞেস করা হলো হাওয়ারী কারা ? উত্তরে তিনি বললেন, যারা খিলাফত লাভের যোগ্য।

৭১২৭. দাহ্হাক (র.) اَذْ قَالَ الْحَوَارِيْوَنُ ( যখন হাওয়ারিগণ বলল)—এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, তারা হচ্ছেন নবীদের (আ.) অকৃত্রিম বন্ধু ও সাক্ষী।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, হাওয়ারীদের পরিচিতিমূলক যে সব অভিমত আমরা উল্লেখ করলাম, তন্মধ্যে তাদের অভিমত যথার্থ, যারা বলেছেন হাওয়ারী মানে রজক , ধোপা, যেহেতু তারা কাপড় ধৌত করত। ধবধবে সাদা ও শ্বেতবর্ণকে আরবী ভাষায় হুর (حدر) বলা হয়। এজন্যেই সাদা খাদ্যকে হাওয়ারী (حواري) নামে আখ্যায়িত করা হয় এবং এজন্যেই শ্বেতকায় চক্ষ্ক্ কোটর বিশিষ্ট পুরুষকে আহ্ওয়ার (حواء) –আর মহিলাকে 'হাওরা' (حواء) গোরাচোখী বলা হয়। হয়রত ঈসা (আ.)–এর হাওয়ারীদেরকে এ নামে আখ্যায়িত করাটা তাদের কাপড় ধৌত করে সাদা করে দেয়ার কারণে এবং তারা রজক ছিল এ কারণে। حواري নামে অভিহিত হতে লাল।

তারপর হযরত ঈসা (আ.)-এর সংগীরূপে থাকা এবং তাঁর বন্ধু ও সাহায্যকারী মনোনীত হওয়ায় তারা এ নামেই পরিচিত হলো, এরপর এটি তাঁদের নামে পরিণত হলো। অবশেষে প্রত্যেক অকৃত্রিম বন্ধু ও সাহায্যকারী ব্যক্তি নামে অভিহিত হতে লাগল।

প্রত্যেক নবীর এক একজন হাওয়ারী থাকে, আমার হাওয়ারী হচ্ছে যুবায়র। অর্থাৎ তিনি রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর অকৃত্রিম বক্ব ও সাহায্যকারী। গ্রামে ও শহরে বসবাসকারী মহিলাদেরকে আরবরা হাওয়ারিয়াত (حواريًات) নামে আখ্যায়িত করে থাকে। তাদের শ্বেত ও সাদা বর্ণের আধিক্যের কারণেই তাদেরকে এ নাম দেয়া হয়েছে। এতদ্ প্রসঙ্গে কবি আবু জালদা আল—ইয়াশকারীর চরণিট প্রণিধানযোগ্য ঃ

(ফর্সা ও রূপসী মহিলাদেরকে বলে দাও, তারা যেন আমাদেরকে নয়, অন্যকে কাঁদায়। শোকার্ত কুকুর ব্যতীত অন্য কিছু আমাদেরকে কাঁদাতে পারবে না।

আল্লাহ্ তা'আলার বাণী— الماليون মানে উপরে আমরা যাদের কথা বললাম, তারা বলল, আমরা আল্লাহ্তে ঈমান এনেছি, আল্লাহ্কে সত্য বলে মেনে নিয়েছি, হে ঈসা (আ.)। আপনি সাক্ষী থাকুন যে, আমরা আত্মসমর্পণকারী মুসলমান। এটি হচ্ছে আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ হতে বিজ্ঞপ্তি যে, হয়রত ঈসা (আ.) তথা সকল নবীগণকে দীন—ই—ইসলাম দিয়েই আল্লাহ্ তা'আলা প্রেরণ করেছেন, খৃষ্টধর্ম কিংবা ইয়াহ্দী ধর্ম দিয়ে নয়। হয়রত ইব্রাহীম (আ.) যেভাবে ইসলাম ছাড়া সকল ধর্ম হতে নিজের অবমুক্তির ঘোষণা দিয়েছিলেন, সেভাবে হয়রত ঈসা (আ.)—ও খৃষ্টধর্ম এবং খৃষ্টানদের সাথে সম্পর্কহীন ছিলেন। এর দ্বারা আল্লাহ্ তা'আলা তা ঘোষণা করলেন। অনুরূপভাবে নাজরান—প্রতিনিধিদলের বিরুদ্ধে হয়রত রাসূলুল্লাহ্ (সা.)—এর পক্ষে আয়াতটি আল্লাহ্ তাআলার নিকট হতে একটি দলীল।

৭১২৯. মুহামাদ ইব্ন জাফর ইব্ন যুবায়র (র.) হতে বর্ণিত, আপন সম্প্রদায়ের পক্ষ হতে হযরত স্বসা (আ.) যখন অবিশ্বাস, বিশ্বাসঘাতকতা ও সীমা লংঘনের আলামত দেখতে পেলেন, তখন তিনি বলনে, আল্লাহ্র পথে আমার সাহায্যকারী কে আছে? হাওয়ারিগণ বলন, আমরা আল্লাহ্র সাহায্যকারী,

আমরা আল্লাহ্তে ঈমান এনেছি। তাদের এ বক্তব্যের জন্যেই তারা আপন প্রতিপালকের পক্ষ হতে অনুগ্রহ লাভ করেছিল। তারপর তারা বলল, আপনি সাক্ষী থাকুন, আমরা ইসলাম গ্রহণকারী। আমরা তাদের মত নই, যারা এ বিষয়ে আপনার সাথে অযথা বিতর্কে লিগু হয়, অর্থাৎ নাজরানের প্রতিনিধিদলের ন্যায় আমরা নই।

৫৩. হে আমাদের প্রতিপালক। আপনি যা অবতীর্ণ করেছেন, তাতে আমরা ঈমান এনেছি এবং আমরা এই রাস্লের অনুসরণ করেছি। সুতরাং আমাদেরকে সাক্ষ্য বহনকারীদের তালিকাভুক্ত করুন।

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, আয়াতখানা আল্লাহ্ পাকের পক্ষ হতে হাওয়ারিগণ সম্পর্কে একটি ঘোষণা। তাঁরা বলেছিলেন, হে আমাদের প্রতিপালক। আপনার নবী ঈসা (আ.)—এর নিকট আপনি যে কিতাব নাযিল করেছেন, তাতে আমরা ঈমান এনেছি, তথা সেটি সত্য বলে মেনে নিয়েছি। আমরা রাসূলের অনুসরণ করেছি, মানে এত দ্বারা আমরা হযরত ঈসা (আ.)—এর মাধ্যমে আপনার নাযিলকৃত ধর্মের অনুসারী হয়েছি এবং আপনার বান্দাদের প্রতি প্রেরিত সত্যের আমরা সাহায্যকারী।

মানে আমাদের নামগুলোকে তাদের নামের সাথে যুক্ত করে দিন, যাঁরা সত্যের সাক্ষ্য দিয়েছেন, যাঁরা আপনার একত্ববাদের স্বীকৃতি দিয়েছেন, যাঁরা আপনার রাসূলকে সত্য বলে মেনে নিয়েছেন এবং যাঁরা আপনার আদেশ–নিযেধ পালন করেছেন। আপনি তাঁদেরকে যে মর্যাদা দান করবেন, তাতে আমাদেরকেও অংশীদার করুন, তাঁদের মত আমাদেরকেও উন্নীত করুন। হে আমাদের প্রতিপালক যারা আপনার সাথে কুফরী করেছে, আপনার পথে প্রতিবন্ধক স্থাপন করেছে এবং আপনার–আদেশ নিযেধের বিরোধিতা করেছে, তাদের সাথে আমাদেরকে তালিকাভুক্ত করবেন না।

এতদারা আল্লাহ্ তাআলা তাঁর সৃষ্টজগতকে সে সকল লোকের পথ চিনিয়ে দিচ্ছেন, যাদের কাজকর্মে তিনি সন্তুষ্ট। যার ফলে অবশিষ্ট লোক এদের পথে চলে এদের মত গ্রহণ করে পরিণামে সে সকল মর্যাদা পায় যা প্রথমোক্তগণ পেয়েছেন। পক্ষান্তর যারা আদ্বিয়া কিরাম ও দীন—ই—হানীফ ব্যতীত অন্য দীনের অনুসারী হতে চায় তাদ্বারা আল্লাহ্ তা'আলা ওদেরকে মিথ্যাবাদীরূপে প্রতিপন্ন করেছেন। তদুপরি রাসূলুল্লাহ্ (সা')—এর সাথে বিতর্কের উদ্দেশ্যে আগত নাজরানের প্রতিনিধিদের বিরুদ্ধে এ আয়াত দ্বারা আল্লাহ্ তা'আলা প্রমাণ উপস্থাপন করেছেন যে, হযরত ঈসা (আ.)—এর যথার্থ অনুসারী যাদের—ব্যাপারে

সূরা আলে-ইমরান ঃ ৫৩–৫৪

আল্লাহ্ তা আলা সন্ত্ই, তাদের বক্তব্য এ প্রতিনিধিদলের বক্তব্যের বিপরীত এবং তাদের পথও এদের পথের বিপরীত।

وكِنَّا أُمَنَّا بِمَا ٱنْزَلْتَ وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ فَاكْتُبْنَا مَعَ (त.) وَ وَاللَّهُ عَلَى الرَّسُولَ فَاكْتُبْنَا مَعَ (त.) وعده अ७०. মুহামাদ ইব্ন জা'ফার ইব্ন যুবায়র (त.) الشَّاهِدِيْنَ आয়াত প্রসংগে বলেন, ওদের কথা ও বিশ্বাস এরকমই ছিল।

و ٥٤) وَمَكْرُوا وَمَكْرَ اللهُ وَاللهُ خَيْرُ الْبُكِرِينَ ٥

৫৪. এবং তারা চক্রান্ত করেছিল, আল্লাহ ও কৌশল করেছিলেন, আল্লাহ কৌশলীদের শ্রেষ্ঠা

ইমাম আবৃ জা'ফর তাবারী (র.) বলেন, এ আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণ করেছেন যে, বনী ইসরাঈলের কাফিররা ষড়যন্ত্র করেছিল, তারাই সেই দল যাদের পক্ষ হতে হযরত ঈসা (আ.) অবিশ্বাস ও কৃফরী আভাস পেয়েছিলেন। তাদের ষড়যন্ত্র সম্পর্কে আল্লাহ্ পাক যে বর্ণনা দিয়েছেন তা হলো, হযরত ঈসা (আ.)—এর উপর হঠাৎ আক্রমণ করে তাঁকে হত্যা করার লক্ষ্যে একে অন্যকে উৎসাহিত করা।

ঘটনা এরপঃ হ্যরত ঈসা (আ.) ও তাঁর মাননীয়া মাতাকে তাঁর সম্প্রদায় দেশ হতে বহিষ্কার করে দিবার পর তিনি আবার তাদের নিকট ফিরে এসেছিলেন।

## যাঁরা এমত পোষণ করেন ঃ

وهما (আ.) হতে বর্ণিত, তারপর হয়রত ঈসা (আ.) তাদের নিকট গেলেন অর্থাৎ হাওয়ারীদের নিকট গেলেন যারা মাছ শিকার করছিল। তাঁর আহ্বানে সাড়া দিয়ে তারা ঈমান আনল এবং তাঁর অনুসরণ করল। অবশেষে একরাতে তিনি ইসরাঈলীদের নিকট আগমন করলেন এবং প্রকাশ্যে ও সরবে তাদেরকে দীনের দাওয়াত দিলেন। আর একথাই আল্লাহ্ পাক ইরশাদ করেছেন — فَأَمَنَتُ طَّائِفَةُ مُنْ بَنِي السَّرائِيلُ ( তারপর বনী ইসরাঈলের একদল ঈমান আনল এবং অপর দল কৃষ্ণরী করল, (৬১ঃ১৪)। অপরদিকে আল্লাহ্ তা আলা তাদের ব্যাপারে যে কৌশল গ্রহণ করেছেন সৃদ্দী (র.) এতাবে তার উল্লেখ করেছেন যে, হয়রত ঈসা (আ.)—এর অনুসারীদের একজনকে হয়রত ঈসা (আ.)—এর আকৃতি দেয়া হলো, যাকে হয়রত ঈসা (আ.) ধারণা করে হত্যা করেছে। অথচ এর পূর্বেই আল্লাহ্ তা আলা হয়রত ঈসা (আ.)—কে আকাশে উঠিয়ে নিয়েছেন।

## যারা এমত পোষণ করেন ঃ

৭১৩২. সৃদ্দী (র.) হতে বর্ণিত, ইসরাঈলীরা হযরত ঈসা (আ.) – কে ও তাঁর সঙ্গী উনিশ জন হাওয়ারীকে একটি ঘরে অবরুদ্ধ করে রেখেছিল। তিনি সঙ্গীদেরকে লক্ষ্য করে বলেছিলেন, তোমাদের মধ্যে কে আছ, যে আমার আকৃতি ধারণ কররে। তারণর তাকে হত্যাকরা হবে, আর তার জন্য থাকবে জারাত। তাদের একজন হযরত ঈসা (আ.)—এর আকৃতি গ্রহণ করে এবং হযরত ঈসা (আ.)—কে আকাশে উঠিয়ে নেয়া হয়। আর একথাই আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন এ আয়াতে وَكُوْنُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ الْمُاكِرُيْنُ —তারপর যখন হাওয়ারিগণ ঘর হতে বের হলেন, দেখা গেল সংখ্যায় তারা উনিশ জন। তখন তারা খবর দিলেন যে, হযরত ঈসা (আ.)—কে আসমানে উঠিয়ে নেয়া হয়েছে। শক্রপক্ষ তাদেরকে গুণতে লাগল, তারা দেখল যে, নির্দিষ্ট সংখ্যা থেকে একজন কম। এদের মধ্যে একজনকে তারা হযরত ঈসা (আ.)—এর আকৃতিতে দেখতে পেল। তার ব্যাপারে তারা সন্দিহান হলো। এই ভিত্তিতে তারা তাকে হত্যা করলো। তারা তাকে হযরত ঈসা (আ.) মনে করেছিল এবং শূলিতে চড়িয়ে দিয়েছিল। আর একথাই আল্লাহ্ তা'আলা ইরশাদ করেছেন, ক্রিট্র ক্রিট্র ক্রিট্র হার্মিট্র ক্রিট্র ক্রিশল মানে নির্দিষ্ট সময় পর্যন্ত তাদেরকে অবকাশ দেয়া যেয় যে, তাদের সাথে মহান আল্লাহ্র কৌশল মানে নির্দিষ্ট সময় পর্যন্ত তাদেরকে অবকাশ দেয়া যেমন, আমরা ক্রিট্র নিট্র আরায় পূর্বেই এরপ বর্ণনা করেছি।

(পঞ্চম খণ্ড সমাপ্ত)

ইফাবা. (উ.) ১৯৯২–৯৩/ অঃ সঃ /৪৪০২–৫২৫০